EINWEIHUNG

Elisabeth Haich



Elisabeth Haich

EINWEIHUNG

Dieses Buch wurde aus personlichen Griinden in Romanform
geschrieben. Doch wer Ohren hat, hort, daf3 jedes Wort
Wahrheit ist.

«Es waren auch zu den Zeiten Titanen auf Erden und auch
spdter; denn da die Sohne Gottes zu den Tochtern der Menschen
eingingen, und sie ihnen Kinder gebaren, wurden daraus

Gewalltige in der Welt und beriihmte Mdnner.» (1. MOSE, 6,4)

*



Vorwort

Der nationale Rhythmus des indischen Volkes ist Religion. Mit jedem
Herzschlag flhlt sich der Inder einen Schritt naher dem ewig-
glorreichen Ziel der Gottesverwirklichung.

Wenn der Name Gottes von den Lippen eines Voribergehenden ertont,
so nimmt sein scharfes Ohr die Melodie auf, und er stimmt einen
Lobgesang an. Wenn er auch weder Nahrung noch ein Dach iber
seinem Kopfe hat - denn oft ist nur das weite Himmelsgewdlbe sein
Obdach -, so besitzt er doch Gott in seinem Herzen. Er weiB, daB er in
dieser Arena des Lebens unzahlige Male gekommen und wieder
gegangen ist, durch Myriaden von Geburten hindurch, daB er alles, was
die geschaffene Welt bieten kann, genossen hat und daB ihn jetzt, da
er die Wahrheit erkennt: «Alles hier auf Erden ist verganglich», nichts
mehr befriedigt. Sein Wunsch ist nun, die Quelle zu finden, an jene
Quelle zu gelangen, aus der der Strom der Offenbarungen quillt.

Von Kindheit auf lautet darum sein Gebet: «Ich meditiere Uber die
Herrlichkeit jenes Wesens, das dieses Weltall hervorgebracht hat. Mége
Es meinen Geist erleuchten.»

Die Erhabenheit und Schénheit der Natur, die ihn an jenes Wesen
erinnert, wird zu seinem Gegenstand der Verehrung. Jede heilige
Schrift - welcher Religion sie auch sei -, die den Hauch jenes Wesens
atmet, wird zu einem Gegenstand der Verehrung. Und jedermann, der
jenes Wesen gefunden hat und Uber den Weg zu Ihm spricht, wird ein
Gegenstand der Verehrung.



Einweihung (4)

Ich habe das groBe Glick, zu den FliBen einer erleuchteten Seele zu
sitzen. Elisabeth Haich ist meine Lehrerin, mein Guru. In ihrer Nahe
begannen sich die zarten Bllitenblatter meiner Seele zu entfalten. Oft
o6ffnet mir ein Wort von ihr die Augen, und manchmal genigt ein
versténdnisvoller Blick, mich in meiner Uberzeugung zu festigen. Eine
freundliche Bemerkung vermag manchmal alle Zweifel zu zerstreuen.
Jeder Augenblick in der Gegenwart meiner Lehrerin bringt neue
Erfahrungen und beschleunigt meinen Fortschritt. Wie oft schon, wenn
gewisse Dinge mich belasteten, erwuchs mir aus den Worten meines
Gurus Hilfe: «Lebe nicht der Gegenwart, erlaube nicht, daB dich
vergangliche Dinge beeinflussen. Lebe in der Ewigkeit, tiber Zeit und
Raum, uber endlichen Dingen. Dann kann dich nichts beeinflussen.»

In Gegenwart meiner Lehrerin genieBe ich absolute
Gedankenunabhdngigkeit, denn ich habe gelernt, daB es falsch ist, die
Gedanken eines anderen Menschen in unserem eigenen Leben
anwenden zu wollen. «Ich will nicht, daB du mir auf dem Weg, den ich
beschreite, um das Ziel zu erreichen, einfach nachschreitest. Gehe
deinen eigenen, selbstbestimmten Weg, der deinen innersten
Neigungen entspricht. Nimm keine Behauptung an, nur weil sie von mir
stammt. Wenn es hundertmal die Wahrheit ist, so ist es doch nicht
deine Wahrheit, so ist es doch nicht deine Erfahrung, und es wird nicht
dir gehéren. Verwirkliche das Wahre, dann gehoért es dir. LaB das Leben
derjenigen, die die Wahrheit verwirklicht haben, nur einen Beweis sein,
daB das Ziel zu erreichen ist.»

Bei diesen Worten meiner Lehrerin ergriff mich ein unwiderstehlicher
Drang nach absoluter Unabhangigkeit und befreite mich von der
verderblichen Auffassung, Hilfe von auBen zu erwarten. Ich brauche
keinen Lehrer, der mich beeinfluBt, sondern einen Lehrer, der mich
lehrt, mich nicht beeinflussen zu lassen.



Einweihung (5)

Seit vielen Jahren genieBe ich das groBe Vorrecht, die Auslegung der
tiefsten Wahrheiten in den einfachsten Worten héren zu dirfen.
Niemanden noch habe ich gehért, der mir die Offenbarungen der Bibel
so klar und fir unser tagliches Leben anwendbar ausgelegt hatte wie
Elisabeth Haich. Ich bin weit herumgereist. Noch kein Priester konnte
mir den wahren Sinn der Offenbarungen erklaren, obwohl ich Hunderte
gefragt habe. Wie ware dies auch maoglich, wenn einer nicht «das
Himmelreich in uns» verwirklicht hat? Wie kénnte es auch anders sein,
wenn einer nicht in sich die Wirklichkeit des Satzes erlebt: «Ihr seid
das Licht der Welt», und erkennt: «Ihr seid die lebendigen Tempel des
Heiligen Geistes?»

Hunderte und Tausende haben die woéchentlichen Vortrage und
Meditationsgruppen von Elisabeth Haich besucht. Unser aller Wunsch
war es, ihre Lehren in Buchform zu besitzen.

Durch die Erfahrung jedes Vortrages bereicherten sich in ungeahntem
MaBe unsere nach Wahrheit dirstenden Seelen. GrofB ist unsere
Freude, endlich zu wissen, daB ein Teil dieses Wissens in einem Buch
zusammengefaBt vorliegen wird. Das Buch ist eine Einfihrung in die
hohe Kunst, das Géttliche in uns zu verwirklichen und den Menschen,
diesen Unbekannten, erkennen zu lernen. Wir werden die groB3e
Wahrheit entdecken: Selbsterziehung ist das Offenbarmachen des
Vollkommenen, das von allem Anfang an im Menschen ist. Religion ist
das Tatigwerden des Gottlichen, das im Menschen der Offenbarung
harrt.

Zurich, im April 1954.

S.R. Yesudian



Einleitung

Ich bin ein Suchender. Ich suche eine Erklarung fiir das Leben auf
Erden. Ich mdchte wissen, was es flr einen Sinn hat, daB der Mensch
geboren wird, unter vielen Schwierigkeiten aus einem Kinde ein
Erwachsener wird, heiratet, weitere Kinder zur Welt bringt, die mit
ebensoviel Schwierigkeiten erwachsen werden, auch heiraten, noch
mehr Kinder auf die Welt stellen, die dann mit dem Alter die miihsam
erworbenen Fahigkeiten wieder verlieren und sterben. Eine unendliche
Kette, ohne Anfang, ohne Ende! Immerfort werden Kinder geboren, sie
lernen, sie biffeln, sie wollen Kérper und Verstand voll entwickeln -
und nach einer verhaltnismaBig kurzen Zeit ist alles wieder aus, und sie
werden unter der Erde zum FraB8 der Wirmer. Was hat dies alles fir
einen Sinn? Alles nur, um immer weitere Generationen
hervorzubringen?

Und wenn bestimmte Menschen nicht nur fir Nachkommen sorgen,
sondern ein geistiges Werk hinterlassen, warum geht es ihnen dann
ebenso wie den andern, daf sie altern und ihre hohen Gaben mit ihnen
ins Grab sinken? Ein Michelangelo, ein Leonardo da Vinci, ein Giordano
Bruno, ein Goethe und viele andere - warum wurden sie geboren, wenn
sie schlieBlich auch der Verwesung anheimfallen muBten wie der Wurm,
der sich am Koérper dieser Titanen mastete?

Nein! Es ist nicht mdglich, daB das Leben auf Erden so sinnlos sein
kann! - Es muB sich hinter dieser scheinbar unendlichen Kette von
Geborenwerden und Sterben ein tiefer Sinn verbergen, und wenn er
noch so unerklarlich zu sein scheint fiir den befangenen Verstand: es
muB eine vollkommen befriedigende und sinnvolle Erklarung geben von
der andern Seite!



Einweihung (7)

Aber wie und wo finde ich diese unbedingt bestehende andere Seite
aller Dinge? Wo und wie finde ich den Weg, sie kennenzulernen? Von
wem soll ich eine Wegweisung verlangen - wo finde ich einen in dieses
Geheimnis Eingeweihten, der mir Gber diese verborgene Wahrheit
Bescheid sagen kénnte?

Denn es gab zu allen Zeiten hervorragende Menschen auf Erden, die
mit unerschutterlicher Sicherheit iber das Geheimnis des Lebens
sprachen und ihre Uberzeugung auch mit ihrem Leben bezeugten -
Eingeweihte, wie man sie nennt. Aber wo und von wem haben diese
«Eingeweihten» ihre Einweihung bekommen? Und in was waren sie
eingeweiht? - Ein Sokrates, der den Giftbecher mit goéttlicher Ruhe
nimmt, austrinkt, furchtlos und sachlich, ruhig und lachelnd Uber die
Wirkung des Giftes spricht, meldet, wie auf die Wirkung des Giftes hin
erst seine FuBe kalt werden und absterben, wie die Todeskalte
allmahlich von seinen FliBen gegen sein Herz wie eine Schlange
hinaufschleicht, um im nachsten Augenblick auch das Herz zu
erreichen. Er ist sich bewuBt, daB sein Tod bevorsteht, er nimmt
Abschied von seinen treuen Schilern und schlieBt die Augen. Nur aus
einem sicheren Wissen kann solch unerschiitterliche Ruhe gegeniber
dem Tode stammen! Wo hat Sokrates dieses Wissen erworben? - Und
woher haben auch andere, zu verschiedenen Zeiten auf der Erde
weilende Titanen ihr Wissen Uliber das Geheimnis des Lebens und des
Todes, ihre Einweihung, empfangen?

Es mussen auch heute noch solche «Eingeweihte» auf der Erde weilen,
und es muB auch heute eine Mdéglichkeit geben, die Einweihung, die
wirkliche, groBe Einweihung zu erlangen.

Das Leben hat mich um die Erfahrung bereichert, daB8 die Bibel kein
Marchenbuch ist, sondern von Eingeweihten stammt, die in einer
geheimen Sprache uns verborgene Wahrheiten Gbermitteln. Und die



Einweihung (8)

Bibel gibt den Rat: «Suchet, und ihr werdet finden, klopfet an, und es
wird euch aufgetan.»

Ich gehorchte! Ich begann zu suchen. Wo ich nur konnte. In Blichern,
in alten Schriften, bei Menschen, bei denen ich vermutete, daB sie
etwas Uber die Einweihung wiiBten. Standig hielt ich Augen und Ohren
offen und versuchte in alten und neuen Blchern wie in den
Belehrungen einst und heute lebender Menschen verborgene
Mosaiksteine aus dem Geheimnis der Einweihung zu entdecken.

Und ich fand! Zuerst selten; hie und da horte ich mit meinen inneren
Ohren, wenn aus einem Buch oder aus den Worten eines Menschen die
Stimme der Wahrheit herausklang. Und in der Richtung, wohin mich
diese geheime Stimme lenkte, ging ich weiter. Wie ein Faden der
Ariadne hat mich diese geheime Stimme immer weitergeleitet.
Manchmal fand ich zu Hause, in derselben Stadt, in der ich wohnte,
jemanden, der mir wertvolle Angaben flir mein weiteres Suchen geben
konnte, manchmal fihrte mich diese Stimme weit weg, in fremde
Lander, wo ich dann oft verbliffende Zusammenhange mit den zu
Hause gehoérten Worten gefunden habe.

So fihrte mich mein Weg zu immer wissenderen Menschen, die mir
Uber die Einweihung und Utber den Sinn des Lebens mehr und mehr
eroffneten. Selbstverstandlich begegnete ich auch vielen Unwissenden
oder Halbwissenden, die sich als Wissende ausgegeben haben. Ich
erkannte aber sofort, wenn «die Stimme ist Jakobs, aber die Hande
Esaus» war. Diese armen Scharlatane, die «Eingeweihte» spielen
wollten, verrieten sich bald. Sie waren mit ihrer eigenen Person, mit
sich selbst, nicht fertig. Wie hatten sie mich Uber die letzten
Wahrheiten, Uber die Einweihung, unterrichten kénnen? - Und ich ging
weiter und weiter, auf der Suche nach einem wirklich Wissenden,
einem Eingeweihten.



Einweihung (9)

Fand ich jemanden, der mir mehr sagen konnte, als ich selbst wuBte,
so blieb ich so lange dort, bis ich alles gelernt hatte, was ich nur lernen
konnte. Dann zog ich weiter.

So kam ich einmal in die Nahe einer alten Frau, die in einer
klosterartigen Einsiedelei lebte und von unzahligen Suchenden umringt
war wie ein Stick Zucker, zu welchem lange Reihen von Ameisen, um
Speise zu holen, hinpilgerten.

Sie arbeitete in tiefster geistiger Verbundenheit mit zwei viel jingeren
Mannern - einem Inder und einem Westler -, welche die alte Frau ihre
«Sohne» nannte. Als ich in der Einsiedelei bei ihr weilte, waren diese
beiden Séhne eben nicht bei ihr. Sie zogen in der Welt umher mit der
Aufgabe, die Wahrheit in einem mdglichst groBen Kreise zu verbreiten.

Die alte Frau war hochgewachsen, von koéniglicher Kérperhaltung, aber
vollkommen einfach und natirlich in ihren Bewegungen. Ihre tiefblauen
Augen waren auffallend groB, und die langen dunkelbraunen Wimpern
gaben ihnen einen merkwilrdigen Ausdruck. Diese Augen waren
lachelnd, freundlich, voll Verstandnis, aber so durchdringend, daB die
meisten Menschen in Verlegenheit gerieten, wenn dieser Blick sie traf.
Man fuhlte genau, daB diese Frau jeden Menschen durchschaute, daB
sie die Gedanken, die ganze seelische Struktur des Menschen klar sah.
Oft ist es mir passiert, daB in mir einige Fragen auftauchten, wahrend
ich ihren Belehrungen unter einer groBen Schar von Menschen zuhérte.
Sie sprach ungestort weiter, aber sie lachelte, und in den nachsten
Satzen gab sie ihren Worten eine Wendung, wodurch ich auf meine
unausgesprochenen Fragen Antwort bekam. Dieselbe Erfahrung haben
mir mehrere ihrer Zuhoérer berichtet. Mit dieser Frau wurde ich nicht
fertig. Je mehr ich von ihr lernte, je mehr sich meine geistigen Augen
offneten, desto gréBer erschien sie mir, und das Gebiet, worin sie mein
Wissen Ubertraf, dehnte sich in immer uneinsehbarere Kreise. Je langer
ich bei ihr weilte, desto weniger konnte ich sie kennenlernen. Sooft ich



Einweihung (10)

sie sah, offenbarte sie immer eine andere «Persénlichkeit», bis ich den
Eindruck bekam, daB diese Frau Uberhaupt jede mégliche
Personlichkeit in sich trage und offenbaren kénne, folglich selbst
Uberhaupt keine Persdnlichkeit habe. Denn alles sein bedeutet
gleichzeitig nichts sein.

«Mutter», fragte ich sie einmal, «wer bist du eigentlich?»

«Wer?» fragte sie zurlick, «was ist das: Wer? Es gibt nur ein einziges
Seiendes, und jeder Mensch, jedes Tier, jede Pflanze, aber auch jeder
Weltkdrper, jede Sonne und jeder Planet ist nur ein
Offenbarungsinstrument dieses einen einzigen Seienden. Wie viele
,Wer' wirde es also geben? Dasselbe Selbst spricht durch meinen Mund
wie durch den deinen und durch alle Lebewesen. Der Unterschied ist
nur, daB nicht ein jedes Lebewesen das eigene Selbst vollkommen
kennt, folglich auch nicht alle Eigenschaften des Selbst offenbaren
kann. Aber wer das Selbst vollkommen kennt, kann alle mdéglichen
Eigenschaften, die tGiberhaupt auf der Welt existieren, offenbaren, weil
ja alle diese Eigenschaften die verschiedenen Aspekte des einen
einzigen Seienden, des einen einzigen Selbst sind. Die duBere Form,
die du jetzt vor dir siehst und von der du glaubst, daB ,ich' es bin, ist
nur ein Offenbarungswerkzeug, das aus dem Selbst immer denjenigen
Aspekt offenbart, der gerade notwendig ist. - Frage also keinen solchen
Unsinn, wie ,wer' ich sei.»

«Mutter», sagte ich, «wie hast du das Selbst vollkommen
kennengelernt, so daB du alle seine méglichen Eigenschaften
offenbaren kannst? Ich moéchte auch so weit kommen! Erzahle mir!
Durch welche Erfahrungen bist du dieses vielseitige
Offenbarungswerkzeug des einen einzigen Seienden geworden? Oder
warst du immer auf dieser Stufe? Bist du schon in diesem Zustand
geboren?»



Einweihung (11)

«Geboren? - ,Ich' - geboren? - Wann hast du schon ein ,Ich' geboren
werden sehen? Hast du Gberhaupt ein ,Ich' gesehen? Das Ich wurde
und wird nie geboren, nur der Kérper. Das wahre, goéttliche Selbst ist
die Vollkommenheit selbst, eine Entwicklung ist in Ihm also nicht
moglich. Hochstens der Kérper muB sich entwickeln, um immer hdhere
Schwingungen, immer hohere Frequenzen des Selbst offenbaren zu
kénnen. Diese Entwicklung muB auch der vollkommenste Apparat - der
vollkommenste Koérper - durchmachen, selbstverstandlich auch der
meinige, der noch weit von der Vollkommenheit entfernt ist. Alles ist
nur Stufe. Die Entstehung eines Korpers ist immer eine Kettenreaktion
- wie solch ein ProzeB heutzutage genannt wird -, und wenn
Kettenreaktionen einmal ihren Anfang genommen haben, so
durchlaufen sie verschiedene Perioden, bis sie wieder ausklingen.
Diesem Gesetz kann sich keine materielle Erscheinungsform entziehen.
Und mit der Entwicklung des Korpers andert sich selbstverstandlich
auch der BewuBtseinszustand.»

«Folglich hast du auch eine Entwicklungsperiode durchmachen missen,
Mutter, nicht wahr? Erzéhle mir bitte, wie war das? Was alles hast du
erlebt, was flr Erfahrungen hast du gesammelt, die dich in deinen
heutigen BewuBtseinszustand hineinwachsen lieBen? Erzéhle mir das
alles, bitte.»

«Wozu soll ich dir das erzéhlen? - Jeder Mensch muB die vollkommene
Selbsterkenntnis auf seinem eigenen Wege erlangen. Was wiirde es dir
nitzen, wenn ich dir meinen Weg erzahlen wiirde? Du kénntest diesen
Weg nicht gehen. Die Geschehnisse sind nicht wichtig, nur die
Erfahrungen, die Lehre, die man daraus zieht. Sei ruhig, auf deinem
Wege wirst du zu denselben Erfahrungen kommen wie ich auf meinem.
Der Wege sind unzahlige, sie fuhren aber dennoch zu demselben Ziel.»

«Mutter, du hast recht. Das sehe ich ein: auf deinem Weg kénnte ich
nicht vorwarts kommen. Dennoch wiirde es mir sehr helfen, wenn du



Einweihung (12)

mir erzahlen wirdest, wie du deine Erfahrungen gesammelt hast, weil
ich und alle, die deine Erzahlung anhéren wirden, daraus lernen
kdénnten, wie man Gewinn aus den Erfahrungen ziehen kann. Nicht auf
deine Geschichte bin ich neugierig, sondern darauf, zu héren, wie du es
angefangen hast, um die Lehre, die in jedem Geschehen steckt, auch
zu erfassen und dir anzueignen. Erzahle mir von deinem Weg, Mutter.
Es ware so wertvoll, wenn wir deine Einstellung dem Leben gegeniiber
kennenlernen wirden und zu erfahren, wie du auf dein Schicksal
reagiert hast, so daB dein geistiger Horizont so allumfassend weit
geworden ist. Wir kénnten daraus sehr viel lernen.»

Die alte Frau schaute mich lange an. Endlich sagte sie: «Du bist also
neugierig, wie ich reagierte? Und du glaubst, daB es dir und andern
Menschen helfen wiirde, etwas darliber zu horen? Also gut! Vielleicht
ist es wirklich von gutem, wenn ich euch erzahle, welche Erfahrungen
meine Augen allmahlich gedffnet haben, so daB mir die innern Gesetze
des Lebens und die Zusammenhange aufgingen, die die Schicksale
verschiedener Menschen untereinander verbanden. Komm morgen
wieder. Ich erzahle dir dann meine Erfahrungen, welche mir zur
Erleuchtung verhalfen - dir und einigen andern, deren Augen flr das
Wesentliche gedffnet sind. Ich erzahle euch, wie ich meine Einweihung
erlebte ...

Anderntags saBen wir - ich und einige ihrer intimsten Schuler - um die

alte Frau beisammen, und sie begann uns die Geschichte ihrer
Einweihung zu erzahlen.

So entstand dies Buch.



Erwachen

Blitzartig durchfuhr mich ein Schmerz - und im nachsten Augenblick
landete ich auf dem Boden.

Gefahr! Hilfe! Aber nicht von diesem Erwachsenen hier neben mir, der
mich jetzt so erschrocken untersuchen will - nein! Jetzt will ich ihn
nicht! Ich liebe ihn, aber in einer Gefahr ist er mir unerwtinscht.

Ich rannte in das Zimmer zuriick, in dem die schéne, fremde Frau saB,
der wir soeben gute Nacht gesagt hatten. Ich wuBte, daB sie mir mit
vollem Verstandnis helfen wiirde. Ich war auch sonst gerne bei ihr, ich
atmete ihren Duft immer gerne und fiihlte mich in ihrer Nahe in
vollkommener Sicherheit. Jetzt, in meinem Schreck, rannte ich
hilfesuchend zu ihr. Ich zeigte ihr wimmernd meine kleine, dicke Hand,
die wie ein lebloser Fetzen herunterhing und mir nicht mehr gehorchen
wollte. Die schone Frau blickte auf meine Hand, warf das Kleid, an dem
sie gerade nahte, fort und rief laut:

«Robert! Robert! Komm rasch!»

Eine Tur o6ffnete sich, und der Erwachsene, von dem ich dunkel wuBte,
daB er mit uns zusammen wohnte und irgendwie zu uns gehdrte, kam
herein. Ich betrachtete ihn zum erstenmal mit Aufmerksamkeit. Er war
ein hochgewachsener Mann mit einem Gesicht wie Elfenbein, Haare,
Bart und Schnurrbart so schwarz wie Ebenholz, die Augen glihend
schwarz, und es umgab ihn immer eine unsichtbare Krafthille, die so
machtig wirkte, daB alle Menschen durch sie in einer gewissen
Entfernung gehalten wurden. Er warf einen Blick auf meine



Einweihung (14)

herabhdangende Hand und sagte: Einen Arzt! Stefi, hol sofort einen
Arzt!»

Onkel Stefi rannte weg, und der groBe, schwarze Erwachsene fragte
uns, was geschehen sei. Da erzahlten wir ihm, daB, nachdem Grete
und ich gute Nacht gesagt hatten, Onkel Stefi mich auf seinen Riicken
genommen habe; so seien wir in das Schlafzimmer gegangen. Dort lief
Onkel Stefi mich von seinem Ricken hinabgleiten. Ich rutschte zu
rasch; damit ich nicht fiele, faBte mich Onkel Stefi ploétzlich an der
Hand. Im gleichen Augenblick durchfuhr ein schneidender Schmerz
mein rechtes Handgelenk, und als ich meine Hand heben wollte, hing
sie leblos herab.

«Ja», sagte der groBe Erwachsene, «die Hand ist aus dem Gelenk
gerissen. Sie ist verrenkt. Das unangenehmste ist, daB ich gerade jetzt
wegfahren muB und nicht warten kann, bis der Arzt kommt. Aber die
ganze Nacht werde ich auf Nadeln sitzen. Telegraphiere mir sofort, was
der Arzt tun konnte.»

Er kiiBte uns und Mutter und ging fort. Ich schaute erstaunt auf die
schoéne fremde Frau, die, immer auf sich zeigend, «Mutter» gesagt
hatte und die wir deshalb auch Mutter nannten.

Bis dahin hatte ich aus vollem Halse gebrillt, weil ich schwer
enttduscht und bedngstigt erfahren muBte, daB die Erwachsenen mir
nicht helfen konnten. Sie brachten den Schmerz, der mich immer mehr
qualte, nicht zum Aufhéren, ebensowenig wie sie meine hangende
Hand an ihren gewohnten Platz zuriickversetzten. Als ich aber hérte,
daB der schwarze Erwachsene die ganze Nacht auf Nadeln sitzend
verbringen musse, wurden mein Erstaunen und die Angst um ihn so
groB, daB ich zu schreien vergaB und Mutter fragte:

«Warum muB er die ganze Nacht auf Nadeln sitzen?»



Einweihung (15)

Mutter schaute mich erst verbliifft an, dann begann sie zu lachen und
sagte:

«Weil Vater wegen deiner Hand sehr aufgeregt ist.»

Das war wieder eine Antwort! Sinnlos, nichts erklarte sie. Der schwarze
Mann, den wir «Vater» nannten, hatte in vollem Ernst gesagt, daB er
auf Nadeln sitzen werde - jetzt lachte mich Mutter aus. Warum? Ich
wiederholte nur, was Vater gesagt hatte. Was sollte es dann bedeuten,
daB Vater «aufgeregt» ist, warum muB er deshalb auf Nadeln sitzen? -
Wirde er sich am Ende irgendwo gefahrlich stechen? Mutter nahte oft
und zeigte mir, wie gefahrlich die Nadel ist; die Spitze kann sehr
unangenehm stechen. Das tut weh! Man darf eine Nadel also nur zum
Nahen gebrauchen. - Was flir ein Unsinn war das wieder von den
Erwachsenen, daB deshalb, weil meine Hand so hilflos und schmerzend
herunterhdngt, daB ich sie mit der anderen stéandig halten muB, Vater
die ganze Nacht auf Nadeln sitzen soll, die man doch nur zum Nahen
gebrauchen darf?! - Ich war zwar schon ziemlich daran gewdhnt, daB
die Erwachsenen sinnlose Dinge sprachen und taten, aber das war mir
zuviel, und ich wollte Naheres wissen. Ich kam aber nicht dazu, weitere
Fragen zu stellen Gber dieses «AufNadeln-Sitzen», denn Onkel Stefi
erschien mit dem Arzt.

Der Arzt war ein stattlicher, freundlicher Herr, der mich vertraut
anschaute, als ob er mich schon lange kennen wiirde; er hob mich auf
und riB mich so aus meiner Geborgenheit, aus der Nahe meiner Mutter,
heraus. Das erfullte mein Herz mit schrecklicher Angst, die Bewegung
verursachte dazu noch einen neuen qualenden Schmerz, und so
begann ich wieder aus vollem Halse zu brillen. Der Arzt setzte mich
auf den Tisch - ich sah meine kleinen FliiBe ganz nahe unter meiner
Brust zappeln - er lachelte mich kopfschuittelnd an und sagte: «Ach,
wie haBlich ist dieses kleine Madchen, wenn es so weint!»



Einweihung (16)

Ich staunte. Was? Er sagt, ich sei haBlich, wenn ich weine? - Woher
weil3 er das? - Bisher dachte ich, man kdnne alles sehen, nur eben
mich nicht. Alle anderen Lebewesen, die Erwachsenen, die Kochin,
Grete, der Kanarienvogel, meine Spielsachen - mit einem Worte: alles
um mich herum sei sichtbar, auch meine Hande, mein Bauch und
meine FlBe, nur «mich» sei es unmaoglich zu sehen. Das ist irgendwie
da und doch nicht da, - es ist irgendwo, aber unsichtbar - ich hatte
«mich» noch nie selbst sehen kénnen - und konnte mir nicht vorstellen,
wie es Uberhaupt mdglich sein sollte, dieses Etwas, das «Ich» zu
sehen. Wie konnte es sein, daB dieser Erwachsene meine Verzweiflung,
meinen Schmerz, mein Weinen, also «mich», dennoch sah? - Ach!
Wenn er mich sieht, meinen erschrockenen, entsetzlichen Zustand, das
mubBte tatsachlich «haBlich» sein. Ich hérte in meiner Verwunderung zu
weinen auf und schaute den Arzt forschend an.

Da begannen alle Erwachsenen laut zu lachen, und Mutter sagte:

«Gott, wie eitel ist dieses kleine Madchen! Sie unterdriickt sogar ihre
Schmerzen, um sich nicht haBlich zu zeigen.»

Das war wieder eine der gewohnten sinnlosen Bemerkungen der
Erwachsenen. «Eitel» - was ist das? Wie konnte ich eitel sein, wenn ich
gar nicht wuBte, was das ist, und wie konnte ich mich «zeigen», wenn
ich Uberhaupt bisher nicht wuBte, daB ich sichtbar sei? Bisher lebte ich
in der Auffassung, die Sehende, die Schauende zu sein: ich bin es, die
alles sieht, aber ich bin irgendwie auBerhalb des Sichtbaren. All dies
drehte sich in meinem Kopf, und ich wollte eben wieder fragen, aber
der Arzt nahm meine schlaff hdangende Hand, zog noch mehr - da
wollte ich aufschreien, - es tat so schrecklich weh -, ach, der Dumme
reiBt meine Hand noch ganz aus! - Aber dann drehte er die kleine
Hand, die irgendwie mit mir in enger Verbindung stand, denn sie
schmerzte «mich» so schrecklich, zuriick, und sie war wieder am
richtigen Platz ...



Einweihung (17)

«So0», sagte der Arzt, «jetzt wird das Gelenk noch ein biBchen
aufschwellen, darum legen wir die Hand fiir diese Nacht ruhig auf ein
Polster, und in kurzer Zeit vergessen wir die ganze Angelegenheit.»

Dann sprachen die Erwachsenen noch weiter dartber, wie eitel ich sei,
daB ich vor lauter Eitelkeit nicht einmal beim Einrenken der Hand
geschrien hatte. Besonders Mutter war davon sehr beeindruckt, was
mich traurig machte. Ich sah, daB die schone fremde Frau, die ich
schon sehr liebte, mich nicht verstand. Obgleich der Arzt mich sehen
konnte, flir Mutter blieb ich unsichtbar. Dennoch strahlte sie groB3e
Liebe aus, und als ich dann spater in meinem Bette lag, die
schmerzende Hand auf ein Polster gebettet, war ich glicklich, daB ihr
schones, feines Gesicht sich 6fters liber mich neigte und ermutigend
auf mich herablachelte. Sie strahlte Glite und Warme aus, und ich
fihlte mich in ihrer Nahe nicht verlassen und allein. Ich wuBte, daB ich
auf sie rechnen kdnne, sie war bis zu einem gewissen Grad in meiner
Macht, und ich hatte vollkommenes Vertrauen zu ihr. Ich schlief
langsam ein, die Nacht verging - und meine Hand wurde wieder das
folgsame Werkzeug, der treue Freund, der mir in meinem spateren
Leben so viel - so viel! - Freude brachte und mir dazu verhalf, aus
meiner UnbewuBtheit zu erwachen. - Der Arzt hatte nicht recht gehabt:
Die kleine Angelegenheit habe ich nie vergessen, denn sie ist mit
meinem ersten BewuBtwerden, mit meinem Erwachen in dieses Leben
untrennbar, auf ewig durch das Gesetz der Assoziation verknUlpft. Von
nun an blieb mein BewuBtsein - meine Erinnerung - andauernd wach.
Von nun an beobachtete ich alles, sowohl nach auBen als auch nach
innen, mit gréBter Aufmerksamkeit, mit ununterbrochener
Konzentration. Von nun an wuBte ich, daB ich in einem Heim lebte, wo
der machtige, schwarze Erwachsene der unbedingte Herr war - Mutter
nannte ihn Robert, wir muBBten ihn «Vater» nennen. Das ganze Haus
drehte sich um ihn, Mutter gehdrte ihm mit Leib und Seele. Seine
Macht breitete sich Gber uns alle - und spater noch lber viele Tausende
von Menschen - wie ein Zelt, wie eine Schutzhiille aus. Alle, die zum



Einweihung (18)

Vaters Machtbereich gehérten, genossen Hilfe, Sicherheit und
Wohlstand. Vormittags war er nicht zu Hause, dann konnte ich mit
Mutter zusammen sein. Ich durfte sie in der ganzen Wohnung, auch in
die Kiche, begleiten, und wenn sie an einer groBen Tischdecke
arbeitete, die sie mit farbigen Faden bestickte, durfte ich neben ihr
sitzen und mit den farbigen Faden verschiedene Muster, nhach meinem
Belieben, in eine Ecke der groBen Decke hineinsticken. Zu Mittag kam
Vater nach Hause, und nach dem Essen muBte ich mit Grete ins
Kinderzimmer - was mir gar nicht gefiel. Grete war auch ein Kind des
Hauses wie ich, nur - wie ich horte - war sie drei Jahre alter als ich. In
der Zeit der Verrenkung meines Handgelenkes war sie viereinhalb und
ich anderthalb Jahre alt.

Im folgenden Sommer verbrachten wir die Ferien in einem Dorf an
einem groBen Wasser. Wir wohnten in einem kleinen, von einem
groBen Hof und Garten umgebenen Bauernhause. Da durfte ich mit
Grete barfuB herumlaufen, ich durfte mit einer Frau, die ein sehr
braunes und runzeliges Gesicht hatte, in den Stall, wo es eine Kuh gab,
ein Kalb und zahlreiche Kaninchen mit roten Augen. Das war alles sehr
fesselnd. Im Garten standen riesige gelbe Blumen, so hoch wie ein
Baum, die sich immer so drehten, daB sie auf die Sonne schauten. Das
gefiel mir auch. Vater kam nur von Zeit zu Zeit, und dann sagte man:
«Heute ist Sonntag.» Sonst waren wir mit Mutter allein, und ich konnte
den ganzen Tag mit ihr zusammen sein. Wir gingen jeden Tag an den
See, stiegen ins Wasser und planschten vergnligt darin.

Eines Tages sagte Mutter wieder: «Morgen ist Sonntag, wir werden
schon heute eine groBe Freude haben, weil Vater kommt.» Ich fand das
gar nicht so erfreulich denn Vater interessierte mich wenig, und ich
wuBte schon, daB, wenn Vater da war, Mutter sich standig mit ihm
beschaftigte. Ich muBte dann mit Sophie, der erwachsenen Tochter der
runzeligen Bauernfrau, und mit Grete spazierengehen.



Einweihung (19)

Am Abend, als wir auf Vater warteten, hérte ich auf einmal die Leute
aus der Nachbarschaft zu Mutter sagen, daB «der Zug entgleist» und
Vater deshalb noch nicht angekommen sei. Mutter erschrak sehr, rief
Sophie herbei, Gbergab mich ihr, bat sie, auf mich achtzugeben und
mich keine Minute allein zu lassen - dann eilte sie zur Station. Grete
durfte mit - da Grete «drei Jahre alter war» und besser laufen konnte
als ich. Ich blieb mit Sophie allein.

Es war schon dunkel, und ich durfte zu dieser Tageszeit zum erstenmal
wach und drauBen im Garten sein. Es war sehr fesselnd, aber ein
unsicheres Geflihl bemdchtigte sich meiner, denn ich war gewohnt,
alles bei Tageslicht zu sehen, und jetzt war alles so undeutlich
geworden. Man ahnte die Baume, die Blumen mehr, als daB man sie
sah. Die Pappelbaume fllisterten so merkwiirdig. Ich hatte aber keine
Zeit, weiter Beobachtungen zu machen, weil plétzlich etwas ganz
Flrchterliches geschah: Sophie nahm mich auf den Arm und ging mit
mir an den Gartenzaun, da tauchte aus der Dunkelheit eine
Schreckensgestalt auf! Sie sah einem Manne ahnlich, hatte aber auf
dem Kopf einen firchterlichen Federbusch, ihre Augen funkelten in der
Dunkelheit wie brennende Glut, an ihrer Jacke saBen glanzende
Kndpfe, und auf ihrer Schulter trug sie etwas, von dem ich flhlte, daB
darin eine riesige Gefahr verborgen lag. Spater horte ich den Namen
«Gewehr». Ich fand dieses unheimliche Wesen sehr abstoBend und
hoffte, daB Sophie mit mir fortlaufen wirde. Aber zu meiner gréBten
Uberraschung tat Sophie wieder etwas vollkommen Sinnloses - woran
ich schon gewo6hnt war. Anstatt wegzulaufen, trat sie ganz nahe an den
Zaun heran und duldete, daB die Schreckensgestalt ihr etwas mit einer
flrchterlich tiefen Stimme zuflisterte - dann umschlang er sie mit
seinen Armen und drilickte sie fest an sich. Ich war aber in Sophies
Arm, und so drickte er zugleich auch mich an sich, was mir gar nicht
gefiel, sondern mich anwiderte. Aber nicht genug damit! Er hatte einen
riesigen Schnurrbart, dessen zwei «Zweige» wie spitzige Horner aus
seinem Gesicht hervorragten, und jetzt riB er Sophie ganz eng an sich



Einweihung (20)

und tat, als ob er sie beiBen wollte. Ich erwartete, daB Sophie auf
dieses Benehmen hin endlich weglaufen wirde - aber nein, sie umfaBte
mit ihrem freien Arm den Hals der Schreckensgestalt, und als er sie
beiBen - oder essen - wollte, drehte sie ihr Gesicht nicht weg, sondern
hielt ihm ihren Mund hin, und beide taten, als ob sie einander den
Mund unbedingt wegessen wollten. Mich preBten sie derartig
zusammen, daB ich kaum atmen konnte. Ich kampfte mit aller Kraft,
um mich der Schreckensgestalt so ferne als mdéglich zu halten, und
versuchte, meine Nase frei zu bekommen. Seine Nahe war mir
unaussprechlich unangenehm, er stank nach allerlei; besonders
graBlich war ein gewisser bitterlicher Gestank an ihm, der mich sehr
qualte. Die beiden kimmerten sich aber nicht im geringsten um mich,
sie preBten meinen Kopf derartig zusammen, daB ich den Herzschlag
des Mannes horte, und sie taten, als ob sie unbedingt einander in den
Mund schliipfen wollten. Ach! Diese Erwachsenen mit ihrem Getue! Ich
beobachtete sie, dicht an sie gepreBt, und konnte die artige,
bescheidene Sophie nicht wiedererkennen. Sie war wie ein fremdes
Wesen, das mein Stéhnen Gberhaupt nicht hérte. Da plétzlich lieB uns
das Schreckenswesen los und verschwand in der Dunkelheit. Im
ndchsten Augenblick horte ich die beruhigenden Stimmen von Mutter
und Vater, und da tauchten sie auch schon mit heiteren, frohlichen
Gesichtern aus der Dunkelheit auf. Alle Leute aus der Nachbarschaft
liefen zusammen und befragten Vater Uber die Entgleisung des Zuges.
Sophie tat, als ob nichts geschehen ware, und erzahlte gar nicht, was
flr ein schreckliches Wesen sie soeben an sich gepreBt hatte. Sie stand
da mit sanftem, unschuldigem Gesicht. Das war mir wieder eine groBe
Uberraschung, aber ich kam nicht zum Nachgriibeln, denn Vater hatte
uns aus der Stadt Bonbons mitgebracht, und es interessierte mich
auBerordentlich, ob ich dieselben bekommen wiirde wie Grete. Ich war
zufrieden; er hatte flir uns beide die genau gleichen Bonbons gebracht.
Wie immer, so verdarb auch jetzt Mutter meine Freude, denn als ich
alle Bonbons auf einmal in meinen Mund stecken wollte, nahm sie mir
die Bonbons weg, gab mir nur eines und versprach, daB3 ich am



Einweihung (21)

anderen Tage immer nach dem Essen eins bekommen werde. Ach! Bin
ich nur einmal erwachsen, dann werde ich so viel Bonbons wie es mir
gefallt, gleichzeitig in den Mund stecken! Aber ich muBte sie hergeben
und schlafen gehen. Als mich Mutter ins Bett legte, fragte ich sie vor
dem Gebet, denn nachher durfte ich nicht mehr sprechen: «Mutter,
was ist das, was auf dem Kopf einen Federbusch tragt, an der Schulter
etwas Sonderbares und dessen Knopfe auch in der Dunkelheit glanzen
- und, Mutter, der so schlecht riecht?»

Mutter schaute mich tberrascht an und sagte: «Das sind Gendarmen.»

«Mutter», fragte ich wieder, «essen diese Gendarmen Menschen?» Ich
wollte wissen, ob er Sophie tatsachlich essen wollte, oder was hatte er
sonst gewollt?

«Nein, nein», antwortete Mutter lachend, «die geben auf die guten
Menschen acht, fiirchte dich nicht, er will dich nicht essen.»

Ich wollte sagen, daB er nicht mich, sondern Sophie essen wollte, aber
Mutter kiBte mich, deckte mich zu und sagte: «Schlaf jetzt schon, ich
muB zum Vater.»

Ich blieb mit meinen Gedanken allein und dachte noch lange nach - so
unverstandlich war mir, was der Gendarm von Sophie haben wollte,
und warum lieB sich Sophie so zusammenpressen, daB ich in die
unangenehme Ndhe des Gendarmen geraten muBte? Was hatte das flr
einen Sinn? ... Die ganze Sache hat mich, wie alles, was ich nicht
verstehen konnte, beunruhigt, aber dann schlief ich ein. Am anderen
Tage schien die Sonne herrlich, und als ich mein Bonbon bekommen
hatte, gingen wir alle an das groBe Wasser, um zu baden und zu
planschen. Dem Gendarmen begegneten wir auf dem Wege. Da sah ich
beim Tageslicht, daB er ein freundlicher Erwachsener war, der mit
Vater freundlich sprach. Nur konnte ich wieder nicht verstehen, warum



Einweihung (22)

er so tat, als ob er mich zum erstenmal in seinem Leben gesehen
hatte; dabei muBte er doch wissen, was gestern geschehen war! Ich
flirchtete mich aber noch immer vor seinem riesigen Schnurrbart und
getraute mich nichts zu fragen ...

Von diesem Sommer trage ich noch eine Erinnerung in mir, die sich tief
eingepragt hat. Eines Nachmittags - Vater war bei uns, und die Bauern
saBen alle schén gekleidet vor ihren Hausern, so wuBte ich, daB es
Sonntag war - hérten wir Glocken lauten. Die Glocken tonten aber nicht
so wie sonst, sondern als ob sie hinken wiirden und nicht aufhéren
wollten zu lauten ... sie lauteten und lduteten ... Das brachte das ganze
Dorf aus seiner sonntaglichen Ruhe. Alle Menschen liefen an unserem
Hause vorbei, in derselben Richtung. Vater und der Sohn der
runzeligen Frau rannten auch weg, alle mit Kiibeln und Axten
bewaffnet. Mutter und einige Frauen blieben bei uns, und die Frauen
wiederholten standig dieselben Worte: «O mein himmlischer Vater,
verlaB uns nicht, o mein himmlischer Vater, verlaB uns nicht.» Mutter
war auch sehr ernst und sagte uns:

«Wir wollen alle zusammen beten, damit Vater gesund zurickkommt.»

Ich fragte, wohin er gegangen sei und warum. Mutter sagte, daB im
Dorf Feuer ausgebrochen sei und Vater das Feuer I6schen helfe. Wir
beteten, aber ich war sehr neugierig, was «Feuer im Dorf» bedeute. -
Eine Frau sagte, daB man vom Ende unseres Gartens sogar die
«Flammenzungen» sehen kdnne. Ich wollte hin, aber Mutter erlaubte
es mir nicht. Aber Grete durfte mit dem Sohn des Besitzers des
gegeniberliegenden Spezereigeschaftes hingehen, um die Flammen zu
sehen, was mich mit tiefer Bitterkeit erflillte. Warum darf sie immer
wieder solche Dinge tun, die ich nicht darf, nur weil sie drei Jahre alter
ist? Wenn Feuer gefahrlich ist, so ist es fur sie genau so gefahrlich wie
far mich, auch wenn sie «drei Jahre alter» ist! - O diese drei Jahre! Wie
oft, wie oft werde ich das noch héren miissen, jedesmal, wenn ich



Einweihung (23)

etwas nicht darf, was ihr schon erlaubt ist, oder wenn ich ihre
Herrschaft nicht anerkennen und dulden will!

Spat abends kehrten zuerst einige Leute zurlick, dann immer mehr,
alle mide und erschépft, und sprachen dartiber, wie Vater mehrere
Hauser gerettet habe, daB er mit Todesverachtung in die brennenden
Hauser hineingestirzt sei, um Kinder oder Tiere zu retten, dal3 er
unermudlich filhrend beim Léschen gewesen sei und daB ihm alle
gehorcht hadtten. Mit seinen groBartigen Ideen und seinem
unerschitterlichen Mut habe er auch die Ubrigen angespornt, so dai3
alle AuBerordentliches geleistet hatten, bis endlich das Feuer lokalisiert
worden sei. Strahlend horte Mutter zu, und als Vater mit dem Sohn der
runzeligen Frau zuletzt auch nach Hause kam, warf sie sich in seine
Arme:

«0O mein lieber Robert, wie groBartig bist du, in jeder Hinsicht so
groBartig!»

Vater lachelte schweigend, er war voller RuB und zog sich schnell
zurlick, um sich zu waschen.

DaB Vater so ganz auBergewdhnlich sei, fand ich natirlich. Der Begriff
«Vater» war fur mich der «groBe Herr», der Uber jedem Menschen
steht, und alle tun, was er will. Sein Wort ist Gesetz, und es ist
selbstverstandlich, daB er vollkommen ist. Sonst ware er nicht der
«groBe Herr»! - Vater hat mich damals noch sehr wenig interessiert, er
bedeutete einfach ein unerschutterliches Sicherheitsgefiihl. Er war kein
Problem, also beschaftigte ich mich nicht viel mit ihm. Nur wenn die
ganze Familie - Vater, Mutter, Grete und ich - spazierte und er mit
seiner machtigen Hand die meine ergriff und mir Uber die StraBe half,
bemerkte ich, daB seine Hand eine gewaltige Kraft ausstrahlte und daB
seine Nagel immer rein wie Schnee waren. So fand ich es auch
selbstverstandlich, daB Vater sich sofort vom RuB reinigen wollte.



Einweihung (24)

Der Sommer verging, und wir waren wieder zu Hause. Einmal fiel mir
auf, daB Mutter, als sie mich flr den Spaziergang zurechtmachte, mir
eine Pelzmitze aufsetzte und einen dicken Mantel anzog. Die Luft war,
als ob sie meine Haut beiBen wiirde. Man sagte mir, daB3 es «kalt» sei.
Meine Nase und meine FiBe hatten das nicht gern. Aber es flogen
weiBe Flocken aus dem Himmel, und Uberall in den Geschéften standen
rotgekleidete SanktNiklause mit weiBen Barten. Und wieder kam eine
Zeit, da setzte mir Mutter ein Strohhitchen auf und kleidete mich in
einen leichten Mantel, Gberall blihten Blumen, und wir durften im
Stadtwaldchen mit Ball und Reifen spielen.

Ich hatte zu dieser Zeit restlos glicklich sein kdnnen, wenn meine
Mutter mein Leben nicht manchmal damit verbittert hatte, daB sie
meine Nagel schnitt. Oh, davor hatte ich schon im voraus Angst, wenn
ich ahnte, daB jener Tag nahte. Meine Haut war unter dem Nagel so
empfindlich, daB mir nach dem Schneiden jede Berlihrung, sogar die
Berlihrung mit der Luft, solche Qualen verursachte, daB ich mit
gespreizten Fingern im Zimmer briillend herumlief und nicht duldete,
daB etwas mich berihre. Ich kénnte nicht sagen, daB es mir wehgetan
hatte. Nein, das war kein Schmerz, sondern ein unertragliches Gefthl.
Als Mutter das zum erstenmal bemerkte, wuBte sie nicht, was mit mir
geschehen sei. Sie dachte, sie hatte mich vielleicht unbemerkt
geschnitten, und wollte meine Finger untersuchen. Ich schrie aber,
wenn sie mich berihrte, so daB sie erschrak und den Hausarzt fragte,
was mit mir los sein kdnnte. Er erklarte, daB meine Nerven im
allgemeinen von einer Uberempfindlichkeit seien, wie sie nur sehr, sehr
selten vorkomme. Er riet meiner Mutter, nach dem N&gelstutzen meine
Hénde in lauwarmem Wasser zu baden und mich eine Weile darin
herumplanschen zu lassen. - Das hat tatsachlich etwas geholfen, aber
es dauerte noch viele Jahre, bis sich meine Haut so weit gekraftigt
hatte, daB ich das Négelabschneiden ohne diese unertraglichen Qualen
ertragen konnte.



Einweihung (25)

Meine liebe, zartliche Mutter! Mit welch liebevollem Verstandnis
versuchtest du alle Schwierigkeiten, die diese Oberempfindlichkeit
verursachte, zu besiegen. Wenn du nicht mit deiner zartlichen Liebe
meine empfindlichen Nerven umgeben hattest, ware ich schon als Kind
gestorben. Nur mit deiner Hilfe konnte ich gesund aufwachsen und
langsam und bewuBt Widerstandskraft entwickeln. Das weiche Nest,
das du, selbstloser Vater, und du, dich aufopfernde Mutter, uns
geschaffen habt, setzte mich in den Stand, ein brauchbarer Mensch zu
werden. Ihr habt mir geholfen, durch bewuBt entwickelte Krdfte meine
Empfindlichkeit im Gleichgewicht zu halten. Ich war damals noch ganz
Kind und hatte keine Ahnung von meiner Empfindlichkeit. Ich
beobachtete nur alles und wollte alles wissen, aber in bezug auf meine
Gesundheit tat ich alles, was du mir rietest. Ich hatte vollkommenes
Vertrauen zu dir!



Lowe und Licht

So vergingen einige Winter und Sommer. Einmal hoérte ich, daB ich vier
Jahre alt sei. Grete ging schon in die Schule, und ich lauschte mit
groBter Spannung, wie sie mir stolz aus der Fibel vorlas. Sie hatte auch
eine Kinderzeitung und las mir daraus vor. War sie nicht zu Hause,
qudlte ich meine GroBmutter, die Mutter meines Vaters, die seit einiger
Zeit bei uns wohnte, daB sie mir vorlesen solle, denn ich war immer
neugierig, was in der Geschichte weiter geschah. Gberhaupt wollte ich
immer zuhdren, was mit Menschen geschah. Ich brannte vor Neugierde
auf das Leben. Was da nicht alles geschehen konnte! Marchen gingen
mir Uber alles!

Meinen Wunsch erflllte die Schwester meiner Mutter, Tante Adi, die
uns oft besuchte. Sie hatte ein hiibsches Gesicht - sie war lieb und
schon wie eine Katze. IThre warmen braunen Augen strahlten warm,
und sie besaB auch einen eigenen Duft, wie ihn nur Menschen haben,
die Liebe in sich tragen. Ich atmete diesen Liebesduft sehr gerne,
splirte aber bei wenigen Menschen einen solchen. Wenn Tante Adi kam,
rannten wir voll Freude auf sie zu, zogen ihr den Mantel aus, und unser
erstes Wort war: «Tante Adi, erzahle!» Und sie erzahlte uns die
schénsten Marchen. Unermiidlich, immer neue und neue Marchen, die
interessantesten, die ich je gehdért und gelesen habe. Wenn ich krank
war, kam Tante Adi und erzahlte mir Marchen, und ich vergaB die
Krankheit. Sie durfte nie enden, denn wenn sie ein Ende machen
wollte, quélten wir sie so lange: «Tante Adi, und dann ... was war
dann?», bis sie wieder weitererzahlte. Doch wenn Tante Adi nach
Hause muBte, zu ihrer Mutter, zu meiner anderen GroBmutter, die so



Einweihung (27)

wunderschon Klavier spielte, blieb ich mit Grete allein und schaute
wieder zu, wie sie in einem Marchenbuch las. Ich wollte auch lesen
kdénnen. Die Marchen in der Kinderzeitung und in den Marchenblchern
waren zwar lange nicht so schén wie die Marchen, die uns Tante Adi
erzahlte. Aber immerhin waren es Marchen, und ich wollte sie kennen.
Ich begann die Biicher, aus welchen Grete gelernt hat, grtindlich zu
studieren. Ich schaute die verschiedenen Buchstaben lange an und
wollte lesen. Ich wuBte aber nicht, was sie bedeuteten.

Eines Nachts traumte ich wieder denselben Traum, der sich viele
Nachte hindurch wiederholte und mich schon so oft gequalt hatte, daB
die ganze Familie schon davon wuBte: Ich laufe, ich renne mit aller
Kraft auf einem Wege hin, ein Léwe rast hinter mir her und will mich
packen und auffressen. Ich renne verzweifelt und keuchend auf ein
kleines Haus zu, das am Ende des Weges steht. In der offenen Tire
steht eine Frau, die nicht so aussieht wie meine jetzige Mutter, doch sie
ist im Traum meine Mutter, die mich mit offenen Armen erwartet. Ich
weif3: Wenn ich sie erreiche, hort die Macht des Léwen tber mich auf,
und ich bin gerettet. Jetzt ist er schon so nahe, daB ich seinen heien
Atem in meinem Nacken spure ... seine Haare beriihren schon meinen
Hals, bald hat er mich erreicht ... ich laufe mit letzter Kraft, dann splre
ich plétzlich einen StoB, ich schreie aus voller Kehle: «Mutter» ... da
erreiche ich sie und falle erschopft in ihre Arme. Ich bin gerettet, der
Loéwe verschwindet, und ich erwache mit schrecklichem Herzklopfen,
vor Angst und Entsetzen zitternd. Ohne Zégern springe ich auf, ziehe
wie gewohnt meine Decke liber den Ricken, und so, wie ich bin, im
Nachthemd und barfuB, renne ich ins Schlafzimmer meiner Eltern,
krieche rasch, rasch neben meine Mutter ins Bett, unter ihre Decke. -
Oh, dieser gesegnete Duft, die Ruhe und Sicherheit, die mich hier wie
lauwarmes Wasser uUberfluten! Mutter umarmt mich und fragt:

«Wieder der Traum? - Wieder der Lowe?»



Einweihung (28)

«Ja», antworte ich, und in ihrer Nahe beruhigt sich plétzlich mein Herz,
und ich schlafe ruhig ein ...

Am anderen Tage wache ich im Bette meiner Mutter auf. Sie ist nicht
mehr da, aber ihr Nachthemd liegt da, und ich stecke rasch meine Nase
hinein, um den gesegneten Duft meiner Mutter einzuatmen. Vater liegt
im anderen Bett nebenan und liest die Zeitung. Dann ist es also
Sonntag, denke ich bei mir. Mutter kommt herein und fangt mit Vater
zu sprechen an. Vater legt die Zeitung beiseite, gerade dorthin, wo ich
liege. Ich nehme sie, und forschend betrachte ich wieder die
Buchstaben - diese schwarzen, geheimnisvollen Linien auf dem weiBen
Papier. Was bedeuten sie nur?

«Vater», frage ich, «sage mir, was bedeuten diese Buchstaben?»

«Schau», antwortet Vater, «das ist ein K, das ist ein L, das ist ein E,
das ist ein I, das ist ein N, das ist ein E.»

«Und das da?»

«Das», sagt Vater, «ist ein I, das ein N, das ein S, das ein E, das ein R,
das ein A und das ein T.» Ich schaue auf die Buchstaben, und auf
einmal schiebt sich etwas vor meinen Augen wie ein Schleier weg, und
plotzlich strémt in meinem Kopf ein Licht ... Ein Licht!!! Und die
Buchstaben eréffnen ihre Bedeutung, und ich lese aufgeregt und mit
maBloser Freude.

«Vater! - Vater! Das ist also ,Kleine Inserate', nicht wahr?!»
Mutter bleibt stehen, dann kommt sie zu mir, drickt mich in ihre Arme,

kBt mich und sagt auch ganz aufgeregt und freudig: «Du kannst ja
lesen!»



Einweihung (29)

Vater gratuliert mir wie einem Erwachsenen, was mich ein biBchen in
Verlegenheit bringt, dann lauft auch Grete herein, und sie ist auch
erfreut, weil ich lesen kann. Bald sprechen alle im Hause davon, zu
Mittag kommt Tante Adi, sie muB auch sofort davon héren. Ja! Ich
kann lesen, die Buchstaben sind keine Geheimnisse mehr flir mich, ich
kann in sie hineinschauen. Ich kann lesen!!!

Und so fangt eine neue Epoche an. Alles, was Buchstabe ist, lese ich.
Ich will wissen, wissen, wissen!!! Ich lese alles, was nur lesbar ist.
Marchenbucher, Kinderzeitungen, Schulbtcher von Grete, Kalender,
Zeitungen, die auf Vaters Schreibtisch liegen, ein Heft, das ein Mann
dem Stubenmadchen bringt und in dem ich liber «Kussen», liber
«Liebe», liber geheime «Rendezvous», schlieBlich Gber «Téten»,
«Mordtaten» und «Leichen» lese; und als ich dann von Mutter Uber
diese unverstandlichen und bedngstigenden Dinge Erklarungen
verlange, reiBt sie mir das Heft verzweifelt aus der Hand und «Um
Gottes willen, woher hast du das?» schreiend, lauft sie in die Kiche
und verbietet dem Madchen, mir nochmals solche Hefte zu geben. Ach,
wie schade! - So weiB ich noch heute nicht, was aus der schonen Grafin
geworden ist, die eine finstere Gestalt in der Nacht geraubt und mit
Pferdewechsel weit weggeschleppt hat ...

So muBte ich die traurige Erfahrung machen, daB, wenn mich etwas
von ganzem Herzen interessierte, es meiner Mutter nie gefiel, und
langsam entwickelte sich in mir die Uberzeugung, daB es viel besser
war, mit den Erwachsenen nicht Gber die interessanten Dinge zu
sprechen, da es immer schief ging. Hochstens, nur selten, wenn ich mit
den Dienstboten allein bleiben konnte, fragte ich diese aus. Die waren
irgendwie in meiner Macht - das fuhlte ich; wenn sie mir Gber etwas
Auskunft gaben, getrauten sie sich hachher nicht mehr, es Mutter
auszuschwatzen, denn sie waren die ersten gewesen, die dafir
Vorwirfe bekommen hatten.



Meine Eltern sind nicht "meine" Eltern

Ich war ungefahr finf Jahre alt, als Vater einmal beim Mittagstisch Gber
den «Direktor» sprach. Mich interessierte immer alles, worliber sich die
Erwachsenen unterhielten, und so fragte ich gleich:

«Vater, wer ist dieser Direktor?»

«Direktor ist der Hoéchste im Blro. Alle Gbrigen muissen tun, was er will.
Er leitet das ganze Bliro.»

«Vater, aber du muBt ihm nicht gehorchen? Er ist nicht héher als du,
nicht wahr?»

«Doch», antwortete Vater, «ich bin noch kein Direktor, vorlaufig, und
so muB ich tun, was er will.» Und Vater erklarte mir, was ein Direktor
oder ein Chef sei.

Nein! Ich wollte meinen Ohren nicht trauen. Ein Direktor, der Uber
Vater steht? Wie war das mdéglich? Meine selbstverstandliche
Uberzeugung war bisher, daB das Wort «Vater» den «GroBen Herrn»
Uber alles bedeute. Er verfligt tiber alle Menschen im Land, Gber alle
Schatze des Reiches, sein Wort ist Gesetz, kein Mensch getraut sich,
gegen ihn zu sprechen, nur «Er» ist der einzige, den Vater manchmal
um Rat bittet, oder er bespricht die Angelegenheiten des Landes mit
«Ihm» - aber das ist ganz etwas anderes! «Er» ist nicht das, was man
einen Menschen nennt. Vater steht Gber allen Menschen, wie kénnte er
einen Direktor haben, der Uber ihm steht?



Einweihung (31)

Ich schaute Vater jetzt vielleicht zum erstenmal mit gréBter
Aufmerksamkeit an. Wie ich ihn ganz griindlich anschaute und
beobachtete, dammerte es mir plétzlich, daB dieser Mensch, den ich
sonst sehr liebte, nicht «mein Vater» sei.

Seit ich in dieser Umgebung zum BewuBtsein erwacht bin, habe ich
mich daran gewéhnt, daB ich hier bin, daB die schéne blonde fremde
Frau die Mutter ist, der groBe machtige schwarze Mann der Vater - ja,
hier ist er der Vater - er ist aber nicht mein Vater! In meinem Heim ist
er nicht mein Vater, nur hier, wo ich jetzt bin! Er ist mir im Grunde
genommen genau so fremd wie die fremde schéne Frau - Mutter, ich
habe mich an sie beide nur langsam gewoéhnt. Sie sind angenehme
Menschen, sie lieben mich, ich bin ihnen wichtig, und ich habe sie zu
dieser Zeit schon ausgesprochen lieb bekommen. Aber sie sind doch
nicht meine Mutter und mein Vater. Ich habe sie nur aus Gewohnheit
«Mutter» und «Vater» genannt! Ich hatte bisher die Lage nicht
griindlich tGberdacht. Ich nahm alles so, wie es war, da ich mich unter
diesen Menschen wohl flhlte. Sie verliehen mir Sicherheit, sie hatten
Freude an mir, alles, was ich tat, fanden sie héchst merkwirdig,
reizend und herzig. Warum hatte ich mich also in ihrer Umgebung nicht
wohl fihlen sollen? Sogar mit Grete konnte ich manchmal ganz gut
spielen, wenn sie momentan vergaB3, daB sie Uber mir stand, weil sie
«drei Jahre alter» war als ich. Ja, es war alles gut. Onkel Stefi kam oft,
spielte sehr schén Klavier und zeigte mir hochst anziehende Dinge. Er
blies Seifenblasen fiir mich und fabrizierte mit seinem Taschenmesser
aus einer NuBschale eine kleine Klapper, dann machte er mir ein
Schweinchen aus Zwetschgen und Zahnstochern, und einmal brachte
er eine Blechschachtel voll wunderschéner Farben und einen Pinsel
dazu. Ich durfte schéne farbige Blumen in ein Heft malen, das nur mir
gehorte, und muBte diesmal nicht mit Grete teilen! Tante Adi war
reizend mit ihren vielen SpaBen und Marchen. GroBmutter - die Mutter
meiner Mutter - liebte ich auch sehr, sie war so sanft, so fein und
lachelte mich immer mit viel Liebe an. Wenn sie sich ans Klavier setzte,



Einweihung (32)

war es ein Feiertag. Sie entziickte mich mit himmlischer Musik, und ich
horte bezaubert zu. Hier war ich mit meiner lieben, zartlichen Mutter
vollkommen einig: sie liebte die Musik genau so wie ich lber alles. -
Meine andere GroBmutter war eine héchst interessante Frau. Sie
erzahlte mir oft von ihren vielen Reisen in fremden Landern und nahm
mich 6fters ins National-Museum mit. Dort sah ich dann prachtige
Dinge. Wunderschéne farbige riesige Schmetterlinge, die - wie sie
sagte - auf einem anderen Teil unserer Erde lebten -
eigentimlicherweise kannte ich sie gut, dann einige ausgestopfte
Riesentiere, die mich zuerst sehr erschreckten, aber GroBmutter
beruhigte mich.

Ich hatte es auch gerne, wenn die ganze Familie Uber alles, was ich tat
und was mir selbstverstandlich war, auBerst tiberrascht und entztckt
war und die Verwandtschaft Giber meine «Talente» sprach. Als ich vier
Jahre alt war, zeigte mir Mutter, wie man mit einer gekrimmten Nadel
«hdkeln» kdénne. Da hdkelte ich ein Rockchen flir meine Puppe, die
immer in ihrem Sesselchen saB3, weil ich mit ihr nichts anfangen
konnte. Sie war leblos, und mich zog nur an, was lebte. Das Rdckchen
rief eine solche Sensation in der Familie hervor, daB ich wirklich
verwundert war. Wenn Mutter so schone Spitzen hakeln kann, warum
ist dann bewundernswert, daB ich auch hakeln kann? - Meine farbigen
Blumen, die ich in das Heft gemalt hatte, begeisterten die ganze
Familie derartig, daB ich von Vater eine Sparblichse in Form eines
Schweinchens bekam, und sooft ich ein schdnes Blimlein gemalt hatte,
warf er ein silbernes Geldstiick in das Schweinchen. Ach, das alles war
so angenehm ...

Aber nun kam diese schreckliche Uberraschung! DaB lber Vater ein
Vorgesetzter stand!

Es wurde mir in diesem Moment vollkommen bewuBt, daB ich hier, in
dieser Umgebung, war und ich dies hier «zu Hause» nannte und doch



Einweihung (33)

nicht hier zu Hause war - hier war ich nicht in meinem Heim! Das war
meine unerschiitterliche Uberzeugung.

Hatte ich damals meine heutigen psychologischen Erfahrungen gehabt,
so hatte ich sofort analysiert, woher ich - ein Kind - eine solche
Auffassung haben konnte. Ich war aber eben noch ein Kind, das alles
unmittelbar erlebt, und lebte der festen Uberzeugung, daB man mich
aus meinem Heim mit Gewalt weggeschleppt habe. Ich wuBte eben
nichts davon, woher ich kam, weil ich inzwischen alles vergessen hatte.
Wer konnte mir dartiber Aufklarung geben? Nur die zwei Menschen da,
die mich ihr Kind nannten! Ich wuBte aber, da, wenn ich Fragen
stellte, sie mir nur wieder so eine echte «Erwachsenen-Antwort» geben
wirden, die ich nicht zu verstehen vermochte. Und das Ende vom Liede
ware wieder: «Warte, bis du groB sein wirst.» Oh, wie ich das haBte!
Warten, bis ich groB werde?! Wozu noch diese Zeit in der Dunkelheit,
im Unbekannten? Ich wollte jetzt alles wissen und nicht «einmal»!

So gribelte ich Uber diese Frage nach, bis es Abend wurde und ich
schlafen gehen muBte. Mutter kam an mein Bett, setzte sich zu mir
und fragte: «Warum bist du so still, warum hast du wieder nicht mit
deiner Puppe gespielt, sondern bist in der ganzen Wohnung
herumgewandert und hast Uber etwas nachgedacht? Was ist mit dir,
sage es mir schon. Mir kannst du alles erzahlen, frage nur schén.»

Oh, jetzt liebte ich sie von ganzem Herzen, mit vollem Vertrauen. Sie
war zart, lieb und schon. Ich erfuhr 6fters, daB sie immer fir mich
einstand, wenn jemand mich tadelte, ich konnte immer zu ihr laufen,
bei ihr fand ich sichere Zuflucht. Jetzt waren wir so vertraulich
beieinander, und ich glaubte, daB ich alles mit ihr besprechen kénne.
Ich schlang meine Arme um ihren Hals und fragte:

«Mutter, wo habt ihr mich hergebracht, woher kam ich hierher, zu
euch?»



Einweihung (34)

In ihren Augen sah ich zuerst eine kleine Uberraschung, sie war sogar
ein biBchen erschrocken, aber dann lachelte sie liebevoll und sagte:
«Es gibt einen groBen See, wo alle kleinen Kinder herumschwimmen;
wenn dann zwei Menschen einander lieb haben und zu Gott beten, um
ein kleines Kindchen zu bekommen, so erlaubt Gott, daB sein Diener,
ein groBer Storch, zum See fliegt und das Kindchen, das Gott flir die
zwei Menschen ausgewdhlt hat, aus dem See heraus fischt, auf seinen
Ricken nimmt und mit ihm zu den zwei Menschen fliegt. Dann nimmt
er das Kindchen in seinen Schnabel und legt es neben die Frau. So
bekommt das Kindchen irdische Eltern, und so wird aus ihm ein
irdisches Kind.»

Zuerst horte ich ihr mit groBer Spannung zu, aber dann wuBte ich
genau, daB sie gerade so etwas «erzahlte» wie Tante Adi in ihren
Marchen. - Nein! - Das ist nicht die Wirklichkeit! Sie will mir die
Wahrheit: wie und wo sie und Vater mich gefunden haben, nicht sagen.
Ich war enttauscht und schaute forschend in ihre Augen. Sie redete mir
zu, ich solle schéon das Gebet sagen, das sie immer vorsprach, dann
wiinschte sie gute Nacht und ging. - Ich blieb allein.

Von nun an wurde mir mehr und mehr bewuBt, daB Vater und Mutter
nicht meine wahren Eltern waren und daB meine Heimat nicht dieses
Land war. Ich wuBte, daB Mutter mich nicht kannte, ich wuBte, daB sie
mich nicht sah. Ich war und blieb fremd fiir sie, und alle diese
Menschen in meiner Umgebung kamen mir ganzlich fremd vor. Wir
verstanden uns gegenseitig nicht. Wenn ich mit Mutter Uber Dinge, die
mir selbstverstandlich waren, sprach, war sie oft so erstaunt, so
Uberrascht, daB sie zu meinem Vater lief und ihm berichtete, was flr
eigentimliche Dinge ich sage. Vater war auch Uberrascht. Ich sah, daB3
diese Dinge fur sie beide neu waren, ganzlich fremd, und spater
erzahlten sie meine Bemerkungen auch der ganzen Verwandtschaft,
und dann lachten alle Gber mich. «Was fiir ein sonderbares Kind!»
hoérte ich immer wieder. Ich selbst fand mich aber gar nicht sonderbar,



Einweihung (35)

sondern eher jene Leute, und fihlte mich unter ihnen - wenn ich sie
auch liebte - ganzlich fremd. Ich fand alles zu klein und beschrankt und
farblos. Ich trug tief in meinem UnterbewuBtsein die Uberzeugung, dafB
nur «Er» mich vollkommen verstehen konnte, und ich hatte gerne in
viel groBeren Raumen, viel freier und unter solchen Menschen gelebt,
die mir wenigstens ahnlich gewesen waren.

Dieses Geflihl, daB ich fremd und allein war, verlieB mich nie mehr in
meinem Leben, sondern wurde immer bewuBter. Ich versuchte
irgendeinen Kontakt zu finden, aber umsonst. - Mutter sprach schén
Uber die geschwisterliche Liebe. «Es ist schén, wenn man eine
Schwester hat, mit der man alles besprechen kann und zu der man
vollkommenes Vertrauen haben kann», sagte sie. Ich entschloB mich,
mit Grete ein solches Verhaltnis zu schaffen. Sie war aber nicht
vertraulich, sie schaute auf mich herab, weil sie «drei Jahre alter war»,
und wenn ich ihr etwas Vertrauliches erzahlte, rannte sie sofort zu
Mutter und erzahlte ihr meine kleinen Geheimnisse. So blieb meine
geschwisterliche Umwerbung ganz einseitig. Ich verzichtete schlieBlich
auf jede weitere Kontakthahme, und wir lebten nebeneinander wie zwei
Wesen, die aus zwei verschiedenen Welten zusammengekommen
waren. Alle waren mir fremd ... fremd ... alle.

Die Zeit lief mit Meilenschritten, ich wurde sechs Jahre alt, und eines
schénen Tages fuhrte mich Mutter in die Schule. Ich geriet unter viele
Kinder, und das Geflihl, daB ich allein und fremd sei, wurde in mir noch
starker. In meiner Familie liebten mich alle, und ich liebte sie auch. Da
herrschte Uber alles die Liebe, alles andere kam nachher. Darum fiihlte
ich mich auch in dieser Umgebung wohl. An diese Menschen hatte ich
mich schon allmahlich gewdhnt. Aber die Schulkinder waren mir véllig
fremd. Sie verstanden einander sehr gut, ich aber war unter ihnen wie
ein kleines Wunderding. Die Kinder verwunderten sich stéandig Gber
mich und ich mich lber sie. Sie lachten mich aus - das tat mir sehr
weh. Sie sprachen immer dariiber, was sie alles hatten, was sie



Einweihung (36)

besaBen, und zeigten einander die verschiedensten Dinge, - Federn,
Bleistifte oder Radiergummis, und alle wollten das haben und zeigen,
was die Ubrigen nicht hatten. Mir war das schrecklich langweilig und
lacherlich. Mich fesselten Bicher, Marchen, Musik und Museen. Darliber
machten die Kinder groBe Augen, sie stellten mir sehr seltsame Fragen.
Sie spielten mit Puppen, mit dem Ball und Reifen, ich spielte mit einem
Glasprisma, das prachtvolle Farben zeigte, mit einem Magnet, den
Onkel Toni, der andere Bruder meiner Mutter, mir brachte. Das war so
geheimnisvoll! Der Magnet ri3 alle Stecknadeln meiner Mutter an sich,
dann wurde die Schere auch magnetisch, und Mutter muBte die
Stecknadeln mit Gewalt von der Schere fernhalten, sonst sprangen sie
alle auf sie los ... Ja, ich wollte wissen, was fiir eine Kraft im Magnet
verborgen lag, und schlieBlich dachte ich, daB der Magnet die
Stecknadel sicherlich ebenso liebte wie meine Mutter uns und daB ich
genau so an ihren Hals sprang wie die Stecknadeln auf den Magnet.
Das fand ich riesig interessant und groBartig! Die Kinder lachten mich
aber aus. Ich war allein ... allein.

Im Winter begann ich Klavierstunden zu nehmen. Wenn ich die
verschiedenen Musiksticke spielte, hatte ich das Geflihl, daB in der
Musik genau solche Figuren steckten wie diejenigen, welche Onkel Toni
aus Kartonpapier verfertigte. Er nannte sie «geometrische Figuren».
Ich spielte ein Klavierstiick, aus welchem lauter kleine Wiirfelchen
herausgeschleudert wurden. Dann gab es ein anderes Musikstlick, das
Uberall spitzig war, und auf diesen Spitzen sprangen kleine Kugeln
hoch. Wenn ich mit Mutter im Stadtwaldchen spazieren ging,
bewunderte ich den groBen Springbrunnen, weil ich im Hauptstrahl des
Springbrunnens tanzende, sich drehende, hiipfende Feen und Gnomen
sah. Und ich sah, daB der Tanz des Wassers im Springbrunnen auch
Musik ist. Ich horte diese Musik nicht mit meinen Ohren, nein, ich sah
sie. Ich wuBte, daB das Musik ist. Mir war das alles natlrlich! Aber die
Kinder in der Schule lachten mich aus, wenn ich daruber sprach, und
sagten, daB ich «<dumm» sei. Ich wuBte nicht weshalb. Doch als ich das



Einweihung (37)

erstemal andere Kinder in der Musikschule spielen hérte, wurde ich vor
Erstaunen starr. Wie? - Horten sie nicht, daB sie die geometrischen
Figuren, die in der Musik steckten, verletzten? - Die Lehrerin sagte:
«Sie spielen nicht im Rhythmus.» Als ob ihr Herz nicht im Rhythmus
schlagen wirde. Horten sie auch nicht, wenn sie «falsch» spielten?
Huch! Es war schrecklich, wenn sie daneben schlugen - ich wollte
immer aufschreien, es tat weh -, und sie bemerkten es nicht einmal?! -
Da schaute ich diese Kinder neugierig an und dachte mir: «Haben sie
keine Ohren? Wie ist das mdglich? Sind die Ubrigen Kinder nicht so wie
ich?» Ich dachte, daB jedes Kind und jeder Mensch so sehe und hére
wie ich. Langsam muBte ich aber erfahren, daB die meisten Kinder und
Menschen ganz andere Augen und Ohren haben und daB sie mich
deshalb wie ein Wundertier betrachteten.

Und ich blieb allein - immer mehr allein.



Sonnenaufgang ist ganz anders!

Im Frihling war ich sehr blaB, und bei Tisch hatte ich standige Qualen:
die besten Speisen schmeckten mir nicht, das Essen schmeckte nicht,
und Mutter wollte mich Uberreden, daB ich essen solle. Aber wenn ich
nicht konnte? - Die Suppe beschaftigte mich nur insofern, als ich aus
den Fettaugen, die auf der Fleischsuppe schwammen, mit dem Loffel
einen groBen Kreis machen wollte. Zuerst vereinigte ich zwei ganz
kleine Fettaugen, dann noch eines dazu und noch eines, bis ich einen
ganz groBen Fettkreis auf der Suppe hatte. Meine Eltern wiirdigten
aber meinen Eifer nicht, und Vater schickte mich einige Male vom
Tisch, weil ich unfolgsam war und, anstatt zu essen, mit den
Fettkreisen spielte und auch weil ich die gelben Riben und den Spinat
nicht essen wollte. Als Vater sah, daB mich die Strafe tiberhaupt nicht
berlihrte, sondern ich mich im Kinderzimmer sofort in meine lieben
Blcher vertiefte, entschloB er sich auf arztlichen Rat, den Sommer mit
der ganzen Familie am Meer zu verbringen. Gleich nach unseren
Schulprifungen fuhren wir.

Wir reisten in der Nacht, und Mutter hatte flir uns Kinder aus Decken
behagliche Schlafplatze hergerichtet. - Ich schlief ein, aber die
ungewohnte Umgebung weckte mich schon vor der
Morgendammerung. Vater und Grete schliefen noch, aber Mutter war
wach, und ich bat sie, neben dem Fenster sitzen zu dirfen. Ich hatte
schon so oft von der Schénheit des Sonnenaufganges gehort, daB ich
jetzt die Gelegenheit niatzen wollte, ihn zu erleben.

Es war noch ganz dunkel, ich saB am Fenster, steckte meinen Kopf
hinter den Vorhang und guckte hinaus. Die Sonne kam noch nicht, aber
der Himmel féarbte sich langsam ... Es wurde immer heller, es herrschte



Einweihung (39)

jedoch noch immer eine fahle, graue Farbe. Langsam wurde es ganz
hell, ich sah, wie der Zug an wechselnden Landschaften vorbeisauste,
die Hauser, die Menschen auf den Feldern, die Pferde und Kihe, die
Baume und alles andere ... doch die Sonne war noch immer nicht da!
Wie kann es hell sein, wenn die Sonne noch nicht aufgegangen ist? Das
war mir eine groBe Uberraschung, aber es war doch so! Dann, als es
schon beinahe taghell war, erschien am Horizont die Sonne ... Endlich
brach sie hervor und mit ihr ein schénes Purpurrot, das ich bisher
vergebens erwartet hatte. Diese Farbe war aber viel blasser - wie
verdinnt -, anders, als ich es erwartet hatte. Was fir eine
Enttduschung! Sonnenaufgang ist doch nicht so!

Unterdessen wachten alle im Coupé auf, und Vater fragte: «Wie hat dir
der Sonnenaufgang gefallen? Du hast ihn jetzt das erstemal in deinem
Leben gesehen. Nicht wahr, es ist wunderbar?» und schaute lachelnd
auf mich.

«Nein, Vater», antwortete ich enttauscht und bése, «es war gar nicht
schon! Sonnenaufgang sollte nicht so sein! Das war langweilig, dauerte
zu lange, und das Ganze war verdorben, denn der Himmel war schon
viel friher hell - aber wie haBlich farblos hell -, als die Sonne endlich
erschien. Nein! Es war gar nicht schdén! Sonnenaufgang ist ganz
anders! Ganz anders!» Und ich schaute bése vor mich her.

Vater horte mir zu, wie so oft, geduldig und mit groBer
Aufmerksamkeit. In seinen schwarzgliihenden schénen Augen sah ich
das Interesse und den wohlbekannten etwas spéttisch-erstaunten, aber
dennoch liebevollen Ausdruck: «Was du nicht sagst! Der
Sonnenaufgang soll anders sein? Du bist mit dem Sonnenaufgang nicht
zufrieden? - Das ist wirklich schén, daB du kleiner Knirps mit den
Vorgangen der Natur unzufrieden bist und ihr vorschreiben willst, wie
die Sonne aufzugeben hat. Woher willst du wissen, wie der
Sonnenaufgang sein soll, wenn du noch nie Gelegenheit gehabt hast,



Einweihung (40)

einen solchen zu sehen? Nun, das sage mir!» Er schaute auf mich und
wartete auf meine Antwort. Ich blickte ihn an und sagte: «Ich weil
nicht, woher ich das weiB und wo ich den Sonnenaufgang schon erlebt
habe, aber ich weiB3, daB3 es nicht so sein soll! Die Sonne soll im
vollkommen finsteren Himmel emporsteigen, und dann soll auf einmal,
ganz plétzlich alles hell werden, aber nicht so fahl, langweilig, grau,
sondern alles soll rot sein, purpurrot, der ganze Himmel und alles auf
der Erde rot Uberflutet sein.

Es muB viel, viel schéner, Gberraschender und erhabener sein. Ich weiB
. ich erinnere mich.

«Hm», sagte darauf Vater, «du erinnerst dich?» und lachelte liebevoll
spottisch, «deine Phantasie arbeitet sehr lebhaft.» Dann nahm er die
von Mutter gereichte Tasse Kaffee, trank davon und wendete sich
nochmals an mich:

«Also, es tut mir wirklich sehr leid, daB du mit dem Sonnenaufgang
nicht zufrieden warst - dabei ist heute ganz klares Wetter, und schéner
und farbiger hatte er iberhaupt nicht sein kénnen. Aber ich kann dir
nicht helfen. Da bin ich machtlos.»

Ich antwortete nicht - ich war bése -, es argerte mich nicht nur die
Enttéduschung Uber den Sonnenaufgang, sondern dazu noch, daBB Vater
- da ich ganz genau wuBte, daB ich mich erinnerte, ja! ich erinnerte
mich! - sagte, daB «meine Phantasie stark arbeite». Phantasie ist
etwas ganz anderes. Wenn ich mir etwas ausdenke, das ist Phantasie.
Aber Sonnenaufgang, den richtigen, wie er sein soll, habe ich nicht
ausgedacht! Das lebte in mir tief eingepragt, noch starker, als ich mich
z.B. an den gestrigen Tag erinnerte und an alles, was tatsachlich
geschehen war. Ich war bdse, und wie! - Immer, wenn ich hilflos sah,
daB ich etwas, was ich ganz genau wuBte, nicht beweisen konnte. Ich
starrte trotzig vor mich hin, bis auf einmal alle Leute sich auf den



Einweihung (41)

Korridor drangten und Vater uns rasch zurief: «Das Meer, Kinder,
kommt rasch heraus, hier ist das Meer!»

Wir stlirzten ans Korridorfenster, und da lag, weit unten, das groB3e
Wasser, das Meer - oh, mein heiBgeliebtes Meer!

Der Zug raste hoch oben am Berg hin, und unten in einer Bucht lag das
Meer. Ich fuhlte eine schreckliche Aufregung und ein Glicksgefiihl,
denn ich wuBte genau, daB ich das Meer kannte - daB ich es nicht das
erstemal sah. Ich fand das einfach selbstverstandlich und dachte gar
nicht daran, wie mein Geflihl mdglich sei. Ich schaute wortlos hinunter,
und in meinem Herzen sang eine fréhliche Stimme: «Meer, mein liebes,
ewig gleiches, alles verstehendes, alles miterlebendes und alles
Uberlebendes Meer! Meer, mein lieber Freund, der du mir so oft
zugehort hast, meine Schmerzen, Leiden und Freuden verstanden hast
und mich, mit deiner Unendlichkeit und Ewigkeit, tber alles
Menschliche erhoben und getréstet hast. Du bist hier - du bist wieder
hier - du bist immer hier, unverandert, und ich kann wieder in deine
Tiefe schauen, deinen Wellen zuhdren, wie sie von der Ewigkeit
erzahlen.»

Vater berthrte meine Schulter und fragte:

«Wie gefallt dir das Meer? Bist du mit dem Meer zufrieden, oder sollte
das Meer auch irgendwie anders sein?»

«Nein, Vater», erwiderte ich, «das Meer ist so, wie es sein soll, Uber
das Ufer? Warum ist da Uberall Ufer? Das Meer soll unendlich sein, man
soll kein anderes Ufer sehen.»

«Ja», sagte Vater, «das wirst du erleben, wenn wir hinunterfahren. Hier
ist eine Bucht, und darum sieht es so aus, als ob das Meer auf jeder
Seite Ufer hatte. Aber unten ist das Meer uferlos, nur offenes Meer zu
sehen.»



Einweihung (42)

Ich war beruhigt. Der prachtvolle Anblick begeisterte mich, und genau
so begeistert war meine Schwester. Endlich fanden wir etwas, wo wir

einander vollkommen verstehen konnten. Sie genoB das Meer ebenso
wie ich, und als wir spater zwischen den Felsen Muscheln und Krebse

suchten, waren wir in jeder Hinsicht die besten Freunde.

Wir waren alle in diesem Badeort sehr glicklich. Vater war fréhlich, und
das wirkte auch auf uns sehr aufmunternd. Mutter strahlte, denn sie
konnte den ganzen Tag ununterbrochen mit Vater zusammen sein.

Eines Tages gingen wir in eine kleine Kirche, die in einem schénen
Garten, umgeben von Zypressen, stand. Mutter kniete und betete
lange andachtig. Vater stand neben ihr und war ernst. Grete kniete und
betete auch.

Ich wollte auch andachtsvoll sein, aber es gelang mir nicht. Ich kniete
nicht, weil ich danach gar kein Verlangen empfand. Ich wollte nie
meine Knie vor sichtbaren Formen beugen! Nur darum niederknien,
weil die Ubrigen es auch so tun? Nein, das nicht! Nur aus «Artig-sein-
wollen»? Nein! Das braucht Gott nicht; Gott sieht, daB das nicht
aufrichtig ware. Nein, ich kniete nicht und beobachtete die Ubrigen
Menschen, wie sie beteten.

Nach einiger Zeit, als ich mich schon sehr gelangweilt hatte, berthrte
Vater die Schulter meiner Mutter. Sie stand auf, und wir gingen alle.
DrauBen badete die ganze Gegend in Sonne. Ich sprang lustig umher
und fahlte Gott im Sonnenschein viel naher als in der kalten Kirche!

Am Abend, als Mutter mit mir betete, fragte ich sie: «Mutter,
weswegen hast du in der Kirche so andachtig gebetet?»

«Ich betete, daB, wenn Gott wieder ein Kindchen schicken will, es ein
Briderchen sein mége.»



Einweihung (43)

Ich blieb stumm. Ein Briiderchen? Vielleicht werde ich in ihm einen
guten Freund finden? - Gut! Das ware schén. Dann verstehe ich, daB
Mutter niederkniete und so versunken betete. Eines Kindes wegen ...
das hatte einen Sinn!

Im Winter erwachte ich eines Nachts. Aus dem Schlafzimmer meiner
Eltern horte ich seltsame Laute. Es war das Geschrei eines
Wickelkindes.

Im nachsten Augenblick erschien Vater ganz angekleidet und fragte:
«Seid ihr wach?»

«Ja, Vater», sagten Grete und ich.

«Es ist etwas sehr Freudiges geschehen! Gott schickte euch einen
kleinen Bruder.»

Ach! Das war sehr aufregend, und ich wollte den Bruder sofort
anschauen, aber Vater sagte, ich solle geduldig bis zum Morgen
warten, sie wirden mir dann das Kind zeigen. Vater war sehr seltsam.
Er lachelte sanft und weich, sprach feierlich leise und zartlich, und ich
getraute mich nicht, ihm zu widersprechen.

Am Morgen kam meine GroBmutter miutterlicherseits herein, half mir,
mich anzuziehen, und wir gingen ins Schlafzimmer meiner Eltern. Dort
lagen meine Mutter und in ihrem Arm im Kissen ein kleines Kind mit
schwarzen Haaren. Ich schaute es aufmerksam an und bemerkte, daB
an seinen kleinen Ohren lange, sehr feine Haarbischel waren wie bei
einem kleinen Affen. Ich durfte, da ich frisch gewaschen war, sein
kleines Faustchen streicheln. Alle schauten mich an und alle waren so
feierlich ... so still ...

Von nun an waren wir drei Kinder in der Familie, und ich blieb noch
mehr allein.



Ich will weg!

In diesen Tagen lernte ich die Schwester meines Vaters, Tante
Raphaela, kennen. Sie wohnte mit ihrem Manne, Onkel Ferdinand, in
einer anderen Stadt. Jetzt kamen sie, um das neugeborene Kind zu
besuchen. Ich bewunderte erstaunt diese auBergewohnliche, koniglich
schoéne Frau. Sie war hochgewachsen wie Vater, ihre Gestalt war wie
die einer griechischen Goéttin, dazu ein klassisch schones, edles, immer
unbewegtes, leuchtend helles Gesicht, gekrént von ebenholzschwarzem
Haar. Sie hatte auch solch glihend schwarze Augen wie Vater. Ihre
Bewegungen waren majestatisch, wirdig und doch voller Charme. Sie
war die Verkérperung all dessen, was man schon und vornehm nennt.
Ich liebte sie vom ersten Augenblick an, und sie liebte mich auch und
nahm mich 6fters mit, wenn sie einkaufen ging. Ihr Mann war ein sehr
weiser, lieber Mensch. Wir verstanden einander von Anfang an. Ich
freute mich, als ich hoérte, daB wir im Sommer nach einem Kurort in
den Bergen fahren wirden, ganz nahe dem Ort, wo Onkel Ferdinand
und Tante Raphaela mit ihren Kindern lebten.

Der Sommer war schdn, ich durfte oft mit Vater und Onkel Ferdinand in
den Bergen wandern. Oh, wie schén waren die Walder, die Bergwiesen,
und wie wunderbar war es, auf einer Bergkuppe anzulangen und von
oben auf die ganze Gegend, auf Stadt und Dérfer mit ihren winzigen
Hauschen hinunterzuschauen. Ja, da war ich glicklich! Aber unten im
Familienkreis desto weniger. Grete war ganz anders als ich, sie wollte
immer etwas anderes spielen als ich, und Mutter beschaftigte sich mit
dem kleinen Bruder. Sie machte mit mir keine Handarbeit mehr, sie
hatte keine Zeit, auf meine ewigen Fragen zu antworten. Das Gefuhl



Einweihung (45)

des Alleinseins steigerte sich in solchem MaBe, daB ich mich langsam
von den lbrigen ganz absonderte und nichts mitmachen wollte. Die
Ansicht meiner Mutter war aber, daB ich einfach unfolgsam sei.

Eines Abends, als wir schlafen gehen sollten, machte mir Mutter
Vorwirfe, daB ich so spat aus dem Garten kam und nicht schlafen
gehen wollte. Ich wurde trotzig und antwortete nichts. Aber als Mutter
mir weitere Vorwtlrfe machte und mich ein unfolgsames Kind nannte,
wurde ich wiitend und sagte:

«Ich sehe, daB ihr mich gar nicht lieb habt. Das beste ist, wenn ich ein
fur allemal von euch weggehe.»

Mutter antwortete verargert: «Geh nur, wohin du willst!»

Ich rannte hinaus, die Treppen hinunter, lief durch den groBen Garten,
dann hinaus auf den breiten Waldweg und ging in der Stockfinsternis
geradewegs hinauf auf den Berg. Ich war mit Vater und Onkel
Ferdinand am vorhergehenden Tag auf diesem Berg gewesen, und wir
sahen ziemlich hoch oben eine groBe Hbhle, die man «Rauberhéhle»
nannte. Hier wollte ich Gibernachten und ausdenken, was ich weiterhin
tun sollte. In der Finsternis sah ich den FuBweg nicht, so rang ich mich
durch Busche, Zweige und Laub schnurgerade in der Richtung nach der
Rauberhohle. Plétzlich horte ich aus der Ferne die Stimme meiner
Mutter. Sie rief meinen Namen. Ich blieb einen Augenblick stehen,
dann knackte ich weiter durch die Blsche. Mutter rief mich mehrmals
nacheinander, dann horte ich, wie sie mir plétzlich nacheilte.
Wahrscheinlich hdrte sie mich in den Blschen. Sie erreichte mich,
packte mich an den Schultern und fragte sehr aufgeregt:

«Hast du keine Angst, daB dich ein Hund beiBt? Bist du total verrickt?»

Ich antwortete nicht. Was kiimmerten mich die Hunde? Ich wiirde mich
schon verteidigen kénnen, aber ich wollte weg! Weg, in mein eigenes



Einweihung (46)

Heim, wo ich zu Hause war - weg von diesen fremden Menschen, von
dieser fremden Umgebung, wo mich niemand verstand. Sie waren gut,
voll Liebe, sie wollten fir mich das Allerbeste, aber sie waren fremd,
sie waren anders als ich und anders als die Leute dort, wo ich zu Hause
war.

Wir gingen wortlos nach Hause, und ich war darauf gefaBt, daB ich sehr
bestraft wiirde. Aber zu meiner gréBten Uberraschung sagten weder
Mutter noch Vater ein Wort. Als wir ins Zimmer traten, schaute mich
Vater etwas neugierig und etwas amdusiert an. Die einzige Strafe war,
daB Mutter, nachdem sie mich ins Bett gelegt hatte, hinausging, ohne
mir gute Nacht zu sagen.

Am anderen Tag taten meine Eltern so, wie wenn nichts geschehen
ware. Ich aber sah sehr gut, daB Mutter Gber meine Waghalsigkeit sehr
erschrocken war, Vater aber respektierte und anerkannte meinen Mut.
In seinen Augen war ich groBer geworden. Ich flihlte mich aber weder
waghalsig noch mutig. Ich war einfach so, wie ich war.

Und Grete, die immer folgsame, immer artige, die immer guterzogene,
sah auf mich wie auf einen Verbrecher herab und schlug ihre Augen
nieder. Und ich verachtete sie von Herzen wegen ihrer feigen
Folgsamkeit!

Im nachsten Winter ging ich nicht mehr in die Schule, weil ich immer
sehr blaB war und sehr schwer friihmorgens aufstand. Ein Lehrer kam
und wollte mir, verschiedene Dinge in den Kopf stopfen, die mich
schrecklich langweilten. Geographie! Wozu etwas von Landern lernen,
die ich nicht kannte? Wenn ich sie kennenlernen will, wenn ich groB3
bin, gehe ich hin, dann brauche ich nichts mehr zu lernen, dachte ich.
Aber solange ich sie nicht kenne, wozu mir nur eintrichtern wollen, wie
diese Lander ausschauen und was dort ist? Wahrend mein Lehrer Uber
Paraguay, Nicaragua und Venezuela sprach ..., hérte ich zu, wie das



Einweihung (47)

Gas in der Lampe zischte. Als der Lehrer seinen Vortrag lGber
Sidamerika beendet hatte, fragte ich ihn, ob er das Zischen der Lampe
auch hoére. Er antwortete sehr liebenswiirdig, daB ich jetzt nicht der
Lampe, sondern ihm zuhdéren solle.

«Aber das ist viel interessanter, Onkel Lehrer», sagte ich.

Er ging nachher zu meiner Mutter, und sie sprachen dann lange lber
das merkwirdige Kind, das sich eher daflr interessierte, warum das
Gas zische, als fir die Geographie. Nachdem der Lehrer weggegangen
war, muBte ich ein langes «ernstes» Gesprach mit meiner Mutter
fihren. Sie wollte mir klarmachen, daB ich lernen misse.

«Gut, gut, ich lerne schon, aber ich will andere Dinge lernen, nicht das,
was ihr wollt», sagte ich. Mutter gab nicht nach und sagte, daB ich die
Prifungen in der Schule zu machen hatte und daB ich lernen musse,
was von der Schule vorgeschrieben sei. Ich wollte ihr erklaren, daB ich
das uninteressant fande, Mutter wollte mir klarmachen, daB ich
trotzdem lernen miisse; wir verstanden einander nicht, und ich hatte
genug von allem. Ich wollte weg! - Ich wollte Klarheit, ich wollte zu
meinen wahren Eltern zurlick, ich wollte unter meinem Volke leben, wo
ich solche Dinge nicht lernen muBte, wo ich tun konnte, was ich wollte,
wo ich spielen durfte, nicht nur langweilige Fingertibungen, wo ich
Freiheit hatte - mit einem Wort, wo ich daheim ware ...

Es wurde langsam zu einer Gewohnheit, daB ich im finsteren
Badezimmer auf einem Sessel saB3, die FiiBe herabhangend, und in
diesem Zwielicht nachgriibelte, was ich tun sollte. Weg von hier wollte
ich ... fort von hier ... nach Hause! Ich getraute mich nicht, es meiner
Mutter zu sagen, denn ich wuBte, daB sie sehr bdse auf mich sein
wirde; darum dachte ich mir aus, es ware das beste, wenn ich ihr
meine Entscheidung in einem Briefe klarlegen wiirde, um ihn ihr dann
bei passender Gelegenheit zu Uberreichen.



Einweihung (48)

Mutter war mit dem kleinen Bruder sehr beschaftigt. Sie war eine
begeisterte Mutter, sie hat ihre Kinder nie fremden Handen anvertraut.
Sie stillte, badete, pflegte alle ihre Kinder selbst. So hatte ich
Gelegenheit genug, meinen Brief im Kinderzimmer ruhig schreiben zu
kénnen. Ich schrieb sehr hoflich und ganz einfach, daB ich sehr gut
wisse, daB ich nicht ihr eigenes Kind sei, daB Vater und sie nicht meine
wirklichen Eltern seien, sie hatten mich wahrscheinlich irgendwo
gefunden und hergebracht - was sie wahrscheinlich auch schon sehr
bereut hatten, da sie mich nicht lieben kénnten, und darum wolle ich,
daB sie mich schleunigst dorthin zurtickbrachten, woher sie mich geholt
hatten. Ich machte ihr klar, wie schrecklich ungliicklich ich hier sei und
daB ich um keinen Preis langer hier bleiben wolle. Fir sie ware dies
auch das allerbeste, da sie dann von der Sorge um mich befreit sein
werde. Zum SchluB unterschrieb ich: «Kisse deine Hand» und meinen
Namen, und der Brief war fertig. Ich getraute mich aber nicht, den
Brief zu Gbergeben. So wartete ich auf eine gute Gelegenheit.

Eines schonen Tages besuchten einige Freundinnen und Verwandte
meine Mutter. Sie plauderten fréhlich miteinander, bewunderten uns
altere Kinder und den neuen kleinen Ankémmling - wir hatten alle
unsere schénsten Kleider an -, dann gingen sie ins Speisezimmer, wo
der Tisch gedeckt war und Kaffee und Kuchen auf sie warteten. Im
Kreise der Damen war meine Mutter wirklich reizend, wie sie dort, wie
gewohnt, am oberen Ende des Tisches saB. Strahlend schén war sie,
frohlich und voll Frieden, und ich dachte, jetzt sei wirklich die
Gelegenheit gekommen, meinen Brief zu Gberreichen. Jetzt wiirde sie
sicherlich nicht bése werden. Ich wartete, bis alle ihren Kaffee
getrunken hatten, dann schlich ich hinter den Stuhl meiner Mutter, und
als sie mit ihrer Nachbarin ein paar Worte wechselte, schmuggelte ich
den Brief in ihren SchoB3. Mutter bemerkte mich schon, als ich ins
Zimmer geschlichen kam, denn sie hatte es nicht gerne, wenn wir
Kinder unter den Erwachsenen waren. Wir muBten im Kinderzimmer
bleiben, und nur wenn man uns rief, durften wir heraus. Mit ihren



Einweihung (49)

Gasten beschaftigt, konnte sie nicht gleich fragen, was ich wollte. Als
ich den Brief in ihren SchoB schmuggelte, schaute sie mich mit
weitgeodffneten Augen an, steckte den Brief in ihre Tasche und sprach
freundlich mit ihren Gasten weiter, als ob nichts geschehen ware. Ich
war sehr zufrieden, die Gelegenheit so gut gewahlt zu haben!

Aber am Abend, als Vater schon zu Hause war und die Gaste fort
waren, da brach der Sturm los. Darauf war ich nicht gefaBt! Mutter war
tatsachlich sehr erschrocken und wurde auBergewdhnlich aufgeregt.
Sie gab meinen Brief Vater und sagte erschittert: «Dieses Kind ist
ganzlich verrickt, schau, was es mir geschrieben hat», und zu mir
sagte sie sehr erzirnt: «Warte nur, wenn wir dir keine guten Eltern
sind, so kdnnen wir auch anders sein, dann wirst du gleich andere
Eltern haben. Das wirst du aber bereuen.»

Vater las den Brief mit groBem Interesse, und ich bemerkte, daB er ihn
sehr unterhaltend fand. Vater war im allgemeinen sehr schwer aus der
Fassung zu bringen, und auch jetzt nahm er meinen Brief gar nicht
tragisch. Er schaute mich neugierig an und sagte: «Wie meinst du, daB3
du zu deinen ,wahren' Eltern zuriickgehen willst? Wer sind denn deine
,wahren' Eltern - was? Und wo sind diese? Du kleiner Esel du!» - Und
damit war die ganze Angelegenheit flir Vater erledigt.

Mutter war dagegen sehr erregt, und tagelang sprach sie mit
GroBmutter, mit Tante Adi, mit Onkel Stefi tber meinen Brief, zeigte
ihn sogar dem besten Freunde meines Vaters, der gleichzeitig unser
Hausarzt war. Er war ein sehr tiefsinniger, wissenschaftlich
hochgebildeter Mann, der in allen kérperlichen und seelischen
Angelegenheiten der Familie unser Ratgeber war. Mutter war tber
meine Einstellung sehr verbittert und sagte ihm, daB - wie er wisse -
die ganze Familie alles tue, um mich glicklich zu machen, und daB ich
ein undankbares Kind sei, weil ich dennoch daran denke, fortzugehen.



Einweihung (50)

«Und wohin - das sage mir, du verriicktes Kind -, wohin willst du
gehen?» fragte sie mich immer wieder. Ja - das wuBte ich selber nicht
und erwartete eine Antwort auf diese Frage eben von ihnen! Ich wollte
wissen, woher sie mich hergebracht hatten! Der Onkel Doktor schaute
mich mit seinen ruhigen blauen Augen forschend an und fragte mich
ganz ernst, wie einen Erwachsenen: «Wie hast du das gemeint, mein
Kind, sage mir aufrichtig, erzahle es mir.»

Ich konnte und wollte aber dartber nicht mehr reden. Ich wollte nur
zurick, zurick, dorthin, woher ich gekommen war, woher man mich
gebracht hatte! Wo ich zu Hause war, wo ich wieder unter mir
ahnlichen Wesen sein wirde.

Ich sah ein, daB ich mein Ziel jetzt nicht erreichen konnte. Ich muBte
hier bleiben. Ich sah, daB diese Menschen Uber meine Herkunft
ebensowenig oder noch weniger wuBten als ich selbst. So konnte ich
auch die Losung dieses Ratsels nicht von ihnen erwarten. Mit meinen
Fragen hatte ich sie nur verletzt und erschreckt. Ich sah, daB mein
Brief Mutter tief beleidigt hatte, und das wollte ich nicht! - Ich ging in
das Kinderzimmer zuriick, und als ich dort Grete mit
niedergeschlagenen Augen fand - sie getraute sich nicht, mich, so ein
verworfenes Kind, anzuschauen -, flihlte ich mich wie ein Verbrecher.
Nein - die Sache war ganzlich hoffnungslos! Ich sprach nie mehr
dartber. Die Familie vergaB nach und nach die ganze Angelegenheit,
und auf meine Seele sank allmahlich ein immer dichter werdender
Schleier. Ich wollte nicht mehr an meine wahre Heimat denken, denn
es schien unmaoglich, etwas Naheres dartber zu erfahren.

Es geschah auch zu jener Zeit - ich stand damals in meinem siebenten
Lebensjahr -, daB Vater einmal bei Tisch darliber sprach, daB der
Mensch «die Krone der Schépfung» sei.

«Wie meinst du das, Vater?» fragte ich.



Einweihung (51)

«So», erklarte Vater, «daB das vollkommenste Wesen auf der Erde der
Mensch ist. Hoheres gibt es nicht.»

Da wurde ich starr vor Erstaunen! Wie, dachte ich, Vater, der einen so
glanzenden Kopf hat, der liber alle Fragen immer Bescheid wei3 — und
beim Disputieren immer recht hat - er weiB8 nichts davon, daB Uber den
Menschen noch ... ja, wie soll ich sie eigentlich nennen? ... Riesen oder
Titanen stehen - nicht an GroBe des Korpers, sondern an Wissen und
Macht turmhoch Uber den Menschen - die die Menschen mit ihren
ausgestrahlten Kraften lenken und ihnen auf dem Wege der
Entwicklung vorwarts helfen?

Ich blickte auf Vater, ob er vielleicht Gber diese Wesen nur nicht
sprechen wolle oder ob er tatsachlich nichts Gber sie wisse. - Ich
beobachtete sein Gesicht, aber ich sah, daB er voll Uberzeugung liber
den Menschen als die Krone der Natur sprach. Ich wagte keine
weiteren Fragen zu stellen, weil es mir tief eingepragt war, daB «Er» es
nicht gerne hat, wenn ich Uber geheime Dinge mit Menschen, die
unwissend sind, spreche. Man muB3 schweigen kénnen.

Ich fuhr plétzlich zusammen: «Er?» - Wer ist der, von dem ich
selbstverstandlich glaube, daB Er existiert, daB Er immer mit mir ist,
daB Er immer helfend hinter mir steht? Wer ist dieser Er, zu welchem
ich so demuiitig und doch so vertrauensvoll hinaufsehe? Den ich ohne
Zdgern als Uber mir stehend anerkenne, an den ich, wenn ich mich
allein oder miBverstanden fihle, wie an eine Zuflucht denke, von dem
ich weiB, daB Er mich immer mit unbedingter Liebe und Verstandnis
empfangt, nie verurteilt, sondern mich zuerst anhdért, mich immer ernst
nimmt, mir weiterhilft und mich nie ... nie ... nie verlassen wird. Wer -
und wo ist Er?

Und als ich die Antwort auf diese Frage suchte, tauchten plétzlich vor
meinen geistigen Augen zwei ganz dunkelblaue, alliebende,



Einweihung (52)

allwissende, allmdachtige Augen auf, Augen, die so grundlos tief sind
wie das Himmelsgewdlbe selbst ...

... ich will seinen Namen hinausschreien - aber die Buchstaben sind viel
zu tief in meiner Erinnerung begraben, mein Denken ist nicht klar
genug, sie aus meinem Selbst an die Oberflache heraufzuholen -, dann
plotzlich bemerkte ich, daB ich am Familientisch sitze, daB Mutter am
Tischende meinen kleinen Bruder auf ihrem SchoBe halt, l6ffelweise
GrieBbrei in sein offenes Miindchen steckt ... und meine Vision
verschwindet.

Den ganzen Nachmittag sitze ich an meinem Schreibtischchen und
zwinge meinen Verstand, aus dem unbewuBten Teil meines Selbst die
Erinnerungen - die da sind, die ich nur nicht erfassen kann -
hervorzuholen. Manchmal tauchen verschwommene, nebelhafte Bilder
auf, ich will sie greifen - aber sie verschwinden gleich wieder ...

Aber eines wurde mir doch klar: Seitdem ich auf dieser Erde bewuBt
geworden war, trug ich immer das Bild von jemandem in mir, den ich
in meinem Inneren einfach und ganz selbstverstandlich «Er» nannte.



Ich sehne mich nach Einheit

Eines Tages bekam meine Mutter die Einladung einer Cousine, die mit
Mann und Séhnen in die Stadt gezogen war. Die Familie empfing uns
gleich auf dem Vorplatz. Die beiden Buben musterten uns, wir zwei
Madchen musterten sie, wortlos, bis die Tante uns ins Kinderzimmer
schickte.

Wir rannten in den Bereich der Buben. Da war eine Eisenbahn, die auf
Schienen lief, dann eine kleine Buchdruckerei und eine Laterna magica.
Alles machte mir tiefen Eindruck, aber was mich am meisten aufregte,
war, daB die Buben viele, viele Blicher hatten. Alle Jules-Verne-Blicher!
Wir bekamen auch eine herrliche Jause ... Es wurde spater Abend, bis
wir nach Hause gingen. Die zwei Familien harmonierten miteinander,
und von nun an kamen wir jede Woche zusammen. Diese Nachmittage
waren gemitlich und lustig, und die Knaben waren gut erzogene,
frohliche Burschen.

So wie ich es einmal in einem Buche gelesen hatte, suchte ich immer
nach einer «ewigen Einheit in der Freundschaft», aber meine
Schulkameradinnen lachten mich aus und interessierten sich fiir solche
«dumme» Dinge nicht. Nun machte ich bei den Buben den Vorschlag,
daB wir «ewige Freundschaft» schlieBen sollten. Die Buben fanden es
eine glanzende Idee. Aber der juingere, der einen starken Willen besal3
und so der Tonangeber war, sagte: «Zuerst muB3 ein jeder seine
Unterschrift zeigen.» Wir muBten also alle vier unsere Namen auf ein
Stlick Papier hinschreiben. Die Buben und Grete schrieben ihre Namen
mit duBerst groBen und mit verschiedenen Verzierungen lppig



Einweihung (54)

versehenen Anfangsbuchstaben, die tGbrigen Buchstaben méglichst
unleserlich, und sie beendeten ihre Unterschrift mit einem langen
Schnorkel. Ich fand diese Verzierungen Uberflissig und schrieb meinen
Namen mit einfachen, gut leserlichen Buchstaben hin.

Der jungere Knabe schaute die Unterschriften an, dann sagte er mit
tiefer Verachtung:

«Was? Du willst ewige Freundschaft schlieBen, du willst in einem
Freundesbunde Mitglied werden und hast nicht einmal eine anstandige
Unterschrift? Du bleibst so lange weg vom Freundschaftsbund, bis auch
du eine anstandige Unterschrift hast!» Und damit schlossen die drei
«ewig dauernde Freundschaft auf Leben und Tod>».

Ich war tief beleidigt, niedergeschlagen und ungliicklich.

Kaum war ich zu Hause, hatte Hut und Mantel abgelegt, so fing ich
schon an, die «Unterschrift» zu Gben. Ich schrieb tausendmal meinen
Namen, den Anfangsbuchstaben mit groBem Schwung, mit riesiger
Anfangskurve, die Gbrigen Buchstaben vollkommen unleserlich - ich
versuchte die Unterschrift des Onkel Doktors nachzumachen, der die
Rezepte vollkommen unleserlich schrieb -, dann beendete ich das
ganze Kunstwerk mit einer riesigen geschldngelten Linie. Es war
geklinstelt, es war nicht aufrichtig. Doch am nachsten Samstag sagte
ich stolz meinen kleinen Freunden:

«Na, schaut her, ich habe auch schon eine ,Unterschrift'» - und
kritzelte auf ein Stlick Papier eine imponierende Unterschrift hin. Die
zwei Buben und Grete betrachteten mein Kunstwerk, dann sprach der
jungere die Sentenz:

«Gut. Deine Unterschrift ist zwar noch immer zu leserlich, aber wir
nehmen sie an, und wir nehmen dich im Bund auf.»



Einweihung (55)

Ich wollte gliicklich sein, da mein Wunsch erfillt war, aber
merkwiirdigerweise gelang es mir nicht. Nein! Etwas war nicht in
Ordnung. Und als ich zu Hause vor dem Spiegel stand und den
«Unsichtbaren» - mich selbst - von Angesicht zu Angesicht anschaute,
hérte ich eine Stimme in mir:

«Deine Unterschrift war falsch. Sie ist nicht dein Bild. Glaubst du, daB
du wahre Dinge durch falsche erwerben kannst? Wahre Freundschaft
mit einer falschen Unterschrift? Diejenigen, die deine wahre
Unterschrift nicht anerkennen, kénnen auch nicht deine wahren
Freunde sein ...»

Ich drehte mich traurig vom Spiegel weg und ging schlafen. Aber die
Unterschrift, die ich so lange gelibt hatte, konnte ich nicht mehr
hinsetzen. Es ekelte mich davor. Ich wuBte, daB diese «ewige
Freundschaft auf Leben und Tod» eine ebenso gekiinstelte Sache war
wie meine «Unterschrift»> und daB die Buben keine Ahnung von jener
Freundschaft hatten, die ich suchte - die ewige, Gber Zeit und Raum
stehende, wirkliche, wahre Freundschaft! Und ich war allein mit
meinem Suchen nach einer wahren Freundschaft, nach wahrer Einheit
... allein ... allein.



Der rote Mann

Als ich neun Jahre alt war, hatte ich ein erschitterndes Erlebnis. Mein
kleiner Bruder, den ich zartlich liebte, war damals zwei Jahre alt. Er
erkrankte, aber der Arzt konnte noch nicht feststellen, woran er litt. Ich
war im gleichen Zimmer, wo er im Bette lag, und Mutter saB neben
ihm. Das Kind schlief, aber auf einmal schrak es auf, schaute in eine
Richtung, als ob es dort jemanden sehen wiirde, sprang dann im Bett
auf und schrie entsetzt, mit starren, glotzenden Augen: «Mutter,
Mutter, der rote Mann. der rote Mann kommt auf mich zu!» und
fuchtelte dabei mit den Handen, als ob es mit jemandem kampfen
wirde; dann schrie es noch einmal, ganz auBer sich: «Mutter, hilf! Der
rote Mann!» und fiel in Ohnmacht.

Mutter sprang zu ihm hin, nahm ihn in ihre Arme und legte ihn dann
sanft ins Bett zurlick, darauf lieB sie schnell den Arzt holen. Wahrend
wir warteten, fragte ich: «Mutter, wer war dieser rote Mann, den der
Kleine gesehen hat?»

Mutter antwortete: «Das war nichts Wirkliches, mein Kind. Er sah nur
Fieberphantasien. Er ist im Delirium, er halluziniert.»

Der herbeigeeilte Arzt untersuchte das Kind und stellte eine
Lungenentziindung fest.

Meine arme liebe Mutter! Drei Wochen trug sie das Kind Tag und Nacht
in ihren Armen - schlief nicht und lieB das Kind keine Minute allein. Ich
schaute dem schrecklichen Kampf, den das Kind um sein Leben und die



Einweihung (57)

Mutter um das Kind kampften, erschittert zu. Vielleicht 6ffnete sich
mein Herz damals zum erstenmal ganz fir Mutter, vielleicht erblickten
meine inneren Augen zum erstenmal ihre aus Liebe gewobene Seele.
Ich zitterte auch um das Leben des kleinen Bruders, und von diesem
Zeitpunkt an fluhlte ich mich ganz zur Familie gehérig. Als mein
Briderchen wieder gesund wurde, schloB3 ich mich in die Freude der
Familie ein und begann mich auch hier «zu Hause» zu fiihlen.

Den «roten Mann» vergaB ich aber nicht. Umsonst versicherte Mutter,
daB es nichts Wirkliches gewesen sei. Mein Bruder hatte ihn gesehen -
etwas lieB einen roten Mann sehen -, und das sollte keine Wirklichkeit
sein? - Eine offene Frage blieb es, was mein Briiderchen gesehen hatte,
und ich grubelte oft dariiber nach. Damals wuBte ich noch nicht, daB
ich die Antwort nach langen, langen Jahren, aus Indien, erhalten
wirde.

Ein Jahr darauf zogen wir in einen anderen Stadtteil, wo es viele
Baume gab und wo die Hauser in schénen Garten standen. Aus unseren
Fenstern konnten wir rundherum auf die Berge sehen.

Ich ging wieder in die Schule. Da begann wieder das alte Lied, daB
meine Schulkameradinnen tber mich, und ich Uber sie, Grund hatten
zu staunen. Sie spielten mit Puppen - ich fand das langweilig. Ich las
Blcher, die sie wiederum langweilten. Je dlter ich wurde, desto
fieberhafter las ich. Nicht nur die Bicher, die wir Kinder bekamen,
sondern alle Blcher, die in der Bibliothek meines Vaters standen. Da
fand ich eine Serie Bicher, die mich wie in einen Fieberzustand
versetzten: die gesamten Werke Shakespeares! Ich verschlang ein
Buch nach dem anderen. Sie Gbten auf mich einen so tiefen Eindruck
aus, daB ich den ganzen Tag an nichts anderes denken konnte und das
Buch liberhaupt nicht aus der Hand geben wollte. Ich war wie ein
Schlafwandler. Bei Tisch hoérte ich nicht, wenn jemand mich ansprach.
Ich erlebte in mir noch immer das Schicksal der Helden und Heldinnen



Einweihung (58)

aus den verschiedenen Tragddien oder Lustspielen. Ich las zuerst alle
Tragédien nacheinander - da lebte ich standig in tiefen Erschiitterungen
der Seele. Dann kamen die Lustspiele an die Reihe - da rollte ich mich
vor Lachen auf dem Diwan hin und her.

AuBer Shakespeares Werken machte noch etwas einen
Uberwaltigenden Eindruck auf mich: eine Serie sehr dicker Bande,
«Ethnographische Forschungen». Ich entdeckte Beschreibungen von
verschiedenem Aberglauben und schwarzmagischen Praktiken. Huh! -
Da las ich Dinge, die mir vollkommen neu waren und die ich nicht recht
verstehen konnte. Uber Liebesaberglauben, Liebestrankrezepte und
andere finstere Gebrauche, die alle mit dem Liebesleben im
Zusammenhang standen. Nachdem ich schon die unmdglichsten Dinge
zusammengelesen hatte, ging ich zu Mutter und fragte:

«Mutter, ist das so: Wenn jemand will, daB ein anderer ihn liebe, mufB
er eine gelbe Ribe von oben bis unten durchbohren, dreimal durch das
Loch spucken und sie um Mitternacht Uber das Haus, wo die Geliebte
schlaft, werfen - oder es heiBt, man soll ein Stlick eines getragenen
Nachthemdes verbrennen, die Asche in einen Kuchen einbacken, und
wenn ein anderer diesen Kuchen iBt, so wird er sich so in die
Nachthemdbesitzerin verlieben, daB er alles tut, was man nur von ihm
will.»

Mutter lieB mich aussprechen, mit immer wachsendem Entsetzen.
Endlich brach sie aus: «Um Gottes Willen! - Wo hast du diese
schrecklichen Sachen gehért? Warst du vielleicht bei der Wascherin im
Blgelraum? Wie oft habe ich dir verboten, daB du mit der Kéchin oder
mit der Wascherin intime Gesprdche fihrst! Wo hast du diesen
flirchterlichen schwarzmagischen Unsinn gehoért? Das sage mir!»

«Mutter», antwortete ich, meiner Unschuld ganz sicher, «rege dich
nicht auf. Diese Dinge kdnnen nicht so flrchterlich sein, wenn ein



Einweihung (59)

Wissenschaftler sich damit beschéaftigt und sie erforscht! Ich habe das
in wissenschaftlichen Biuchern, in den ,Ethnographischen Werken'
gelesen.»

Da rannte Mutter zum Bicherschrank und zog den Schlissel ab. Von
nun an durfte ich nur noch lesen, was sie mir herausgab. Damit war
meine Neugierde nicht befriedigt. Ich behielt eine Menge
unverstandener lateinischer Worter und bat Mutter, mir einen Band des
Lexikons zu geben, weil ich Gber eine Pflanze oder ein Tier, von dem
gerade in der Schule gesprochen wurde, einiges nachlesen wolle. Ich
achtete aber darauf, daB in diesem Band jenes Wort vorhanden war,
welches mich viel mehr interessierte als die Pflanze oder das Tier. Ich
ging ins Kinderzimmer und studierte grindlich die Dinge, die ich wissen
wollte. So las ich alles Verbotene mit mutterlicher Erlaubnis im Lexikon,
ohne daB meine unschuldige Mutter eine Ahnung davon gehabt hatte.
AuBerdem erfuhr ich von Mutter, daB man von der Wascherin
spannende Dinge Uber Aberglauben horen kénne. Schleunigst suchte
ich eine Gelegenheit, mit ihr im geheimen zu sprechen. Da hérte ich die
grauenhaftesten Geschichten Uber Gespenster, Aberglauben, Hexerei,
bis ich mich so flirchtete, daB ich mich nicht mehr allein in ein finsteres
Zimmer getraute. Onkel Stefi fragte mich einmal, warum ich mich
flrchte.

«Weil ein Gespenst erscheinen kénnte», sagte ich.

«Ach, da gibt es ein einfaches Mittel, um dich zu verteidigen. Pfeife
laut, und alle Gespenster laufen im Nu fort», antwortete er.

Von nun an pfiff ich fleiBig, aber interessierte mich auch weiterhin ftr
Gespenstergeschichten. So bereicherte ich einerseits meine Kenntnisse
Uber den niedrigsten Mystizismus, anderseits entwickelte ich meine
Pfeifkunst, in der ich es zu einer nicht alltaglichen Fertigkeit brachte.



Meine Zukunft meldet sich

Jenen Sommer verbrachten wir an dem groBen Binnensee. Wir
wohnten mit verwandten Familien zusammen. Dieser Sommer blieb mir
darum besonders in Erinnerung, weil Dinge geschahen, an welche ich
spater, viel, viel spater, oft zuriickdenken mubBte.

Mutter war mit dem kleinen Bruder immer noch sehr beschaftigt, und
so hatte ich etwas mehr Freiheit. Ich konnte damals mit einer
gleichaltrigen Kameradin im Badeort, auf den Wiesen, im Waldchen
umherschweifen. Mutter dachte, daB ich zu meiner Freundin gehe, und
die Mutter meiner Freundin dachte das Umgekehrte. Dabei zogen wir
herum und sammelten Erfahrungen. Am See standen eine Reihe von
Villen, und wir beobachteten einen Zigeunerknaben, der in jeder Villa
auf seiner kleinen Violine etwas vorzirpte, woflir ihm die Leute Geld
gaben. Meine GroBmutter gab auch Konzerte und verdiente damit viel
Geld. Ich war neugierig, ob ich auch Geld verdienen kdénnte. Meine
Freundin tat stets alles blindlings, was ich wollte. So gingen wir in jede
Villa, gerade hinauf auf die Terrasse oder in den Garten, wo die Leute
saBen, und ich deklamierte ein Gedicht. Mit groBen Augen schauten
mich die Leute an, und als meine Freundin mit einem Teller die Runde
machte, warfen sie Geld hinein, manche viel, manche weniger. Aber
alle lachten herzlich Uber uns, und eine Dame fragte mich, ob meine
Mutter davon wisse.

«Nein», antwortete ich, «das ist unser Privatunternehmen, Mutter wei3
es nicht.»



Einweihung (61)

«Das habe ich mir gleich gedacht», sagte die Dame, «geht nur schén
nach Hause.»

Das vielversprechende Unternehmen wurde noch an demselben Tag
eingestellt. Nachdem wir das Geld unter uns verteilt hatten, ging ich
heim und erzahlte stolz, daB ich Geld verdient hatte, und zeigte die
vielen Kupfer- und Nickelstiicke. Meine Mutter fiel beinahe in
Ohnmacht.

«Um Gottes Willen!» schrie sie, «wie fallen dir nur solche Ideen ein?
Was werden die Leute denken? Du bringst Schande Gber uns!»

«Warum?» fragte ich, «GroBmutter verdient mit ihrer Kunst auch Geld.
Der kleine Zigeunerknabe hat auch Geld verdient. Warum ware das
eine Schande, wenn ich mit Deklamieren auch Geld verdiene?»

«Verstehe, dummes Kind», antwortete meine Mutter, «daB dein Vater
eine hohe Stellung im Lande innehat und du keine solchen Sachen
machen kannst!»

«Was hat Vater damit zu tun, was ich mache? Vater ist Vater, und ich
bin ich. Ich habe keine hohe Stellung, warum kdénnte ich nicht Geld
verdienen? Jede Arbeit ist anstandig, wenn man sie anstandig macht.
Und ich habe sehr schén deklamiert!» sagte ich selbstbewuft.

Mutter rief verargert aus: «Das verstehst du noch nicht, und weil du
solche Dinge machst und auBerdem noch widersprichst, darfst du nicht
mehr aus dem Garten!»

Auf solche Weise verlor ich meine Freiheit, aber die Sache hatte noch
andere Folgen. Mein GroBonkel, der die andere Halfte der Villa gemietet
hatte und so mit seiner Familie mit uns zusammen wohnte, war ein
lieber Mensch, gesegnet mit einem groBartigen Humor. Als er horte,
daB ich in den Villen deklamiert hatte, wollte er mich auch héren. Die



Einweihung (62)

zwei Familien waren bei Tisch immer beisammen, und am Abend schlug
mein GroBonkel vor, daB ich nach dem Essen etwas vortragen solle. Ich
war nicht dagegen. Die Erwachsenen setzten sich in einen Kreis, ich
stellte mich in die Mitte und fing an, einige Gedichte, die ich in der
Schule gelernt hatte, aufzusagen. Meinem GroBonkel gefiel dies, und er
wollte noch mehr horen.

«Ich kann nichts mehr», sagte ich.
«Dann erzahl mal etwas, was du willst.»

«Kann ich aus dem Buch erzdhlen, welches ich nach der Priifung als
Pramie erhalten habe?» fragte ich.

«Freilich», sagte mein GroBonkel, «fang an.»

Ich fing an, aus dem Buch «Der Pfarrer von Wakefield» vorzutragen.
Ich erzahlte aber nicht nur, was in dem Buch geschehen war, sondern
ich spielte zugleich alles, wie in einem Theater. Ich trug vor, wie der
Pfarrer in Wakefield ein heiliges Leben fuhrte, wie ein junger Mann
seine Tochter Olivia kennenlernte und schlieBlich entfiuihrte. Ich hatte
keine Ahnung, was «entflihren» bedeutete, auch wuBte ich nicht,
warum der Pfarrer deshalb so aufgeregt war. Ich hatte es so in dem
Buch gelesen und erzahlte es auch so. Ich trug vor, wie die Liebenden
in der Finsternis einander trafen und sich liebkosende Worte
zuflUsterten - ich trug vor, wie der Pfarrer vor Wut donnerte und nach
der Flinte griff - wie seine milde Frau ihn beruhigte, indem sie ihm die
Bibel in die Hand gab ...

Die Erwachsenen krimmten sich vor Lachen, und als ich schon meinen
Vortrag beenden wollte, sagte mein GroBonkel, er wolle die Geschichte
des Pfarrers noch weiter héren. So muBte ich weiter vortragen, und da
lachten sie wieder. Sie lachten, als ob ich die besten Witze erzahlt
hatte; dabei erzahlte ich tragische Dinge!



Einweihung (63)

Am Ende zog mich mein GroBonkel an sich und fragte: «Sage mir,
woher hast du diese Geschichte?»

«Ja», sagte meine Mutter, «das mdchte ich auch wissen!»

«Aus dem Buch», antwortete ich, «das ich in der Schule als Pramie
bekommen habe.»

«Unerhort!» sagte Mutter aufgebracht, aber auch lachend, «wie kénnen
diese Leute in der Schule einem Kinde solche Blicher geben?»

«Ach, laB nur, Lilianchen», sagte mein GroBonkel, «die haben das Buch
sicher selber nicht gelesen und haben gedacht, daB man Uber einen
Pfarrer nur heilige und harmlose Dinge schreiben kann. Die haben nicht
daran gedacht, daB Pfarrer manchmal auch Tochter haben. LaB das,
Lilianchen, und erlaube, daB die Kleine uns auch ein anderes Mal
erzahlt. Was in ihrem Kopfe schon drin ist, kannst du ohnehin nicht
mehr herausnehmen. Und ich habe schon lange nicht mehr so herrlich
gelacht!»

Und so geschah es, daB ich von nun an jeden Abend einen Vortrag
hielt. Der Familienkreis erweiterte sich durch Freunde aus der
Nachbarschaft, und ich trug nach und nach vieles aus den Biichern vor,
die ich gelesen hatte. Es waren verschiedene Tragddien von
Shakespeare darunter, und ich konnte wieder nicht verstehen, warum
die Erwachsenen Uber die tragischsten Geschehnisse sich totlachten.
Ich trug aber trotz ihrem Lachen vor, wie der arme Kénig Lear
enttduscht und verlassen réchelnd stirbt - und die Erwachsenen
kugelten sich vor Lachen ... In Richard III. machte ich vor, wie alle
Leute nacheinander starben, der eine so ... der andere so, und ich
zeigte, wie, und die Erwachsenen erstickten dartber beinahe vor
Lachen. Wie kann man nur Uber solche traurigen Ereignisse, wenn so



Einweihung (64)

viele Menschen sterben, lachen? Das ist doch entsetzlich, aber nicht
lacherlich! dachte ich in mir und spielte ganz ernst weiter.

Wie oft - wie oft - muBte ich spdter an das kleine Madchen denken,
welches dort vor dieser Gesellschaft Vortrage hielt und Theater spielte,
ganz ernst, aus voller Uberzeugung. Mein spéteres Schicksal hat sich
schon damals gezeigt. Schon damals habe ich mich daran gewdhnt, aus
meiner inneren Welt etwas hervorzubringen - schéne, gottliche, wahre
Dinge -, ungeachtet, ob die Zuhdrerschaft meine Wahrheiten verstand
oder nicht. Ich spreche um der Wahrheit willen, und nur ein einziger
Zuhorer ist mir wichtig: Gott!

Der Sommer verfloB, und wir fuhren nach Hause. Im folgenden Winter
entschloB ich mich, nicht mehr in meinen Madchenkleidern
umherzugehen, sondern in einem Clowngewand. Das Geflhl, daB ich
nicht der bin, der ich bin, wollte mich nicht verlassen. Wenn ich auch
nicht mehr dartber sprach, war dieses Geflihl nicht verschwunden,
sondern hatte sich tiefer in mich zurtickgezogen und wirkte aus dem
UnbewuBten. Ich bettelte so lange, bis meine weichherzige Mutter nicht
mehr «nein» sagen konnte und mir eigenhandig ein sehr hiibsches,
regelrechtes Clowngewand ndhte. Sie kaufte mir sogar zwei
verschiedenfarbige Clownmiutzen dazu, und ich ging von nun an in
dieser Aufmachung umher. Ich turnte sehr gerne auf Schaukelringen
und am Trapez, ich machte zu Hause alles nach, was ich im Zirkus sah,
und wenn ich mit dem Kopf nach unten am Schaukelring hing, sah ich
die ganze Welt umgekehrt, und dann hatte ich das Gefihl, frei zu sein.

Ich wuBte damals noch nicht, daB die Psychologen den Clown den die
«Person wechselnden Typ» nennen.

AuBer den «Kunststlicken», die ich den Zirkusakrobaten nachmachte,
wurde es mir zur Gewohnheit, merkwirdige, ungewoéhnliche
Koérperhaltungen einzunehmen, so daB8 zuerst meine Eltern erstaunt



Einweihung (65)

waren und Uber mich lachten, dann die ganze Bekanntschaft und
Verwandtschaft iber meine «komischen» Kdérperhaltungen sich
unterhielt. Wo ich hinkam, muBte ich diese Kdrperstellungen zeigen.
Ich machte sie instinktmaBig, ich dachte gar nicht dartber nach,
warum ich diese mache. Ich fihlte nur, daB sie mir wohltaten, daB ich
in gewissen Koérperhaltungen besser lernen konnte und, wenn ich mide
war, mich durch gewisse andere Koérperhaltungen in wenigen Minuten
wieder auffallend frisch fihlte.

Die Familie lachte Uber meine «verrickte» Gewohnheit, und Mutter war
es schon gewdhnt, mich, wenn sie in unser Zimmer trat, in einer
unmaglichen Stellung vorzufinden. Anfangs hielt sie mir einen Vortrag,
wie ein «artiges Madchen» auf dem Stuhl sitzen musse und weder auf
dem Kopf stehen noch seine Glieder in unmdgliche Stellungen
verrenken oder die Beine rechts und links Uber die Schultern hangen
solle. SchlieBlich lieB sie mir aber dennoch meinen «Rappel>».

Ich fand diese Kdrperhaltungen selbstverstandlich. Sie lagen mir im
Blute, ich machte sie unwillkirlich gerne und war nur wieder erstaunt,
daB meine Umgebung Uber so selbstverstandliche Dinge erstaunt war.
Aber es geschah einmal, als unsere Familie in den Sommerferien auf
einige Wochen bei Tante Raphaela war, daB eines Abends ein Herr auf
Besuch kam, der wahrend vieler Jahre Reisen im fernen Orient
gemacht hatte und - wie Onkel Ferdinand sagte - viele sehr
interessante Dinge aus diesen fremden Landern erzdhlen konnte. Wir
Kinder wurden dem Herrn auch vorgestellt, und, wie Ublich, erzahlte
man, was wir alles konnten. Da erwahnte Tante Raphaela lachend, was
flr eine merkwirdige Gewohnheit ich hatte, daB ich solch sonderbare,
gliederverdrehende Koérperstellungen einnehme, die mir kein Mensch,
hdchstens ein Schlangenmensch, nachmachen kénne.

Ich legte mich auf den Boden, und da ich, wenn man Uber mich sprach,
in Verlegenheit geriet und es mir unangenehm war, aus der Erde



Einweihung (66)

«hervorzuragen», so nahm ich eine Stellung ein, in welcher ich meinen
Kopf vollstandig verstecken konnte, so daB8 der Zuschauer den Eindruck
bekam, daB mein Kopf abgeschnitten sei. Die Erwachsenen lachten
laut. Dann zeigte ich noch einige «schwere» Stellungen, die ich so
gerne machte. Der fremde Herr schaute meinen Produktionen ganz
ernst zu und sagte schlieBlich sehr erstaunt:

«Aber das Kind macht ja doch typische, exakte Yogalibungen! Wo hast
du das gelernt, Kleine?» wandte er sich an mich.

Ich wuBte damals nicht, was das Wort «Yoga» bedeutete; so
antwortete ich ihm, daB mir diese Ubungen niemand gezeigt habe,
sondern daB ich sie von mir aus mache, weil ich sie gerne hatte und
mich nachher wohlfiihle. Der Herr wollte es nicht glauben, schaute
mich forschend an und schiittelte den Kopf.

Mir waren die Fragen der Erwachsenen schon langweilig, und da Mutter
uns wegwinkte, verschwanden wir ins Kinderzimmer. An die
Bemerkung des Herrn dachte ich nicht mehr.

Nur viel, viel spater, als die Erinnerung plotzlich erwachte und ich auch
viele andere Dinge, die in meinem Leben so unverstandlich waren,
verstand, erinnerte ich mich an die Bemerkung des fremden Herrn aus
dem Orient. Da wurde mir klar, wo ich diese Koérperstellungen, die ich
schon als Kind und spdter als Erwachsene noch immer (ibte und welche
der Fremde «Yogalibungen» nannte, gelernt hatte. Da wurde mir ganz
bewuBt, daB ich diese Ubungen aus alter Gewohnheit machte, weil ich
sie viele Jahre hindurch im Tempel taglich hatte ausfiihren missen. In
ihnen spiegelte sich meine Vergangenheit, aber zugleich auch meine
Zukunft, denn viel spater, als Erwachsene, lehrte ich viele Menschen
diese Ubungen, um ihre seelische und kérperliche Entwicklung zu
fordern.



Liebeskampfe

Die Jahre liefen dahin. Ich wurde immer gréBer und mein Kérper fing
an zu reifen. Ich las gerne Blcher, in denen Liebesgeschichten und
Liebesprobleme behandelt wurden, und so tauchte ich immer tiefer in
meine Personlichkeit unter. Ich schaute in die Zukunft, mit dem
EntschluB3, einen wertvollen Mann zu finden, der mich vollkommmen
verstehen wiirde. So beschaftigten mich nach und nach nicht mehr zu
allererst die Bucher, sondern die jungen Leute, und spater die jungen
Manner. Diese interessierten sich auch fiir mich. Mutter erzog mich
umsonst zur Bescheidenheit: ich muBte schon in meinen jingsten
Jahren erkennen, daB ich eine Anziehungskraft besaB. In meiner
Blindheit dachte ich aber, daB diese Anziehungskraft, die so viele
Menschen anzog, nur meiner Person gelte. Dieses Blindsein, wie alle
seelischen Ma@ngel, muBte ich spater beinahe mit kérperlicher Blindheit
bezahlen. Bis ich einsehen lernte, daB meine Anziehungskraft nicht
meinem privaten Leben, sondern dazu dienen sollte, die Menschen, die
mir folgten, auf den Weg der Erlésung zu flihren.

Damals war ich aber noch ganz auf meine eigene Person eingestellt
und dachte, das hochste Glick in der Liebe zwischen Mann und Frau zu
finden. So geschah auch mir vieles, wie es auf dieser Welt Ublich ist;
ich wurde geliebt und war verliebt, aber alle Freuden und Leiden waren
nur Vorspiele in meinem Schicksal.

Zur Zeit meiner Entwicklung vom dreizehnten bis zum neunzehnten
Jahre zog sich eine Verbindung mit einem Menschen wie ein roter
Faden durch die Jahre, die ich betiteln kdnnte: «Schule zur Entwicklung



Einweihung (68)

einer auBergewdhnlichen Willenskraft.» Mein Schicksal wuBte, daB ich
im Leben diese Waffe brauchen wiirde. Als ich noch ein dreizehn Jahre
altes Kind war, kam ich mit einem jungen Mann zusammen, dessen
glanzende Fahigkeiten weit tGber den Durchschnitt hinausragten. Seine
Natur war eine Mischung aus zielbewuBtem und unerbittlichem Streben
nach dem Reinsten und Schénsten und einem bis ins Krankhafte
gesteigerten Machtwahn und Egoismus. Er liebte mich, so sagte er - er
liebte aber sich selbst und wollte mich zu seiner schmiegsamen Sklavin
entwickeln. Er erkannte gleich, daB ich die Dinge ebenso innerlich
betrachtete wie er, daB ich die Kunst erlebte wie er. So glaubte er, daB
er eine seiner wirdige Partnerin gefunden habe. Er wollte aus mir mit
der Zeit eine hochgebildete, aber absolut folgsame, ganz nach seinem
Bilde geschaffene Ehefrau heranziehen. Mein selbstéandiges Denken
dachte er zu vernichten. Er brachte mir groBartige Blicher liber Kunst,
Musik, Gber Welt- und Kunstgeschichte, die beste moderne und
klassische Literatur und bestand darauf, daB ich diese Werke im
Original lese. Da ich das Erlernen von Sprachen allein schrecklich
langweilig fand, lernte er die Sprachen mit mir, suchte dann nach dem
besten Klavierlehrer, kurz, er tat alles, damit meine Bildung nicht nur
durchschnittlich, sondern auBergewdhnlich wiirde. Meine Mutter sah in
ihm einen Hilfsengel meiner Erziehung, denn mit den Sprachen ging es
bei mir nicht von selbst. Umsonst kamen die besten Sprachlehrer, ich
wollte nicht biffeln. Dieser junge Mann brachte mir deutsche,
franzdsische, englische Zeitschriften und Theaterstlicke, die er mit mir
las, und so half er mir, daB sich die Tore der verschiedenen Sprachen
mir 6ffneten. Das war alles sehr schén und fordernd, aber gleichzeitig
wollte er mich ganz zielbewuBt unter seine Macht zwingen. Kurz nach
unserer Bekanntschaft sagte er mir, daB ich seine Frau werden miisse,
und er wolle, daB ich mich als sein Eigentum betrachte. Alles, was ich
lesen wollte, muBte ich ihm erst zeigen, damit er seine Erlaubnis gab.
Ich durfte mich nicht mehr mit jemandem befreunden, ohne daB er es
mir zuerst erlaubt hatte. Wie alle jungen Madchen besuchte ich auch
mit meiner Schwester eine Tanzschule. Ich tanzte leidenschaftlich



Einweihung (69)

gerne und unterhielt mich ebenso gerne mit den jungen Leuten der
Tanzschule. Auch ging ich auf das Eis Schlittschuh laufen. All das gefiel
ihm nicht. Ich war aber jung, ich wollte tanzen, Schlittschuh laufen, mit
anderen jungen Leuten fréhlich sein. Da wurde er eifersiichtig, und
zwar in einem MafBe, daB es die Grenzen des Normalen weit
Uberschritt. Damit paarte sich noch ein maBloser Machtwahn.

Anfangs schmeichelte es mir, daB ein so allgemein anerkannter,
vielbewunderter Mann mich kleines Madchen fir sich auserwahlt habe.
Er konnte strahlend geistreich sein, und ich habe mich oft gléanzend
unterhalten. Es gefiel mir auch, daB er Gber Freundschaft, tber Liebe
dieselbe ernste und tiefe Auffassung hatte wie ich. Als ich aber flihlte,
wie er seinen Willen mehr und mehr, wie einen Eisenreif, systematisch
um mich herumzuzwingen versuchte, da wurde mir die ganze Liebe
lastig. Es begann ein Kampf, ein schrecklicher Kampf zwischen den
unsichtbaren Kraften zweier Seelen! Je mehr er fihlte, daB ich aus
seiner Macht herauswuchs, umso fester wollte er mich in seinen
Handen behalten. Als ich siebzehn Jahre alt wurde, wollte er, daB ich
offentlich seine Braut werde. Er schickte seinen Vater zu meinem. Mein
Vater war dartber nicht entzlickt. Erst viel spater sagte er mir, daB3 die
aggressive Natur meines Verlobten ihm nie gefallen habe, aber er
wollte unseren freien Willen nie einengen. Er respektierte das
Selbstbestimmungsrecht aller Menschen, auch seiner Kinder, und so
gab er, wenn auch ungern, seine Zustimmung. Ich hoffte, daB die
Eifersucht meines Brautigams nach der Verlobung sich legen werde. Als
sich aber mit der Zeit meine weibliche Anmut immer mehr entfaltete,
kannte seine Eifersucht keine Grenzen mehr, und er machte mir immer
Ofter entsetzliche Szenen. Nachdem er mich stundenlang gequalt hatte,
fiel er ins entgegengesetzte Extrem, bat mich auf den Knien um
Verzeihung, weinte wie ein Kind, bettelte férmlich um meine Liebe und
versprach, mich nie mehr zu qualen. Solche Auftritte waren mir véllig
unertraglich. Nie zuvor hatte ich in unserem Hause Ahnliches gesehen.
Mein Vater besaB eine sehr groBe Macht, sie strahlte aber unwillktrlich



Einweihung (70)

aus. Er wollte seine Macht nie anderen Leuten aufzwingen. Er lieB einen
jeden, wie er war, und wollte nicht, daB andere ihm blindlings folgen
und gehorchen sollten. Damals nahm er schon seit langem eine
flihrende Stellung ein - ich konnte zufrieden sein, er hatte keinen
Direktor mehr Uber sich; trotzdem war er nie herrschstichtig oder
tyrannisch gegeniiber anderen Menschen, die unter ihm standen. Er
war wie eine Saule, sowohl zu Hause als auch in seinem Amt, an der
ein jeder immer eine Stitze haben konnte. Hunderte seiner
Untergeordneten und die Verwandtschaft baten ihn um Rat. Er war
gerecht, freigebig und immer hilfsbereit. Oh, ich dachte, daB alle
Menschen so waren! Ich wuBte nicht, was Riicksichtslosigkeit, was
Egoismus ist, da ich so etwas zu Hause nie erfahren hatte. Bei uns
herrschte in jeder Hinsicht eine gesunde Auffassung und wahre,
selbstlose Liebe. Ich konnte nicht wissen, was Sadismus und
Masochismus waren und die Szenen, die mir mein Brautigam machte,
nicht verstehen - noch weniger ertragen! Ich wollte frei werden! Frei!

Lange Zeit konnte ich aber seinem Willen nicht widerstehen, auch
haben mich meine natirliche Treue und mein Verstandnis den
Schwachen der Menschen gegeniber lange zuriickgehalten. Aber mein
Wille entwickelte sich mit den Jahren, und plétzlich fragte ich mich,
warum ich diese Qualerei weiter dulden misse.

Eines Tages sagte ich ihm, daB ich frei werden wolle. Er wollte nichts
davon hoéren. Wir kdmpften verzweifelt miteinander, denn sein Wille
umklammerte mich immer noch wie eine Eisenzange. Je langer ich mit
ihm kampfen muBte, desto mehr entwickelte sich mein Wille zu einer
Widerstandskraft, die seine Krafte allmahlich Gberragte. Es kam der
Augenblick, in welchem ich genug Mut hatte, ihm zu sagen, daB ich
nicht mehr seine Frau werden wolle. Darauf folgten wieder stirmische
Szenen, aber sie wirkten nicht mehr! Ich bedauerte ihn, aber
verachtete ihn zugleich véllig wegen seines einerseits tyrannischen,
anderseits vollkommen feigen Benehmens. Damals wuBte ich noch



Einweihung (71)

nicht, daB diese beiden Eigenschaften ganz eng zusammenhangen, als
die einander erganzenden Halften derselben Krankheit, fihlte aber das
Krankhafte in ihm und wollte mich unbedingt davon befreien. Mit einer
letzten Anstrengung schittelte ich seinen Willen ab.

Ich sprach mit meinen Eltern. Sie waren nicht tiberrascht. Und an
einem schénen Nachmittag - ich war damals schon neunzehn Jahre alt
- reiste ich mit meinem Vetter zu seiner Mutter, der Schwester meines
Vaters, zu der schénen Tante Raphaela.

Meine Verlobung Iéste ich auf ...



Erste Begegnung mit dem Tode

Seit meiner Kindheit wiederholte es sich standig, daB ich im Frihjahr
auf einmal durchsichtig blaB wurde und eine schwere Mudigkeit sich
meiner bemachtigte. Meistens war das einfachste Mittel fir meine
Erholung, daB meine Eltern mich zu Tante Raphaela schickten. Sie
wohnte mit ihrer Familie in den Bergen, und die prachtvolle Bergluft
und diese der Weisheit und Religiositdat ergebenen Menschen brachten
mich immer wieder sehr rasch in Ordnung. Ich fiihlte mich in ihrer
ruhigen, hochgesinnten Umgebung immer sehr wohl. Jedesmal reiste
ich frisch und voll neuer Lebenskraft nach Hause.

Nach der Auflésung meiner Verlobung fuhr ich wieder zu meiner Tante.
Sie war damals schon Witwe und lebte mit ihrer Tochter zusammen.
Sie empfingen mich mit groBer Liebe, und ich genoB meine
langersehnte Freiheit. Wie ein Papierdrache, der seinen Strick zerrissen
hat und ungehindert in die Unendlichkeit hinauffliegt, so flihlte ich
mich. Wie herrlich war dieser Frihling bei meiner Tante! Sie verstand
mich, wie immer, vollkommen. Sie duBerte sich weise zu meinem
EntschluBB; damit war die Angelegenheit erledigt. Bei meiner Tante
lebte ich vollstandig frei. Sie lieB mich sein, wie ich war, ich konnte in
den Bergen wandern, die Walder, die Natur genieBen. Und als ich mich
in meiner Freiheit vollkommen glicklich fihlte und voller Hoffnungen in
die Zukunft schaute - da begegnete ich dem Tode zum erstenmal!

Wahrend einer Wanderung in den Bergen kam ich an einem Kornfeld
vorbei, und da meine Heiratsplane vernichtet waren, versuchte ich es,
mir meine Zukunft vorzustellen. Ich dachte: Zuerst werde ich



Einweihung (73)

Klavierklnstlerin, wie meine GroBmutter mutterlicherseits, dann werde
ich einen gesunden, sympathischen, normalen Mann heiraten und
Kinder bekommen. Dann wirden die Kinder aufwachsen, und ich wirde
eventuell auch Enkel haben und dann? - dann wirde ich alt ... und
dann? ... dann wirde ich eines schénen Tages sterben muissen!

Tod! Das ist das Ende, das Ziel, in dessen Richtung wir alle gehen ...
Aber wozu? Wozu dann all dies? Warum sollte ich Klavier Gben und eine
groBe Kinstlerin werden? War es nicht ganz gleichglltig, ob meine
Finger, diese mit Haut iberzogenen Knochen, einmal mit groBer
Virtuositat Uber die Klaviatur liefen - oder nicht? Wenn der Mensch
ohnedies ins Grab sinkt, ist es nicht ganz gleich, was er in seinem
Leben gemacht hat? Ob er ein beriihmter, hervorragender Mensch oder
ein unbekannter Niemand, ob er ehrlich oder unehrlich war? Wozu
dann kampfen, arbeiten, Kinder gebaren, leiden und sich freuen,
gltcklich oder unglicklich sein, wenn das Ende der Tod, die
Vernichtung ist? Dann ware es doch viel einfacher, jetzt gleich zu
sterben!

Dieser Gedanke war mir so entsetzlich, so unertraglich, daB die Welt
um mich herum vor meinen Augen schwarz wurde. Ich lehnte mich an
einen Baumstamm und schaute ins Tal hinunter, auf die Stadt, die
unzahligen Hauser mit den vielen, vielen Menschen, die in diesen
Hausern wohnten und die von da oben wie kleine Ameisen aussahen.
Alle diese Menschen lebten, kampften, rannten dem Geld, der Liebe
nach, alle hatten ihre Probleme, alle hatten ihr Kreuz zu tragen, sie
nahmen alles so verzweifelt ernst ... Wozu? Wozu, wenn doch alles nur
voribergehend ist ... wenn am Ende der Tod wartet, der alle Probleme
I6st, allen Leiden und Freuden ein Ende macht?! Wohin rennt der
Mensch? Was erreicht er? Den Tod! Das Ende, ob der Mensch glicklich
oder ungliicklich, ein Krésus oder ein Bettler war, ist: der Tod!



Einweihung (74)

Panik packte mich. Nein! Ich mache das nicht mit! Ich kann nicht mit
diesen Gedanken lernen, lieben, leben. Alles ist sinnlos! Lieber tote ich
mich, damit ich am Ende meines Lebens nicht sterben muB!

Eine teuflisch spottische Stimme lachte auf: «Hi hi hi! Sie sind deiner
wirdig, solche Dummheiten! Du willst dich téten, um nicht sterben zu
missen? Glaubst du, daB du dem Tode ausweichen kannst? Du bist da
- hier auf der Erde - in einem Koérper - von hier kannst du nicht einfach,
ohne Tod, entfliehen. Wenn du dich tétest, dann ist das Ende, vor dem
du dich eben retten willst, sofort da! Der Tod - sofort! Nicht ,einmal’,
weit entfernt, sondern ,jetzt', in der Gegenwart! Verstehst du? Wenn du
schon einmal da bist, im Kérper, dann kannst du auch ohne Tod nicht
loskommen! Du bist eine Gefangene! Verstehst du? Eine Gefangene!
Aus dem Korper kannst du nur durch den Tod, nur durch dieses Tor
hinaus, du kannst dem Tode nicht entfliehen ... nicht entfliehen ... hi hi
hil>»

Ich versuchte meine Gedanken zu ordnen. Ja, ich muBte einsehen, dal
ich in einer Falle war und daB Selbstmord nichts niitzte. Es wiirde mich
gerade dorthin bringen, wovor ich mich eben retten wollte. Also was
tun? Auf alle Falle tréstete mich momentan der Gedanke, daB ich noch
sehr jung war und daB3 der Tod - da ich gesund war und alle meine
Vorfahren ein sehr hohes Alter erreicht hatten - voraussichtlich noch
sehr weit entfernt war. Bis dahin - dachte ich - kann noch so vieles
geschehen. Die Wissenschaftler, die immer neue und neue Dinge
entdecken, werden bis dahin, bis ich auch sterben muB, sicherlich auch
die Unsterblichkeit entdecken! An diesen Gedanken klammerte ich mich
fest, er gab mir Mut und Kraft, weiter zu leben, weiter zu arbeiten -
Uiberhaupt noch Wiinsche zu haben.

Ich hatte vollkommen recht! Die Unsterblichkeit wurde tatsachlich
entdeckt, ich wuBte damals nur noch nicht, daB diese «Entdeckung der
Unsterblichkeit» eben darin besteht, daB ich selbst flir mich diese



Einweihung (75)

Wahrheit entdecken und finden muBte, daB «Tods Uberhaupt nicht
existiert, daB der Mensch - also auch ich - in alle Ewigkeit unsterblich
war und sein wird! Denn die Unsterblichkeit muB ein jeder in sich und
fur sich entdecken, kein anderer kann uns diese Wahrheit Gbermitteln.
Ein jeder muB die Unsterblichkeit in sich erleben! Denn wenn jemand
eine Wahrheit, die sogar handgreiflich ist, nicht glaubt, wird sie
umsonst von anderen Menschen entdeckt. Ein jeder muB in sich selbst
erkennen, daB der Tod nichts anderes ist als das Leben selbst und dalB
der Mensch nicht nur nicht sterben muB, sondern Gberhaupt nicht
sterben kann! Es ist einfach nicht méglich!

Damals wuBte ich all das noch nicht, der Tod war mir wie eine
schwarze Wand, an welcher ich meinen Kopf tlichtig angeschlagen
hatte.

Ich war aber jung, ich beruhigte mich, so gut ich konnte. Ich verschob
das ganze Problem und wollte, soweit ich es vermochte, Uberhaupt
nicht an den Tod denken. Solche Gedanken wirden mich nur
schwachen, und ich wollte lieber Plane fir die Zukunft schmieden.

Im allgemeinen war ich daran gewoéhnt, alles allein und selbstandig
auszudenken. Mein Vater hatte sich in die persdnlichen
Angelegenheiten seiner Kinder nie hineingemischt. Sein Beruf fillte ihn
so aus, daB er sehr wenig Gelegenheit hatte zu beobachten, was in der
Familie vorging. Wir sahen uns meistens nur am Familientisch, wo ich
natdrlich von den Szenen, die seinerzeit mein Brautigam machte,
nichts erwahnte. Mutter liebte mich, wie sie alle ihre Kinder liebte, aber
mich verstand sie erst viel, viel spater, als wir voneinander auf immer
Abschied nahmen. Damals wollte sie, daB ich eine gute Ehefrau, eine
gute Hausfrau und Mutter werde, wie sie es war. Dies betrachtete auch
ich als mein Lebensziel, nur den Weg dahin stellten wir uns ganz
verschieden vor. Mein Weg konnte weder der ihre noch der eines
andern sein. Mein Weg konnte nur mein eigener sein, und ich konnte



Einweihung (76)

ihre Vorschlage, die sie in bezug auf meine Zukunft machte, nicht
annehmen. Mutter wollte, daB ich mich auf die Rolle eines zukinftigen
Hausmutterchens vorbereite, ich dagegen suchte mit jedem meiner
Blutstropfen die Erflillung meines Daseins in der Musik, in der Kunst!
So war ich ganzlich auf mich selbst angewiesen und hatte mich nach
und nach daran gewdhnt, ganz selbstandig zu denken und zu handeln,
soweit ich dies im Familienkreis konnte. So versuchte ich auch jetzt,
mir meine Zukunft ganz allein vorzustellen, ohne jemanden um Rat zu
fragen. Ich wollte vorerst weiter die Musikakademie besuchen, sie
beenden, um ein Diplom in der Hand zu haben. Vater hatte uns o6fter
gesagt: «Seid nicht deshalb verblendet, weil es euch jetzt gut geht.
Irdischer Wohlstand kann vernichtet werden. Aber was ihr wiBt, bleibt
ewig euer Eigentum, das euch niemand nehmen kann. Lernt, so viel ihr
konnt, und jeder von euch soll wenigstens ein Diplom in der Hand
haben. Wenn es euch gut geht, kénnt ihr es in einer Schublade liegen
lassen. Wenn ihr in Not kommt, konnt ihr euer Brot damit verdienen.»

O Vater, du lieber, selbstloser, weiser! Mit diesem Rat hast du mir
unter den vielen Schatzen, die ich von dir erhielt, den allergréBten
gegeben. Damals konnten wir uns nicht vorstellen, inwiefern es uns
schlecht gehen kénnte und glaubten im geheimen, daB du uns diese
Worte nur vom padagogischen Standpunkt aus sagtest. Wie oft fielen
mir aber diese deine Worte spater ein, als der Krieg alles, was wir
besaBen, vernichtete und ich mit meinem schwer verwundeten,
arbeitsunfahigen Mann mittellos dastand. Uns rettete nur das, was ich
gelernt hatte, was ich in mir trug, was ich wuBte; denn alles, was wir
auBerlich besaBen, ging verloren. Damals, als ich als junges Madchen
auf dem Berg liber meine Zukunft nachdachte, wuBte ich nicht, was
mein Schicksal barg, aber ich fiihlte, daB ich diesen Rat befolgen
musse.

Und so war mir das wichtigste, als ich im Sommer wieder zu Hause war
und eine neue Etappe in meinem Leben begann, daB ich alle Krafte



Einweihung (77)

darauf konzentrierte, das Klavierlehrerdiplom zu erwerben. Alles Ubrige
UberlieB ich dem Schicksal.



Erste Zukunftsvision

Sechs Jahre war ich verlobt, und in dieser Zeit geschah etwas
Uberraschendes und so Eindrucksvolles, daB es sich auf die Richtung
meines ganzen spateren Lebens auswirkte. Jetzt wurde meine
Aufmerksamkeit auf eine Welt gelenkt, die tief im Menschen verborgen
liegt: die unbekannte, unbewuBte Welt des menschlichen Ichs.

Ich war finfzehn Jahre alt, als ich die Erfahrung machte, daB ich im
Traum zuweilen imstande war, die Zukunft zu sehen, ganz genau und
wahrheitsgetreu. Damals geschah dies zum erstenmal, und spater
wiederholte sich diese Erscheinung - und wiederholt sich heute noch -
immer in derselben Weise: Ich traume zuerst allerlei chaotische
Traumbilder ohne Zusammenhang. Dann scheint sich plétzlich ein
Vorhang zur Seite zu schieben, und da sehe ich véllig klar farbige,
plastische und logisch zusammenhangende Bilder wie in Wirklichkeit.

Damals, als ich das erstemal hellsichtig trdumte, sah ich im
Badezimmer meiner Eltern einen jungen Mann, der ein neugeborenes
Kind, das ganz blau, wie erstickt, war, zum Atmen zu bringen
versuchte. Neben ihm stand hilfsbereit eine Assistentin. Das Kind
atmete nicht. Der Arzt hielt es abwechselnd unter eiskaltes, dann unter
heiBes Wasser. Dann schwenkte er es mit herabhangendem Kopf hin
und her, bis es endlich einen Laut von sich gab und alle erleichtert
aufatmeten. Vater stand in der Tlre und taumelte jetzt zum Bett
meiner Mutter im Schlafzimmer, fiel neben dem Bett auf die Knie, legte
seinen Kopf auf den Bettrand neben meine Mutter und schluchzte, wie
ich diesen starken Mann nie in meinem Leben hatte schluchzen sehen.



Einweihung (79)

Meine Mutter war sehr blaB, aber sie lachelte mit ihrem wohl-
bekannten zarten Lacheln und streichelte die schwarzen Haare meines
Vaters. Vater beruhigte sich nach und nach, stand auf und ging hintiber
ins Nebenzimmer, wo meine Tante Raphaela mit ihrer Tochter wartete,
um meine Mutter besuchen zu dirfen. Merkwirdigerweise sah ich in
alle Zimmer gleichzeitig hinein, was in Wirklichkeit unmaéglich ware. So
sah ich - und es fiel mir auf -, daB der junge Mann, der das Kind der
Assistentin Gbergeben hatte und nun herauskam, einen merkwirdig
schwebenden Gang hatte. Auch sein hiibsches blondlockiges Haar fiel
mir in die Augen, und ich hérte ganz deutlich, wie er sagte: «Mutter
und Kind sind auBer Gefahr, aber sie brauchen vollkommene Ruhe und
Absonderung. Wenn jemand von der StraBe hineingeht, kann ich die
Verantwortung nicht auf mich nehmen, daB in diesem
Schwdchezustand keine Infektion entsteht.»

«Selbstverstandlich, Herr Doktor», antwortete meine Tante, und ich
sah, wie sie einsichtig Abschied nahm und mit ihrer Tochter wegging.
Dann verdunkelte sich das Bild, und ich erwachte.

Am Morgen rannte ich zu Mutter und erzahlte ihr meinen Traum. Mutter
lachte und sagte: «Ich bitte dich, trdume nicht solche Dinge. Ich habe
genug von Kindern! Und wie kommt Tante Raphaela in diesen Traum?
Sie wohnt ja gar nicht hier. Und wer ist der hiibsche junge Mann mit
dem schwebenden Gang und den blonden Locken? Es ist mir
verdachtig, daB du von solchen hibschen jungen Mannern traumst.»

«Das weiB ich nicht, Mutter, wer er ist, aber ich sah ihn in meinem
Traum so.»

Spater, bei Tisch, wurde noch eine Weile tiber meinen eigentiimlichen
Traum diskutiert - am anderen Tag dachte man aber schon nicht mehr
daran.



Einweihung (80)

Ein halbes Jahr darauf fihlte sich meine Mutter sehr unwohl. Sie
konnte nicht essen, und die Arzte hatten den Verdacht, es kénnte ein
duodenales Geschwiir vorhanden sein. Es folgten Réntgenaufnahmen
und andere Untersuchungen. Das Ergebnis ... keine genaue Diagnose.
Der Internist riet meiner Mutter, zu einem berihmten
Frauenspezialisten zu gehen. Der alte Professor sagte nach der
Untersuchung: «Ich gratuliere! Das Ende der groBen Krankheit wird
eine Taufe sein», und dabei lachte er gemdtlich.

Mutter kam verzweifelt nach Hause. Sie war schon neununddreiBig
Jahre alt - aber langsam beruhigte sie sich, und nach sechs Monaten,
im Sommer, genau ein Jahr nach meinem Traum, da noch kein Mensch
ahnte, daB Mutter noch ein Kind bekommen wiirde, traf das neue Kind
ein. Der alte Professor empfahl einen jungen, aber durch seine
Geschicklichkeit schon beriihmten Arzt, der bei der Geburt zugegen
war. Das Kind kam scheinbar erstickt zur Welt. Es dauerte zwanzig
Minuten, bis es den ersten Atemzug tat. Mein Vater war von der
langdauernden Aufregung so erschdépft, daB er, als die Gefahr vorbei
war, neben dem Bett meiner Mutter auf die Knie sank, und der
machtige Mann schluchzte wie ein Kind. Meine Tante Raphaela und ihre
Tochter waren hier auf der Durchreise nach Italien. Sie hielten sich
zwei Tage bei uns auf, und das Kind kam auf die Welt, gerade als sie
weiterreisen wollten. Sie warteten im Nebenzimmer, und als Vater
hereinkam, um zu melden, daB alles gllicklich vorbei sei, fragte Tante
Raphaela, ob sie vor ihrer Abfahrt meine Mutter und das Kind sehen
dirfte. Da trat der junge Arzt ins Zimmer - er hatte lockige blonde
Haare und einen auffallend schwebenden Gang! - und sagte wértlich,
was ich in meiner Vision gehdért hatte. Ja! Alles geschah genau so, wie
ich es schon erlebt hatte! Es war, als ob ich einen Teil eines
Filmstreifens viel friiher, von den Ubrigen Geschehnissen isoliert,
gesehen hatte.



Einweihung (81)

Von nun an wiederholte es sich 6fters, daB ich die Zukunft als
Traumbild genau voraussah. Zuerst erlebte ich es immer im Traum -
als ob ein Vorhang zur Seite geschoben wiirde -, spater konnte ich
mich mit eigenem Willen in diesen Zustand, bewuBt, ohne zu schlafen,
versetzen. Aber erst viel spater.

Mein Schwesterchen war in der Familie fast ein Enkelkind. Grete war
damals neunzehn, ich sechzehn und mein Bruder neun Jahre alt. Sie
wurde der Liebling aller. Wir zwei alteren Kinder wurden aber durch
ihre Ankunft ziemlich stark in den Hintergrund gedrangt und blieben
allein. Wahrend mehrerer Jahre begleitete uns nur die Gouvernante
aufs Eis oder in Konzerte und in Gesellschaften. Mutter war wieder
ebenso mit dem Neugeborenen beschéftigt wie damals, als mein
Bruder geboren wurde. So war es kein Wunder, daB sie sich nicht um
meine Angelegenheiten kimmern konnte, auch als sie bemerkte, daB
ich mit meinem damaligen Brautigam Streit hatte. Ich muBBte meinen
Kampf allein, ohne Hilfe, ausfechten.



Die Vergangenheit erwacht

Als ich nach meiner Entlobung von Tante Raphaela heimkehrte, war es
Sommer. Ich war neunzehn Jahre alt und wollte meine Freiheit
genieBen. Endlich konnte ich mit jungen Menschen verkehren, ohne
nachher eine schreckliche Eifersuchtsszene mit meinem Brautigam zu
gewadrtigen. So ging ich gleich nach meiner Ankunft auf den
Tennisplatz. Hier lernte ich am ersten Tag einen sehr netten, gesunden
und sympathischen jungen Mann kennen. Er war eine angenehme
Erscheinung. Er hatte einen schénen Kopf, einen gutgebauten,
schlanken, muskulésen Kdérper und erschien stets in einem
blendendweiBen Tennisanzug. Er gefiel mir sogleich - ich ihm auch! Am
dritten Tag schlug eine Partnerin ihr Racket ungeschickterweise einem
kleinen Balljungen an den Kopf. Das Kind fing bitterlich zu weinen an.
Der sympathische junge Mann warf sein Racket sofort weg, rannte zu
dem weinenden Knaben hin, nahm ihn auf den SchoB und tréstete ihn.
Er kimmerte sich nicht darum, daB das Kind seinen Tennisanzug
vollweinte. Er streichelte es, trocknete seine Tranen, gab ihm Geld, bis
der Kleine durch seine Tranen lachelte und ans Buffet rannte, um
Bonbons zu kaufen.

Mein Herz wurde warm. Oh - dachte ich -, gibt es auch junge Médnner,
die Herz haben? Ich begann ihn zu lieben ...

Im Winter wurde ich seine Braut. Wir liebten einander tief und
leidenschaftlich, und ich wartete voll fieberhafter Ungeduld, daB ich mit
Leib und Seele, mit meinem ganzen Wesen, seine Frau werde.



Einweihung (83)

Vater wollte, daB ich zuerst mein Studium beende. Ich hatte an der
Musikakademie noch ein Jahr zu studieren. So muBten wir warten, und
ich tUbte weiter taglich vier bis fiunf Stunden Klavier, lernte
Harmonielehre, machte Kammermusik, kurz, alles, was zur Prifung
notwendig war. Jeden Abend verbrachte mein Brautigam bei uns.

Eines Abends, nachdem mein Brautigam weggegangen war, legte ich
mich nieder und schlief fest ein. Ich schlief, und wie sonst traumte ich
allerlei, chaotisch und unbedeutend. Pl6tzlich hérte ich im Traume
einen merkwdirdigen, sich rhythmisch wiederholenden Ton, einen Knall,
der immer starker wurde, bis ich mich plétzlich besann und erwachte.

Ich 6ffne meine Augen und sehe, daB der sich rhythmisch
wiederholende Knall von der GeiBel des Sklavenfihrers stammt, der
neben mir geht und den Takt schlagt, damit alle Sklaven, die mich
ziehen, gleichmaBig im Takt schreiten. Ich liege auf etwas, das wie ein
Schlitten auf Schienen langsam weitergleitet. Ich wei3, daB ich gerade
aus dem Palast herausgezogen wurde, ich hérte vorhin, wie man eben
hinter mir das Tor schloB.

Ich will aufspringen - aber ich kann nicht. Ich kann meine Glieder
Uberhaupt nicht bewegen, weil ich vom Hals bis zu den FuBspitzen ganz
fest und eng eingeschniirt bin. Ich liege da, wie aus einem Stiick
gemeiBelt, waagrecht, die Hande auf der Brust gekreuzt, die Beine
parallel, fest nebeneinander ausgestreckt. Aus meiner Lage kann ich
nur vorwarts- und hinaufschauen. Ich schaue in die Richtung meiner
FuBspitzen, und ich sehe die im blendenden Sonnenschein
schweiBglanzenden nackten Riicken der Manner, die, nach vorne
gebeugt, in rhythmischen Bewegungen mich immer weiterziehen. Ich
erblicke Uber ihre Ricken hinweg in der Ferne ein Gebdude aus weiBem
Stein, in dessen Mitte ein tiefschwarzer Fleck sich wie eine Turéffnung
abhebt. Das Gebaude zeichnet sich mit seinen im starken Licht
blendendweiBen Wanden vom tiefdunkelblauen Himmel scharf ab. Wie



Einweihung (84)

die Sklaven mich immerzu in jene Richtung ziehen, scheint es sich
langsam zu nahern, und der schwarze Fleck wird immer groBer.

Ich schaue in den Himmel, dessen Dunkelblau beinahe schwarz ist.
Zwei groBe Vogel kreisen Uber mir - Stérche oder Kraniche?

Das Steingebaude ist schon ganz nahe, der schwarze Fleck ist jetzt
sehr groB ... ja ... er ist tatsachlich eine Offnung. - Oh! Jetzt erkenne
ich es: Wir sind in der Stadt der Toten! ... in diesem Grab! Da ist es
schon, die Sklaven treten hinein, sie verschwinden in der Finsternis ...
jetzt gleitet die tintenschwarze Offnung iber meinen Kopf hinweg ...
und nach dem blendenden Sonnenschein verdunkelt sich die Welt um
mich herum; es verschwindet alles ... ich bin in vollkommener
Finsternis! Ein kaltes Entsetzen packt mich, und in meinem Innern rufe
ich lautlos nach Antwort: «Wie lange - wie lange muB ich hier
eingesperrt liegen?»

Und ich hore deutlich eine mir wohlbekannte Stimme, die mir den
unerbittlichen, unabanderlichen Willen mitteilt:

«Dreitausend Jahre ...»
Das Entsetzen Uberwaltigt mich.

Ich verliere das BewuBtsein ...

Jemand schittelte mich mit voller Kraft. Ich blickte auf - da trafen
meine Augen die Augen meiner Schwester. Sie schittelte mich und
starrte mich erschrocken an.



Einweihung (85)

«Um Gotteswillen», sagte sie, «was ist mit dir? Du sitzest hier mit weit
geodffneten Augen und stohnst furchterlich, als ob du sterben wirdest.
Ist dir schlecht? Soll ich Mutter rufen?»

Ich mochte antworten, aber ich kann keinen Laut aus meiner Kehle
hervorbringen. Das eben erlebte Entsetzen preBt meine Brust und
schnirt meine Kehle zusammen. Ich stéhne und winke, daB sie sich
beruhigen soll. Dann falle ich auf mein Kissen zurlick und méchte
nachdenken, aber ich kann nicht einmal denken. Ich liege da, noch
immer entsetzt, und es dauert lange, lange Zeit, bis mein Herz wieder
ruhig schlagt, bis ich mich etwas beruhigt habe und meine ganze
Situation - wer ich bin und wo ich bin - wieder erfasse. Meine
Schwester kauert noch eine Weile neben mir, und als sie sieht, daB ich
ruhig liege und immer ruhiger atme, fragt sie nochmals: «Brauchst du
nichts?»

Da konnte ich schon einen Ton hervorbringen: «Nein, danke.»

Am andern Tag versuchte ich meine Gedanken zu sammeln und in
Ordnung zu bringen. Was war das? Was war das gewesen in der
Nacht?! Es sah meinen Visionen aus der Zukunft ahnlich, aber die
Zukunft konnte es nicht sein. In den Zukunftsvisionen bin ich immer
dieselbe Person wie im wachen Zustand, aber da war ich eine ganz
andere Person! Ich betrachtete mich lange Zeit im Spiegel und wollte
verstehen, wie es méglich sein kénne, daB ein und derselbe Mensch
gleichzeitig zwei Personen sei? Denn ich bin da, das sehe ich im
Spiegel, aber ich habe jetzt auch ein anderes Bild in mir, welches ich
auch in einem Spiegel, ja, in einem riesigen Silberplattenspiegel sah,
damals, als ich diese andere Person war!

Ich bin diejenige, die ich hier bin, aber gleichzeitig bin ich auch jenes
Wesen, welches dort, wo ich zu Hause war, in ein Grab hineingezogen
wurde. Ich erlebte in kaum mehr als einigen Minuten, daB ich jemand



Einweihung (86)

war, der ebenso genau wuBte, wer er ist, wohin er gehdért, wo er zu
Hause ist, also sein ganzes Leben im BewuBtsein tragt, wie dies jeder
Mensch von sich weiB, auch dann, wenn er gar nicht daran denkt.
Plotzlich erlebte ich die Erinnerungen an ein Leben, an ein Heim und
wuBte genau, daB ich als Kind mit meinem erwachenden BewuBtsein
dieses Heim gesucht hatte, daB ich dort zu Hause war und den
«GroBen Herrn», meinen dortigen Vater und Gemabhl, als einen
«wirklichen Vater» kannte. Mit den Jahren und mit dem Erkennen
meiner jetzigen Situation hatte ich mich in die Vorstellung hineingelebt,
daB mein jetziger Vater und meine jetzige Mutter auch «wirkliche»
Eltern sind. Das fremde Geflihl hatte mich aber nie verlassen, und jetzt
erwachte es mit voller Kraft. Es war nur sehr eigentimlich, daB ich
viele Dinge damals, als ich sie erlebte, selbstverstandlich fand, jetzt
aber ganz anderer Auffassung war. Die zweierlei Auffassungen stieBen
gegeneinander. So wuBte ich z.B. und fand es ganz in Ordnung,
empfand es sogar als eine Auszeichnung und Ehre, daB ich damals die
Tochter und gleichzeitig die Gemahlin meines Vaters - des Pharao -
war. Jetzt, als mir dies bewuBt wurde, verabscheute ich es, weil meine
Erziehung mir ganz andere moralische Auffassungen eingepragt hatte.
Aber damals war das nicht unmoralisch, sondern selbstverstandlich.
Denn, wenn die Frau des Pharao starb und er keine Schwester hatte,
erhob er seine eigene Tochter zur Frau neben sich. Er hatte doch keine
andere Frau, die nicht zur Familie des Pharao gehdrte, Uber seine
eigene, aus der Familie des lebendigen Pharao stammende Tochter
stellen kénnen! Und wer sollte den Platz der kéniglichen Frau erfiillen
und mit dem Pharao reprasentieren, wenn nicht das in der Rangfolge
nachste weibliche Mitglied der Familie: die Tochter? Was ware dabei
unmoralisch? Es ware unmoralisch gewesen, eine fremde Frau in die
Familie zu bringen. Ich erinnerte mich an viele Dinge, besonders an
den Tempel, wohin ich sehr oft ging - aber vieles war auch unklar,
besonders daran konnte ich mich nicht erinnern, wieso ich so fest
zusammengeschnirt in diesen Sarg zu liegen kam. Warum zog man
mich in ein Grab hinein? Und wem gehorte diese bekannte Stimme?



Einweihung (87)

Wem? Eine Wand stand da vor meiner Erinnerung, und wenn ich
weiterforschen und nachdenken wollte, stie mich etwas, wie ein
elektrischer Schlag, zurlick. Ich konnte nicht zurlickdenken!

Am anderen Morgen sagte ich beim Familientisch zum Vater: «Vater,
ich lernte in der Schule, daB die Pyramiden Kbénigsgraber sind. Das ist
nicht wahr! Die Pyramiden waren nicht alle Graber, sondern etwas ganz
anderes. Die Toten hat man auBerhalb der Stadt in einer Graberstadt
begraben. Man hat die Toten aus dem kdniglichen Palast auf einem
schlittenartigen Sarg dorthin gezogen, wo sie dann eingemauert
wurden. Das Grab wurde mit einer Steintlire verschlossen.»

Vater schaute mich erstaunt an und fragte: «Woher willst du das alles
so genau wissen, wenn alle Agyptologen sagen, daB die Pyramiden
Koénigsgraber sind? Wir horten dagegen nichts tber die Stadt der
Toten.»

«Ich weil3 es dennoch ganz genau, Vater, daB es so ist», antwortete
ich, meines Rechtes bewuBt.

«So, woher?» fragte Vater, und alle schauten neugierig auf mich.

«Ich weiB3 es selbst nicht, ich kann es nicht erklaren», sagte ich und
erzahlte meine nachtliche Vision. Vater horte mir aufmerksam zu und
sah, daB ich auch jetzt noch, als ich es erzdhlte, vor Entsetzen zitterte,
er sah, daB ich etwas Erlebtes erzahlte, und sagte endlich:
«Shakespeare sagt im Hamlet: ,Es gibt mehr Ding' im Himmel und auf
Erden, als Eure Schulweisheit sich traumt, Horatio.' Es wird heutzutage
Uber vererbte Erinnerungen gesprochen, an welche ich nicht glaube.
Ich méchte wissen, wie kdnnte sich die ganze Geschichte einer Familie,
zurtickgehend auf unzahlige Ahnen, in einer einzigen, unsichtbar
winzigen Zelle verbergen? Die Wissenschaftler stellen Hypothesen auf,
die sich alle zwanzig Jahre @ndern. Ich rate dir aber, beschaftige dich



Einweihung (88)

nicht mit diesen Dingen und denke nicht mehr an deinen Traum - oder
deine Vision - oder was immer es sonst gewesen sein mag. Das geht
auf die Nerven, und am Ende wirst du Gberschnappen. Bleibe nur schén
auf der nichternen Erde und laB diese Geschichte mit deinem
agyptischen Begrabnis in Ruhe. Vielleicht hast du etwas dartber
gelesen?»

«Nein, Vater, ich habe iberhaupt noch gar nichts tiber Agypten gelesen
oder gehort, nur so viel, wie man uns in der Schule Uber agyptische
Geschichte lehrte. Es interessierte mich gar nicht. Aber in der Schule
lernte ich Dinge iber Agypten, die ganz anders waren, als ich sie in
meiner Vision erlebte. Ich kann mir nicht erklaren, was mein Erlebnis
bedeuten soll, denn ich habe das sichere Geflihl, da3 es irgendwie
dennoch vollkommen objektiv richtig gewesen ist. Das Wesen, welches
ich im Traum war, existierte, dessen bin ich absolut gewiB, nur kann
ich mir nicht erklaren, wie es mdglich ist, daB diese Person hier in
meiner Haut ich bin. Und wer war jene? Ich verstehe es nicht. Kann
das moglich sein, daB der Mensch o6fters lebt?»

«Bekommen wir noch Obst?» wandte sich Vater plétzlich an Mutter.
Man brachte Frichte, und die Familie sprach Gber andere Dinge.

Als ich mich abends niederlegte, war ich neugierig, ob ich in der Nacht
mich wieder in dieses andere «Ich» hineintrdumen wirde. Aber die
Erscheinung wiederholte sich nicht. Viele, viele Tage wartete ich - ich
versuchte sogar, mich hineinzutraumen. Nein! Es gelang nicht. Der
Traum wiederholte sich nicht mehr.

Langsam vergaB ich ihn, ich dachte nicht mehr daran. Meine nichtere
Natur schloB Phantasien aus. Ich Ubte Klavier, malte Portrats, lernte
und erwartete jeden Abend meinen Brautigam ... Und so verlief dieses
Jahr.



Einweihung (89)

Zweite Begegnung mit dem Tode

Endlich war der Tag meiner Hochzeit. Es scheint mir heute wie ein
Traum, daB ich in meinem weiBen Schleppenkleid, mit dem
Spitzenschleier auf dem Kopf, in unseren Salon trete und meine Hand
auf den Arm meines in Gala gekleideten Brautigams lege. Wir werden
photographiert, was mich dargert und nervés macht. Dann gehen wir die
Treppen hinunter, steigen in den mit Blumen geschmiickten Wagen.
Uns folgen Grete und meine Cousine in rosaseidenen Kleidern, begleitet
von den zwei Vettern, mit welchen wir einst die «ewige Freundschaft»
geschlossen hatten. Beide sind jetzt fesche, junge Offiziere. Dann mein
Bruder mit seinem traurig-ernsten Gesicht -, er ist vierzehn, und das
kleine vierjahrige Schwesterchen, hiibsch wie eine Puppe. Sie blickt
Uberlegen-keck auf die vielen Erwachsenen. Dann eine Menge
Verwandte, da ist meine schéne Tante Raphaela, gekleidet wie eine
Kdénigin, dann die Mutter meines Brautigams und endlich meine Mutter,
noch immer strahlend schén und jung, mit Vater, der in Frack und
Zylinder eine elegante, alle Frauen erobernde Erscheinung ist. Aber als
er sieht, daB ich mich Gber seinen Zylinder lustig mache, lachelt er mir
schelmisch zu, denn er findet diese Formalitdten genau so lacherlich
wie ich. Wenn er wiBte, wie ich unter meinen bis zu den Achseln
reichenden Handschuhen leide! Am liebsten mdchte ich sie
herunterreiBen - sie hindern mich in meiner Freiheit. Es scheint mir,
mit dem BlumenstrauB in den Handen, an der Seite meines Brautigams
mit der Blume im Knopfloch, wir seien zwei blumengeschmiuckte
Opfertiere, die unter der Tyrannei der allmachtigen «Sitte» dieses
Theater mitmachen missen. Am liebsten ware ich weggelaufen, damit
der Chor der alten Tanten, Onkel, Bekannten und fremden Zuschauer



Einweihung (90)

uns nicht wie zwei Ausstellungspuppen mustern kénne. Ich weiB, dal
sie jetzt alle an das denken, was ich als das allerhéchste Sakrament
betrachte: Die Erflillung der Liebe. Aber mit welchem Unterschied der
Auffassung! Und ich weiBB, daB einige schlimme Onkel sich Gber uns
bléde Witze zufllstern. Aber ich kann nicht entfliehen, die lange Reihe
der Wagen rollt schon der Kirche zu - wir gehen hinein - wir stehen vor
dem Altar. Ich versuche, sentimental und gerihrt zu sein - es gelingt
mir nicht. Ich bin niichtern wie immer. Ich hére mit Geduld zu, wie der
Freund unserer Familie, der Geistliche, schéne und gescheite Dinge
redet. Er schaut mich an, und ich sehe in seinen Augen, daB er gerade
daran denkt, daB ich ihn gebeten hatte, keine lange und langweilige
Traurede zu halten, sonst wiirde ich laut und mit offenem Munde
gahnen. Mutter war damals liber meine grenzenlose Frechheit emport,
aber ich hatte erreicht, daB8 der Geistliche eine weise, aber kurze Rede
hielt. Gott sei Dank! Noch nie hat eine lange Traurede eine Ehe
glticklich gemacht! - Nach der Rede stiirzt sich die Schar unserer
Verwandtschaft und Freunde auf uns, man kiBt, umarmt und preBt uns
dreiviertel Stunden lang unablassig - die alten Onkel nitzen die
Gelegenheit recht aus, die junge Frau tiichtig von allen Seiten zu
kiissen und an sich zu driicken, was ich mit stillem Ekel dulde ... dann
war all das auch zu Ende. Wir hatten noch das Hochzeitsbankett zu
ertragen. Endlich hehmen die Verwandten und Freunde Abschied, ich
ziehe mich um und beginne mit meinem «Manne» die Hochzeitsreise.

Als ich nach der langen Wartezeit die Frau meines Geliebten wurde,
erlebte ich das hochste Glick, das ich mir vorgestellt hatte. Ich
erreichte, was ich wollte, ich wurde vor Gott und den Menschen seine
Frau. Es war zwischen uns keine «Nicht-erlaubt»-Verbotstafel mehr.
Ich liebte ihn leidenschaftlich, mit meinem ganzen Wesen, und er liebte
mich genau so. Ich erlebte die héchste Erfullung in der Liebe - im
Korper und in der Seele.

Und dann brach in mir alles zusammen.



Einweihung (91)

Ich stieB meinen Kopf noch starker an die schwarze Wand, auf die ich
schon einmal zugegangen war: ich begegnete dem Tode zum
zweitenmal in meinem Leben. Diesmal war aber die Begegnhung eine
viel schwerere ...

Solange ich auf das Gllick wartete, hatte ich einen Fixpunkt in der
Zukunft, auf den ich zuging. Ich hatte etwas, worauf ich wartete. Als
sich aber das Erwartete verwirklichte, wurde die Zukunft plétzlich leer.
Ich fiel in ein Vakuum, denn ich wuBte nicht, worauf ich noch zu warten
hatte; was sollte noch in der Zukunft meines Lebens auf mich warten?
Ich hatte alles erreicht. Was noch auBerdem kommen konnte, war
hoéchstens dazu gut, die Ubrige Zeit auszufiillen. Die Ubrige Zeit? Bis
wann? Und die Antwort war: "Bis zum Tode!"

Ich muBte anerkennen, daB3, was immer ich noch in diesem Leben tun
oder erreichen wollte, was immer das Schicksal mir bringen sollte, ich
und die anderen Menschen nur in einer Richtung gehen - wir kénnen
gar nicht in einer anderen Richtung gehen, nur in dieser einzigen -,
dem Tode zu. Wie lange das dauert, bis wir dahin kommen, kann kein
Mensch vorauswissen, aber einmal fallt alles in dieses Loch.

Ich muBte erkennen, daB auch unsere Liebe nicht bis in die Ewigkeit
dauern konnte, und zwar aus dem Grunde nicht, weil frither oder
spater einer von uns sterben muBte. Dann ist das Glick dahin. Wenn
ich mit meinem Manne zusammen war und in seine schénen,
liebeglihenden Augen schaute, preBte eine kalte Hand meine Kehle
zusammen, und ich hdrte in mir die Frage: «Wie lange wirst du diese
schénen Augen sehen dirfen? Was kommt in der Zukunft? Wenn du
noch so glicklich bist, sagen wir, daB du lange, auBergewdhnlich lange
mit ihm leben wirst, doch wird das Ende friiher oder spater nur
dasselbe sein, es kann nur das eine sein: daB entweder er deine Augen
oder du die seinen schlieBen muBt! Dann verliert ihr einander, dann
muBt ihr voneinander Abschied nehmen. Die Zeit eilt unglaublich rasch,



Einweihung (92)

ob das Ende nach kurzer oder nach langer Zeit eintrifft, spielt keine
groBe Rolle. Das groBte Glick, die groBte Liebe - alles - muB einmal ein
Ende nehmen, und ihr werdet einander und alles, was schén und gut
war, verlieren ...»

Ich schaute in die schénen Augen meines Geliebten und hérte
unterdessen dieser Stimme zu. Ich wuBte, wenn ich sie noch so nicht
horen wollte, ich wiirde sie horen, ich kann sie nicht verstummen
lassen, weil sie recht hat, sie spricht die Wahrheit!

Ich habe oft erfahren, daB3 die Menschen so tun, als ob alles ewig
bleiben wiirde. Sie denken einfach nicht an die Zukunft. Die meisten
leben mit der Einstellung, als ob sie nie sterben miBten und als ob
auch diejenigen, die sie lieben, keine sterblichen Wesen waren. Sie
wollen nicht anerkennen, daB jedes Zusammensein hier auf Erden nur
ein Geschenk von kurzer Dauer ist, da es einmal aufthéren muB! Friher
oder spater stirbt der eine oder der andere, und dann ist alles aus. Die
Menschen wollen nicht daran denken. Aber ob sie daran denken oder
nicht - es ist so! Kein Mensch kann es leugnen. Aber was flr einen Sinn
hat es dann, gliicklich zu sein, wenn das Schicksal dieses Geschenk
einmal unbedingt wegnimmt? Wozu ist es dann gut? Um nachher noch
ungluicklicher zu werden? Man kampft um das Glick, und wenn man es
erreicht hat, dann weiB man schon im voraus, daB man es verlieren
muB. Je gréBer das Glick, desto gréBer der Verlust. Als ich noch nicht
so glicklich war, war ich eigentlich viel gliicklicher, weil ich die
Méglichkeit, das Gliick zu verlieren, noch nicht hatte! So stellt es sich
heraus, daB nur derjenige glicklich ist und bleibt, der nie glicklich war!
Was flr ein schrecklicher Widerspruch! Und warum ist das so? Weil
alles nur eine Zeitlang dauert, weil nichts ewig bleibt, weil alles stirbt,
alles vergeht, alles vergehen muB!

Oh Zeit! Oh Vergénglichkeit! Wie lange werde ich noch unter deiner
Kette leiden mussen? Wie oft werde ich noch meinen Kopf an deine



Einweihung (93)

schwarze, undurchdringliche Wand schlagen? Du hast mir jede meiner
glicklichen Minuten vergiftet, weil es mir immer bewuBt blieb, daB in
dem Moment, als ich etwas hatte, es auch schon verloren war, denn es
muBte ein Ende nehmen.

Und jetzt danke ich dir, Verganglichkeit! Denn dadurch, daB du mich
nie eine Minute lang ein zeitliches, vergangliches Gliick genieBen
lieBest - durch dieses standige Leiden fand ich die unvergangliche,
unendliche Ewigkeit, das ewige, gottliche Sein, selbst!

Damals ahnte ich aber all das noch nicht. Auch wuBte ich nicht, daB
dieser Zustand, in dem der Mensch sich wie in einer Wiiste befindet
und in der Tiefe seiner Seele nach Hilfe schreit, der Vorlaufer der
Erlésung ist. Wie es in dem heiligen Buche - der Bibel - geschrieben
steht: «Ich bin die Stimme eines Schreienden in der Wiiste. Ich richte
den Weg des Herrn. Ich taufe euch mit Wasser; der aber nach mir
kommt, ist starker denn ich, dem ich auch nicht wirdig bin, die
Schuhriemen zu I6sen; der wird euch mit dem Heiligen Geist und mit
Feuer taufen.»

Damals irrte ich noch in der Wiiste, schrie lautlos um Hilfe und vergof3
unsichtbare Tranen. Ich wurde mit Wasser getauft - mit Tranen - und
wuBte nicht, daB die Zeit nahe war, wo ich das ewige Sein
kennenlernen wiirde. Denn auf diesen Zustand folgt der, welcher von
sich sagt: «Ich bin die Auferstehung und das Leben; wer an mich
glaubet, der wird leben, ob er gleich stiirbe» - und tauft mit Heiligem
Geist und Feuer ...

Er war aber noch nicht da, ich erlebte noch den Johannes-Zustand, ich
schrie in der Wiste nach Hilfe, denn ich war mit meiner Verzweiflung
ganz allein, wie in einer Wiste ... Meinem Manne wollte ich von meiner
Verzweiflung nichts sagen. Er war restlos gliicklich und hatte mich gar
nicht verstehen kénnen. Wenn er keine solchen Gedanken hatte, wenn



Einweihung (94)

er noch den Traum der Sterblichen traumte, wozu ihn erwecken und
ihn auch unglicklich machen? Ich sah flir meinen Zustand keine
Lésung, denn kein Mensch hatte sagen kdnnen, daB ich nicht recht
hatte. Er hatte hochstens anerkennen missen, dal3 eben alles
verganglich ist und der einzige Trost, «nicht daran zu denken». Mich
befriedigte es aber nicht, daB man die Wirklichkeit Gibersehen soll. Noch
weniger befriedigten mich die Marchen der Religion liber das «Jenseits»
und Uber die «andere Welt». Das sind Phantasiebilder, um die
Menschen zu betdauben. Gllcklich, der sie glauben kann - aber ein
denkender Mensch will Beweise haben. Ich trug einen standigen
seelischen Druck in mir, ohne mich davon befreien zu kdnnen. Ein
standiger seelischer Druck auBert sich aber friiher oder spater im
Korper ...



Finsternis

Ich glich in meiner Gestalt und Konstitution Vater. Auch ich war
hochgewachsen, meine Haare waren, wenn auch nicht tiefschwarz wie
Vaters Haare, so doch dunkelbraun, und die Hautfarbe war nicht so
rosig wie die von Mutter, sondern blaB wie die Vaters. Nur meine
Augen waren nicht schwarz, sondern dunkelblau.

Nach meiner Heirat wurde ich noch blasser und auffallend mager. Ich
konnte mich mit dem Gedanken der Zeitlichkeit und Verganglichkeit
nicht verséhnen und nie ganz frei und gliicklich aufatmen. Der standige
Druck auf meiner Seele wirkte aber sehr schadlich auf meine
korperliche Verfassung.

Eines Abends legte ich mich vollkommen gesund nieder. In der Frihe,
als ich meine Augen 6ffnete, schaute ich unwillkirlich an die
Zimmerdecke. Zu meiner gréBten Uberraschung erblickte ich dort einen
dicken schwarzen Strich. Ich war so erstaunt, daB ich mich im Bett
plotzlich aufsetzte. Ich wollte genauer sehen, was dieser eigentiimliche
schwarze Strich sei. Da schleuderte sich der schwarze Strich nach oben
und sank wieder langsam herunter.

Mein Herz blieb vor Schreck stehen. Ich erkannte, daB der Strich nicht
auf der Decke, sondern in meinem Auge war. Ich machte meine Augen
abwechselnd auf und zu, schaute einmal mit dem rechten, dann mit
dem linken Auge, da stellte es sich heraus, daB der schwarze Strich nur
im Innern meines rechten Auges sichtbar wurde.

Ich hérte einmal von einer Augenstérung, die man «mouches volantes»
nennt. Man sieht vor den Augen kleine schwarze Punkte tanzen, wie



Einweihung (96)

wenn Fliegen durcheinander fliegen wirden. Wie ich hoérte, sind das
nervdse Erscheinungen und nicht gefahrlich. Ich versuchte zu
beobachten, ob ich vielleicht diese «mouches volantes» sahe. Ich
schaute aufwarts, abwarts - der schwarze Strich bewegte sich genau
nach dem Gesetz der Gravitation. Es schien, als ob ein dicker
schwarzer Faden an einem Ende irgendwo angebunden ware. Der
Ubrige Teil hing frei, und bei jeder Bewegung meines Auges bewegte er
sich mit. Es war keine nervése Tauschung, sondern objektiv, physisch
begriindet!

Und es begann der Kalvariengang, den ein jeder kennt, tiber welchen
ein korperliches Elend hereinbricht, vor dem die menschliche
Wissenschaft versagt.

Ich ging von einem beriihmten Professor zum andern, und das Resultat
war die Feststellung, daB mein Auge nicht geheilt werden kénne, weil
die Erscheinungen nicht von einer organischen Krankheit her
stammten. Der eine sagte mir: «Das ist Uberhaupt keine Krankheit,
und darum kann man es nicht heilen. Das ist eine Alterserscheinung,
die sehr, sehr selten auch bei ganz jungen Leuten auftreten kann.
Dieselbe Erscheinung, wie wenn ein junger Mensch durch einen
fortdauernden seelischen Druck weiBe Haare bekommt. Wie kénnte
man auch diesen ProzeB heilen? Er kann stehenbleiben, wenn der
seelische Druck aufhért. Aber heilen? Heilen kann man Krankheiten.
Gegen diese Augenstdrung ist die heutige Wissenschaft machtlos. Bei
alten Menschen ist das nicht gefahrlich, denn sie entwickelt sich sehr
langsam weiter. Bei jungen ist sie unberechenbar. Ihre Augen sind
organisch vollkommen gesund, aber Uberempfindlich. Sie konnten von
der Versuchstafel alle Buchstaben lesen, selbst die Angaben Uber den
Druckort der Tafel. Solche Augen findet man unter Tausenden einmal.
Die Apperzeptionsfahigkeit ist auch abnorm stark. Die
Lichtempfindlichkeit ist so groB, daB Sie bei einer Beleuchtung, bei der
ein Durchschnittsmensch nicht einmal sieht, wieviel Finger ich vor sein



Einweihung (97)

Gesicht halte, noch den kleinsten Druck flieBend lesen konnten. Solche
Augen findet man nur bei manchen Matrosen, die aus einer
unglaublichen Entfernung von einem Kirchturm am Ufer ablesen
kdénnen, welche Stunde der Uhrzeiger zeigt. Die leben aber standig in
salziger Meerluft, sind nicht nervés und haben keinen seelischen Druck.
Die Matrosen haben gentigend Widerstandskraft, um dieser Sensibilitat
der Augen das Gleichgewicht zu halten. Sie aber, kleine Frau, leben in
einer GroBstadtluft und haben wenig Widerstandskraft, da Sie
Ubertrieben mager und durchsichtig sind. Sagen Sie, leiden Sie nicht
unter irgendeinem standigen seelischen Druck?»

«Nein, Herr Professor», antwortete ich, «ich bin vollkommen glicklich.»

Wie hatte ich ihm erklaren kénnen, daB die Last, die mich so
wahnsinnig bedrlickte, die Verganglichkeit war?! DaB ich mit der Zeit
kampfte, die unerbittlich lauft und alle Lebewesen und ihr Gliick zur
Verwesung, in die Vernichtung mit sich schleppt - in den Tod
hineinstoBt?

Und wenn ich es auch gesagt hatte, wie hatte er mich davon befreien
kdénnen? Lieber fragte ich ihn etwas anderes: «Herr Professor, kann
dieses Symptom auch auf das andere Auge Ubergreifen?»

«Wie kann ich das wissen? Wir hoffen, daB3 die Salzinjektionen, die Sie
bekommen, helfen werden und daB das Exsudat aufgesaugt wird. Auch
hoffen wir, daB das andere Auge nicht angegriffen wird. Aber
prophezeien kann ich es nicht, noch weniger garantieren. Essen Sie
gut, sorgen Sie dafilir, daB Ihre Blutarmut verschwindet, daB die
Widerstandskraft der Augen gesteigert wird. Fuir alle Falle tragen Sie
bei Sonnenschein eine dunkle Brille, damit die Aderhaut sich beruhigt,
ruhen Sie viel - und wir wollen hoffen, daB Ihr Auge in Ordnung
kommt.»



Einweihung (98)

Das genigte mir. Ich ging mit meinem Manne zu meinen Eltern, und es
war mir, als ob statt meiner dies alles jemand anderer erlebt hatte. Ich
horte zu, wie dieser Jemand auf die Fragen meiner Eltern antwortete,
schaute zu, wie dieser Jemand das Abendbrot aB3; alles war so
verandert, so merkwirdig geworden. Alle Familienmitglieder waren
sehr aufgeregt, aber sie wollten es mir nicht zeigen, sondern strengten
sich an, frohlich zu scheinen. Mutter wollte mich trosten: «Sei ruhig, es
wird alles wieder gut. In der Familie hat weder von meiner noch von
der vaterlichen Seite jemand eine Augenkrankheit gehabt. Dein Auge
wird auch bald wieder gesund. Denke nicht daran!

Oh! Wie oft horte ich noch dieselben Worte von verschiedenen mich
liebenden Menschen, die mich trosten wollten. «Denke nicht daran!»
Wie soll ich an etwas, das standig vor meinen Augen tanzt, nicht
denken?! Wie kann ich es vergessen, wenn der schwarze Faden, wohin
ich auch schaue, hineinhangt und einen Teil des gesehenen Bildes
bedeckt und stoért? Wenn ich jemanden anblickte, lag der schwarze
Strich einmal auf seiner Nase oder auf seiner Stirne, dann sank er
langsam herunter auf seinen Mund. Und spater, als die schwarzen
Flecken in meinem Auge sich fortwdahrend vermehrten, sah ich alles wie
durch ein schmutziges, zerfetztes Netz. Wie soll man nicht daran
denken?

In den ersten Tagen fuhlte ich mich, als wenn ein machtiger Felsblock
auf meinen Kopf gestlirzt ware, so daB ich ganz flachgedriickt, ganz
vernichtet blieb. Ich konnte es nicht fassen: meine Augen in ernster
Gefahr? Eine Alterserscheinung? Unmdglich! Das ist unmdglich! Das ist
ein béser Traum, aus dem ich erwachen muB. Dann kann ich, von
diesem Alpdruck befreit, wieder leicht und frei aufatmen.

Aber das Erwachen aus diesem Alpdruck blieb aus. Ich saBB vor meinem
Spiegel und schaute mich forschend an. Es schaute ein kindliches
Gesicht mit seinen groBen dunkelblauen Augen auf mich zurtck. Und



Einweihung (99)

diese Augen weisen Alterserscheinungen auf? Ich bin doch ganz jung,
ich fing mein Leben Gberhaupt erst an! Und schon altern? Ja, dort auf
dem Berg oben, als ich zum erstenmal meinen Kopf an die Wand des
Todes schlug, rechnete ich damit ab, daB alles verganglich ist. Aber
geht das so schnell? So unerwartet? Damals beruhigte ich mich, daB
ich noch Zeit hatte, ja, viel, viel Zeit! Soll sie jetzt schon vergangen
sein? Ist das moglich, daB der Kérper nicht gleichzeitig alt wird,
sondern daB gerade ein so wertvolles Organ wie das Auge viel friher
zugrunde gehen kann? - Und daB der Kérper eventuell noch lange Zeit
weiterlebt - aber ohne die Augen gebrauchen zu kénnen? - Blind? -
Entsetzlich! - Entsetzlich!

Nein! Das konnte ich nicht aushalten! Ich wollte weglaufen ...
entfliehen ... Aber wohin? Mein Unglick, die schwarzen Flecken in
meinem Auge, kam mit, ich trug es mit mir, wohin ich auch laufen
mochte ...

Ich verfiel in eine abgrundtiefe Verzweiflung, die nur Menschen, die
ahnliche Dinge erlebt haben, verstehen kénnen. Oh, wie mein Herz
schmerzte, wenn ich blinde Menschen sah -, wie ich sie verstand! - Ich
konnte meine Verzweiflung keine Minute, keinen Augenblick vergessen.
Die schwarzen Flecken flatterten standig vor meiner Nase und anderten
sich mit der Zeit. Ich beobachtete sie fortdauernd. Es wurde mir zur
Gewohnheit, daB ich am Morgen, wenn ich aufwachte, sofort meine
Augen zu untersuchen anfing. Ist es schlimmer geworden? - Kann ich
noch die kleinen Buchstaben mit dem rechten Auge sehen? - Und wenn
nicht -, wenn ich mit unbeschreiblichem Schreck konstatieren mufte,
daB es wieder schlechter geworden war, schoB mir das Blut in den
Kopf, und mit Herzklopfen forschte ich weiter, um wieviel es sich
verschlechtert habe.

Oh Beethoven! - In diesen Tagen verstand ich deine Verzweiflung tber
das Ertauben deiner Ohren! Du kanntest diesen Zustand, diese Panik,



Einweihung (100)

in der man das Gefluhl bekommt: jetzt kann ich es nicht mehr ertragen,
ich muB fliehen, ich muB diesem entsetzlichen Leiden entrinnen. Ja!
Aber wohin? Das Unglick lauft mit! Man kann es nicht loswerden, man
kann nicht aus der eigenen Haut herausfahren! Man muB sein Unglick
Uberall mittragen.

Meine Verzweiflung tGber die Verganglichkeit war nicht genug, jetzt trug
ich wie ein ewiges «Memento» an die Verwesung, an den Tod, diese
schwarzen Flecken vor meinen Augen. Ich hatte manchmal das Gefuhl,
daB ich von diesen schwarzen herumtanzenden Flecken wahnsinnig
wirde. Aber es gab kein Erbarmen!

Nie mehr konnte ich mich Uber etwas wirklich freuen. Mein Mann tat
alles, damit ich den Zustand meines Auges vergaBe. Aber was immer
er auch tat, was immer er mir zum Geschenk brachte -, ich konnte
mich nicht freuen. In allem sah ich die Verganglichkeit, denn in allem
sah ich auch die schwarzen Flecken. Wie die Karthausermoénche,
welche die zwei Buchstaben «M» «M» in ihren Handflachen als
Anfangsbuchstaben dieser Zwei Worte «Memento Mori» betrachten
mussen, so erinnerten mich die schwarzen Flecken in meinem Auge
standig an das Erblinden - an den Tod!

Wenn mein Mann mich in eine schéne Gegend brachte, dachte ich mir:
«Wie lange werde ich noch den Sonnenschein, die Berge, die Wiesen,
den Himmel, die ganze Natur sehen kénnen?» Wenn ich im Opernhaus
eine prachtvolle Vorstellung sah, dachte ich: «Wie lange kann ich noch
schéne Vorstellungen, die feinen Bewegungen der Ballettéanzerinnen
sehen?» Tiefe, von der grausamen Realitat hervorgerufene
Verzweiflung hatte mich erfaBBt, denn der ProzeB hatte, wenn auch in
vermindertem MaBe, auch schon im anderen Auge begonnen. Ich hatte
also alle Aussicht, blind zu werden. Und ich konnte mich nicht einmal
tlchtig ausweinen. Ich hatte auch sonst nie leicht geweint. Das Weinen
betrachtete ich als vollkommen nutzlos, als ein Selbstbedauern, ein



Einweihung (101)

Selbstmitleid, das ich unter meiner Wiirde fand. Jetzt war mir das
Weinen ein fir allemal verboten, denn es hatte meinen Augen
auBerordentlich geschadet. Ich trug meine Verzweiflung ohne auBere
Zeichen, ich sprach nicht dariber. Eines sah ich ein: Wenn ich mit
meiner Umgebung sténdig Uber den Zustand meiner Augen sprach,
wirde diese ebenso unter dem seelischen Druck leiden wie ich. Und da
der Mensch instinktiv von allem, was ihm unangenehm ist und schadet,
loskommen will, so werden sie in ihrem UnterbewuBtsein auch von mir
loskommen wollen. Ich wollte mit meinem Jammer nicht unangenehm
und langweilig werden. Im Gegenteil! Ich war immer lustig und
humorvoll wie ein Clown, der unter seiner Maske die tiefste Melancholie
verbirgt. So trug ich mein Elend stumm in mir.

Dieser Schlag vernichtete auch meine kinstlerischen Ambitionen.
Neben dem Klavierspiel Ubte ich mich schon seit vielen Jahren sehr
fleiBig auch im Zeichnen und Malen, und meine Lehrer erwarteten sehr
viel von mir. Das Malen machte mir groBe Freude. Jetzt war alles aus!
Wenn ich malen wollte, sah ich standig die schwarzen Flecken vor
meinen Augen tanzen; das stérte mich und machte mich
auBerordentlich nervés, so daB ich mich beherrschen muBte, um die
Pinsel nicht wegzuwerfen. Ich hatte keine Energie mehr, es lahmte
mich auch der Gedanke, daB ich, wenn ich mir mit der Zeit einen
Namen erwerben und groBen Erfolg haben wiirde, wegen Erblindung
alles, was ich erreicht hatte, bald aufgeben miiBte. Nein! Dann gab ich
die bildende Kunst lieber gleich ganz auf. Ich Ubte lieber wieder mehr
Klavier, da man Klavier auch blind spielen kann.

Und ich Gbte Klavier mit geschlossenen Augen ... Ich ging im Zimmer
umher und versuchte die verschiedenen Dinge zu finden - mit
geschlossenen Augen. Ich versuchte mich anzuziehen und zu kammen
- mit geschlossenen Augen, damit die Blindheit, wenn es notwendig
sein wirde, mich nicht unvorbereitet fande. AuBerdem aber auch
deshalb, weil durch das SchlieBen der Augen sich die einzige



Einweihung (102)

Mdéglichkeit bot, die schwarzen Flecken nicht fortwahrend vor meinen
Augen tanzen sehen zu missen. Es war meine einzige Rettung ...

Die Salzinjektionen waren auch eine groBe Priifung. Die Nerven wollen,
daB die Augen schon vor der Méglichkeit der Gefahr geschitzt werden.
Die Augenlider schlieBen sich reflexartig, wenn man vor den Augen
etwas auch nur bewegt. Ich muBte diese natirlichen Reflexe in mir
besiegen und dagegen wirken. Ich muBte mein Auge bewegungslos
offenhalten und zuschauen - denn wenn die Augen offen sind, sehen
sie, ob man will oder nicht -, wie der Arzt mit der Nadel in das Auge
sticht. Ich muBte das zwanzigmal aushalten. Ich wuBte nicht, daB dies,
die natirlichen Instinkte zu besiegen, die starksten Yogalibungen sind,
da dabei das Ich Uber den Koérper Herr bleiben muB. Ich wurde durch
das Schicksal dazu gezwungen und erlangte dadurch eine
auBergewohnliche Herrschaft iber meine Nerven. Aber damals, als
mich der Arzt das erstemal nach der Salzinjektion zur Tire fihrte,
muBte ich mich sehr zusammennehmen, um nicht zu taumeln. Und das
Lacheln, womit ich von ihm Abschied nahm, gelang mir nur schwer. Ich
hatte das Gefuhl, daB meine Mundmuskeln knackten, als ob sie rostig
geworden waren. Dabei nitzten die Injektionen nichts.

Ich ging zu keinem Professor mehr -, ich wurde immer hoffnungsloser.
Jeder sagte dasselbe. Keine organische Krankheit, die Augen sind
vollkommen gesund - nur der Glaskérper wird tribe. Ich sah taglich
schlechter. Ist es nicht gleich, ob man mit einem kranken oder mit
einem gesunden Auge blind wird? - Ich muBte das unvermeidlich
Scheinende annehmen. Ich sollte mich ergeben. Aber ich konnte nicht!
Wie kann ein Mensch sich ergeben, wie kann er es in Ordnung finden,
daB er blind wird? Wir zwei: die Unveranderlichkeit und ich, waren
zusammengestoBen. Es war keine Frage, daB ich unterliegen muBte.
Ich konnte nicht nachgeben -, so muBte ich vernichtet werden ...



Einweihung (103)

In jener Nacht, als der schwarze Strich vor meinem Auge sich das erste
mal zeigte, wurde ich erschlagen. Nur bemerkte ich es nicht gleich.
Dieses lustige, freche, eitle, auf Sinnlichkeit eingestellte junge Wesen,
das eine beriihmte, gefeierte, groBe Kiinstlerin und eine schéne,
heiBgeliebte Frau sein wollte, wurde vernichtet. Meine verborgene
Einstellung dem Leben gegeniiber, die schon damals auf dem Berg, bei
der ersten Begegnung mit dem Tode, sich zeigte, kam jetzt mit voller
Kraft zum Vorschein. Jetzt konnte ich nicht - und wollte auch nicht - die
Stimme, die mich sténdig an die Verganglichkeit erinnerte,
verstummen lassen ... Und als ich mich von dieser Stimme nicht mehr
abwenden wollte, sondern mit voller Aufmerksamkeit hinhorchte,
erkannte ich nach und nach immer mehr eine wohlbekannte und
heiBgeliebte Stimme: Seine Stimme ...



Wende

Eines Vormittags kam ich aus der Stadt allein nach Hause. In unserer
StraBe standen Villen in schén gepflegten Garten. Die Sonne schien
wunderbar, alles war voller Blumen, die Vogel sangen fréhlich, und ich
dachte an die Worte Don Carlos': «O Konigin, das Leben ist so schon!»
«Ja», fugte ich hinzu, «wenn meine Augen nicht ihr Licht verlieren
wirden!»

Da hoérte ich in mir die Stimme ganz deutlich, wie sie mich fragte: «Bist
du schon blind? Siehst du die Welt, den Himmel, die Baume, die
Blumen nicht mehr?»

«Doch», antwortete ich in mir und schaute mich um, «ich sehe noch
alles ganz klar», und es fiel mir ein, da3 vor einigen Tagen der
Professor, als ich wieder einmal bei ihm war, um meine Augen
kontrollieren zu lassen, sagte: «Ja, das rechte Auge ist ziemlich tribe
und undurchsichtig geworden, aber mit dem anderen sehen Sie noch
immer viel mehr und viel besser, als es Durchschnittsmenschen mit
beiden Augen tun.»

«Wenn du also noch so gut siehst, warum bist du dann so verzweifelt,
als ob du schon blind warest? Warum schon jetzt verzweifeln? Nehmen
wir an, daB du wahrend der zweiten Halfte deines Lebens erblindet
leben wirst. Wenn du schon jetzt verzweifelt bist, wahrend du noch gut
siehst, so wirst du in beiden Halften deines Lebens verzweifelt und
versauert sein! AuBerdem, bist du denn ganz sicher, daB unbedingt
Blindheit auf dich wartet? Vielleicht stirbst du, bevor die Blindheit



Einweihung (105)

tatsachlich eintritt, und in diesem Falle warst du umsonst wahrend
Wochen, Monaten und Jahren verzweifelt, und dabei hast du wahrend
dieser Zeit alles - abgesehen von den stérenden Flecken - doch klar
und tadellos gesehen! Was fir ein Unsinn, sich wegen Dingen Sorge zu
machen, die Uberhaupt noch nicht da sind! Zukunft? WeiBt du denn,
was Zukunft ist? Geschehnisse, die noch nicht da sind. Warum
verdirbst du dir dann wegen nicht existierender Dinge die Lust am
Dasein? Dein Heute ist gar nicht schlecht. Freue dich deines Lebens,
dann hast du auch viel mehr Aussichten, deine Augen wieder gesund
zu machen. Diese Depression beschleunigt nur noch den ganzen
ProzeB, der in deinen Augen vorgeht. GenieBe die Gegenwart und
denke daran: Wenn deine geistige Blindheit aufhért, werden auch deine
korperlichen Augen sehend!»

Ach, wie recht hatte diese gesegnete Stimme! Ich ahnte in den
Augenblicken der tiefsten Verzweiflung, daB die schwarzen Flecken in
meinen Augen meine innere Finsternis, meine geistige Blindheit,
offenbarten. Aber wie sollte ich meine geistige Blindheit aufheben?
Gerade das war es, was meine Seele entsetzlich driickte, daB ich mich
gegenliber dem Geheimnis des Lebens und des Todes vollkommen
blind flihlte. Ich war in der inneren Finsternis, weil ich Gberall den Tod
sah und den Sinn des Lebens nicht erfassen konnte. Ich wollte
«sehend» werden, das war mein hochster Wunsch - aber wie?

Und die Stimme antwortete: «Suchet, und es wird euch gegeben -
klopfet an, und es wird euch aufgetan!»

Diese Worte verstand ich damals noch nicht, aber ich wollte gehorchen.
Ich versuchte, leicht und tief aufzuatmen und nur an die Gegenwart zu
denken! Es ging schwer - die schwarzen Fetzen tanzten vor meinen
Augen und erinnerten mich immer an mein Elend -, aber ich versuchte
es wieder und immer wieder - und erreichte, daB ich manchmal schon
wieder frohlich sein konnte. Ja, ich muBte fréhlich sein, das wirde



Einweihung (106)

meinen Augen gut tun! Ich wollte mir selber helfen. Ich muBte fréhlich
sein, ich muBte Freude haben! Ich fing an nachzudenken, was fir mich
zur standigen freudigen Beschaftigung werden kdnnte. Mein Mann war
von seinem Beruf sehr in Anspruch genommen - er war
Briickenbauingenieur - und ich, ausgenommen die Mahlzeiten, den
ganzen Tag allein. Ein Gedanke blitzte durch meinen Kopf: ein Kind!
Wie lange sehne ich mich schon nach einem Kinde! Das wirde eine
ganz groBe Freude sein! Und ich ware nicht standig allein.

Ich 6ffnete meine Seele einem Unbekannten, der irgendwo darauf
wartete, mein Kind zu werden. Und der Unbekannte erhoérte meinen
Ruf ...

Wahrend ich das Kind erwartete, verschwanden allmahlich die Exsudate
aus meinen Augen, so daB ich, bis zur Zeit der Geburt, vollkommen
vergaB3, daB mit meinen Augen etwas nicht stimmte.

Es scheint mir jetzt wie ein Traum, daB ich im Operationssaal eines
Sanatoriums halbtot daliege und aus der Narkose erwache. Ich bin
noch im Rausch, aber einen Ton hdére ich schon, der mein Herz
durchzuckt und mich ganz aufweckt. Es ist ein Geschrei ... nicht wie
das eines Neugeborenen, nein, wie das Gebrlll eines kleinen Léwen!
«Es lebt», denke ich, voll Dankbarkeit aufatmend, und 6ffne meine
Augen. Ein Gesicht erscheint iber mir und sagt: «Ein Knabe, ein
schoner, gesunder Knabe» - und halt eine kleine rosige Masse vor mich
hin. Ich sehe einen runden Kopf und einen dicken kleinen Korper.

«Das ist mein Kind?» denke ich und betrachte es neugierig. Ich fihle,
daB nur sein Kérper «mein Kind» ist, sonst ist es ein selbstandiges
Wesen, von dem ich jetzt nur so viel wei3, daB es als «unser Kind»
kam.



Einweihung (107)

Dann liegt das Kind zum erstenmal in seinem Leben in Menschenkleider
gehullt im Polster und schaut mit weitgedffneten Augen in die neue
Welt hinein.

Meine Mutter und mein Vater sind schon da, um uns beide, mich und
das Kind, nach diesem schrecklichen Kampf ums Leben zu begriBen.
Ich bin an der Grenze meiner Kraft, mein Herz schlagt kaum nach dem
riesigen Blutverlust. Aber das Kind lebt!

Nach der schweren Geburt erhole ich mich sehr langsam. Ich bleibe
lange Zeit schwach, blutarm, das Licht ertrage ich schlecht, die
Exsudate treten wieder auf, und der Glaskorper in meinem rechten
Auge wird wieder undurchsichtig. Dicke, neblige Wolken bedecken das
Bild, das ich mit diesem Auge sehe. Ich habe aber sehr wenig Zeit,
mich mit meinen Augen zu beschaftigen. Das Kind ist da, ich bin den
ganzen Tag bei ihm, und wenn es mich anlachelt und seine runden
kleinen Arme meinen Hals umarmen, gelingt es mir, die Last auf
meiner Seele zu vergessen.

Die Jahre verliefen mit Meilenschritten. Das Kindchen entwickelte sich
prachtig und fiel mit seinen groBen blauen Augen, die so viel Liebe
strahlten, Uberall auf. Es war abnorm frihreif, und als es vier Jahre alt
war, wiederholte sich dieselbe Szene wie damals mit meinem Vater: es
zeigte ein Bilderbuch und fragte, was dieser und jener Buchstabe
bedeute. Ich erklarte es ihm. Das Kind beschaute aufmerksam die
Buchstaben, und endlich schrie es laut auf: «Mutter, das ist also ,Stier’,
nicht wahr?»

Ich nahm es auf meinen SchoB und kiBte es tausendmal. Dann zeigte
ich ihm langsam alle Buchstaben. Es brauchte nicht zu lernen -: es
schien, als ob es sich nur zu erinnern hatte.



Einweihung (108)

Den Sommer verbrachten wir immer alle zusammen am groBen See in
der Familienvilla. Eine Reihe sehr frohlicher Sommer! Mein Bruder und
die jingere Schwester brachten eine Menge Freunde und Freundinnen,
die oft wochenlang unsere Gaste waren. Wir spielten Krocket, ruderten
und badeten, und an den Abenden machten wir Kammermusik oder
Gesellschaftsspiele, oder wir tanzten mit den Jungen auf der Terrasse.
Es war ein gesundes, harmonisches Zusammenleben.

Meine Augen beunruhigten mich zu dieser Zeit nicht sehr. Nach der
Geburt des Kindes reiste ich auf mehrere Monate ans Meer. Diese
geheimnisvolle Kraftquelle gab mir wieder so viel Lebensenergie, dal
ich blihend gesund nach Hause kam und meine Augen auch das Licht
besser ertrugen. Ich konnte sogar wieder zeichnen und malen und
begann mit Holzschnitzereien. Wie immer bereitete mir die
kinstlerische Arbeit auBerordentlich viel Freude.

AuBerlich war also alles in Ordnung. Und dennoch war ich nicht
gltcklich! Ich wuBte nicht, warum. Eine innere Unzufriedenheit und
Unruhe wuchs in mir heran, sie wurde allmahlich bewuBt, ich konnte
ihr nicht mehr ausweichen.

Eines Nachts, nachdem ich mit meinem Manne die hiéchste Erfillung
irdischer Liebe und Einheit wieder erlebt hatte, saB ich, statt gliicklich
einzuschlafen, lange Zeit in meinem Bett und griibelte, grundlos
verzweifelt. Ich weinte und schluchzte, und in dieser Nacht, dort in der
Finsternis, fing ich an, mich grausam zu fragen und zu sezieren, warum
ich denn so unzufrieden und so wahnsinnig ungltcklich sei. Ich fragte
mich, warum? Ich habe alles, was einen Menschen gliicklich machen
kann. Woher stammt nur diese Unzufriedenheit?

Auf diese Frage gestaltete sich die Antwort. Die Ursache meiner
Verzweiflung begann aus meinem UnterbewuBtsein aufzusteigen und
bewuBt zu werden.



Einweihung (109)

Ich suchte einen Menschen, der meine andere Halfte, meine Ergénzung
war. Die Liebe ist die Offenbarung einer Kraft, die zwei sich erganzende
Halften zwingt, sich zu vereinigen. Den unterbewuBten Willen sich zu
vereinigen, nennt man Uberhaupt «Liebe». Ich habe diese Vereinigung
erlebt, ich erreichte die héchste Erflillung im Korper und in der Seele
und fuhle mich doch nicht gliicklich, und nach jeder Erflillung wurde ich
immer unglicklicher und unruhiger.

Ich saB in der Finsternis in meinem Bett da und fragte mich
verzweifelt: Warum kann ich nicht gliicklich sein? Ich wollte eine
Antwort und schaute tief in mich hinein. Und da wurde mir bewufB3t, daB
ich mir das Gllick der Vereinigung nicht so vorgestellt hatte! Ich hatte
unbewuBt etwas gesucht, eine Erfullung, und solange ich es noch nicht
erlebt hatte, dachte ich, daB die korperliche Liebe mir diese Erflillung
bringen wirde. Und nachdem ich es erlebt hatte, muBte ich erkennen,
daB ich nicht das erwartet hatte! Ich hatte die hochste kérperliche
Erflllung erlebt und sah -, ich muBte es sehen und erkennen: ich
suchte etwas anderes!

Aber was?

Ich suchte eine Erflillung, die dauernd ist! Ich suchte eine wirkliche
Einheit, die bleibt! Ich suchte eine Einheit, in welcher ich mit dem
Geliebten identisch wirde. Ich wollte mit seiner Seele, mit seinen
Gedanken, mit seinem ganzen Wesen eins werden! Ich wollte er
werden!

Aber ich wollte nicht das, was mir die kdrperliche Vereinigung brachte.
Die korperliche Vereinigung ist eine verzweifelte Anstrengung, eins zu
werden - man setzt alle seine Kraft ein -, und im Augenblick, wo beide
de Erflllung zu erreichen glauben, fallt man auseinander ... und wir
haben die Einheit tiberhaupt nie erreicht!



Einweihung (110)

Dort in der Finsternis tauchte ein Bild aus der Kindheit auf: Ich sitze
am Familientisch und vereinige mit meinem Loffel die Fettaugen auf
der Suppe. Ja! Ich wollte genau so, wie ich damals aus zwei Fettaugen
eines machte, aus unseren zwei Seelen, aus unseren zwei Wesen ein
einziges machen. Ich wollte aus unseren zwei «Ich» ein einziges
machen. Ich wollte unsere zwei «Selbst» in ein einziges Selbst
verschmelzen! Das ist aber nicht mdéglich. In der Liebe hat jeder
Liebende den Drang in sich, mit dem anderen eins zu werden. Sie
wollen das aber kérperlich erleben, und sie driicken und pressen sich
gegenseitig verzweifelt aneinander. Ein jeder kann beobachten, daB,
wenn sich zwei Liebende umarmen, sich ihre Kérper in der Herzgegend
aneinanderdricken, sie wollen also ihre Herzen vereinen, in ihren
Herzen vereint sein. Es geht aber nicht! Warum? Der Korper, steht
dazwischen. Der Widerstand des Koérpers verhindert die Vereinigung!
Demnach hindert den Liebenden gerade der Widerstand des Kdrpers
am vollkommenen Einswerden. Wie eigentiimlich - dachte ich -, daB ich
mit meinem Geliebten mit meinem Kdrper eins werden will, und gerade
der Korper selbst verhindert es. Kann es denn sein, daB mein Kdrper
diese Einheit wiinscht? Will mein Kérper diese Einheit? Kann der Kérper
etwas wiinschen, was eben nach dem Wesen des Kérpers unmaéglich
ist? Was gerade der Korper selbst verhindert? - Nein! Der Kérper kann
nicht einen Wunsch in sich tragen, dessen Erflullung gerade er selbst
verhindert. Wer und was wiinscht also die vollstandige Vereinigung? Es
kann nichts anderes sein als mein «Ich», das koérperlos ist. Und warum
will ich diese Einheit? Warum will ich etwas, das unmadglich ist? Weil ich
weiB3, daB mich nur die vollkommene Vereinigung, dieses Ganzlich-
identisch-Werden, befriedigen kann und daB ich nur in diesem
Zustande die wirkliche, vollendete Seligkeit erlange! Nach dieser
Seligkeit sehne ich mich, seitdem ich lebe. Warum suche ich aber
etwas, das nicht maéglich ist? Weil ich wei3, weil ich die GewiBheit in
mir trage, daB es dennoch maéglich ist, daB sie dennoch irgendwie
existiert - nur weiB ich nicht, wie. Was hindert mich daran, sie zu
erreichen? Der Korper! Der Korper steht zwischen uns! - So ware es



Einweihung (111)

also maoglich, aber nur in einem koérperlosen Zustand!? Ich sehne mich
in diese Einheit zuriick. Ich war schon darin, irgendwo und irgendwann,
ich bin nur herausgefallen. Ware es maglich, daB8 es einen Zustand
gibt, in dem ich kdérperlos war und eben dadurch aus der Einheit
herausgefallen bin, weil ich in den Kérper hineingeboren wurde? Ist das
moglich, daB ich in einer Einheit lebte, in einer Welt, wo kein Kérper
existiert, in einem korperlosen Zustande?

Als ich in meiner logischen Folgerung so weit gelangte, flihlte ich kalten
SchweiB: In einem koérperlosen Zustande? In einer Welt, in der es
keinen Koérper gibt? Also in der «anderen Welt»? Im «Jenseits»? Ware
es moglich, daB dieses «Jenseits» tatsachlich existiert? Das Jenseits, an
welches ich nie geglaubt hatte und welches ich nur als eine notwendige
Erfindung der Religionen betrachtete, um mit ihrem versprochenen
«Himmel» oder mit ihrer «Ho6lle» die primitiven Menschen zu einer
moralischen Lebensflihrung zu zwingen? Lebt also in dieser irdischen
Welt nur mein Kérper? Und mein «Ich», das diese im Kdrper
unmaogliche Einheit kennt und wiederherstellen will, gehort es der Welt
des «Jenseits» an? So stammen wir Menschen alle aus einer anderen
Welt, wo die Einheit Wirklichkeit ist, und sind aus dieser Welt
herausgefallen - und in die Materie, in den Korper, in die irdische Welt
hineingefallen? ... Die Sehnsucht aber nach der einstigen Seligkeit
tragen wir in unserem Ich, in unserer Seele, die nicht hierher gehort,
die aus einer «anderen Welt» stammt. Und immer wieder verfallen wir
dem riesigen Irrtum, daB wir dieses Gllck, die Einheit, im Kérper und
mit der Hilfe des Kérpers in der Sexualitat erreichen und erleben
wollen. Im Kérper, der uns daran gerade hindert. Oh, «Fall aus dem
Paradies», jetzt ddmmerte mir, was du bedeutest!

Das ersehnte Glick ist also nur im Jenseits - im Paradies - mdglich. Da
ich diese Seligkeit in die materielle Welt nicht hineinziehen,
hineinzwingen kann, so will ich das Jenseits kennenlernen, wo die



Einweihung (112)

Seligkeit zu Hause ist! Aber wie? Leere Worte befriedigen mich nicht -
ich will die Wirklichkeit! Ich will Konkretes wissen!

Diese Nacht war ein Wendepunkt meines Lebens. Es wurde mir klar,
daB Sexualitat der groBte Betrug ist. Die Natur verspricht uns etwas
Wundervolles, etwas GroBartiges, sie verspricht uns das hoéchste Glick,
die Erflllung selbst, sie nimmt uns aber selbst die Kraft dazu, und im
Augenblick, in dem wir schon an der Grenze der Erflillung sind, fallen
wir plétzlich noch tiefer, als wir vorher waren. Wir verlieren eine Menge
Kraft, und der Mensch fiihlt sich hachher wie ein Bettler. Das
lateinische Sprichwort sagt auch, daB nach einer kérperlichen
Vereinigung Tiere und Menschen traurig sind.

Ich suchte fortdauerndes, bleibendes Gliick, nicht das, was die
Sexualitat geben kann. Nicht das! Was hat man von der gréBten
sexuellen Freude am anderen Morgen? Nichts, héchstens Midigkeit!
Und soll sich das immer wiederholen? Alles umsonst, es bleibt ein
verzweifeltes Streben nach der unerreichbaren Einheit! Nie erreicht der
Mensch die Erflillung seiner Sehnsucht, nie kann er in eine wirkliche
Einheit hineinschmelzen, hineintauchen, die ewig bleibt. Vorher war
wenigstens eine Kraft da - die Anziehungskraft, die die einander
Suchenden verband. Nachher ist diese Kraft befriedigt, eine Leere ist
entstanden, und jeder bleibt allein zurtck, - fur sich -, verzweifelt
allein, ewig allein ...

Ich sah ein: ich suchte nicht "das".

Aber wenn ich das nicht suchte, wenn mich die Sexualitat betrogen hat,
so mache ich nicht mehr mit! Ich lasse mich nicht mehr betrigen! Die
Sexualitat kann nur den Korper befriedigen, nie aber die Seele, das
Ich! Ich sehnte mich aber nach der Einheit, die ich in meinem ich
erlebte; diesen Wunsch konnte keine sexuelle Befriedigung erfillen!



Einweihung (113)

Was nun? Ich will, ich muB das Glick finden! Ich muB auf meine
groBen Fragen eine Antwort bekommen. Ich kann nicht stehenbleiben,
ich muB weitergehen. Aber wohin?

Wenn das Glick im Jenseits ist, so gehe ich ihm nach ins Jenseits!

Und so ging ich, das Gllick zu suchen, die Erflllung zu suchen, dort, wo
ich sie zu finden ahnte, im Jenseits ...



Kampf um das Licht

Ich wollte das Jenseits erobern, aber ich wuBte nicht wie. Ich fihlte
mich wie ein Mensch, der den Urwald erobern will, aber nicht weiB, an
welchem Ende er anfangen soll, und nur eine kleine Axt zur Hand hat,
womit er sich einen Weg bahnen will. Er weiB auch nicht, daB in diesem
Urwald die verschiedensten Gefahren auf ihn lauern, giftige Schlangen
und wilde Tiere; er kann sich auch verirren oder in einen Abgrund
stirzen. Aber gerade seine Unwissenheit gibt ihm Mut, dennoch in den
Dschungel einzudringen.

Auch ich wuBte nicht, daB auf meiner Entdeckungsreise ins Jenseits aus
dem Reich des UnbewuBten unbekannte Krafte wie wilde Tiere auf mich
losstirzen wiirden, Irrwege mich tauschen wollten und Abgriinde des
Irrsinns in diesem Dschungel lauerten. Und auch ich hatte nur eine
kleine Axt: meinen einfachen Menschenverstand!

Wo anfangen? Vom Jenseits redet die Religion, aber die Geistlichen, mit
denen ich bisher sprach, wollten entweder, daB ich Dogmen, die sie
selber nicht verstanden hatten, blindlings glaubte, oder sie erzahlten
mir von einem Himmelreich sentimentale Marchen, an die sie selber
nicht glaubten, die sie aber flir gut genug befunden hatten, um die
«kleine Frau» zu befriedigen.

Ich wollte lieber sehen, was die groBen Denker der Erde Uber diese
gewaltige Frage, Gber den Sinn von Leben und Tod, zu sagen hatten.
Und da ich damals noch von den orientalischen groBen Denkern keine
Ahnung hatte, begann ich die europaischen Philosophen zu lesen.



Einweihung (115)

Ich las zuerst die alten griechischen und rémischen Werke der
Philosophie, die in eine mir verstandliche Sprache libersetzt waren. Ich
war von Sokrates, Platon, Pythagoras, Epiktet und Marc Aurel
begeistert. Durch diese Werke wurden viele Dinge in meiner Seele reif,
ich lernte von diesen titanischen Denkern unendlich viel. Besonders ein
Satz von Epiktet wurde auf meinem weiteren Wege wie eine ewig
brennende kleine Flamme, die mir aus der Finsternis zum ewigen Licht
hinzugehen half:

«Nie sind die Dinge schlecht, nur wie du Uber sie denkst.»

Von dem Moment an, da ich das las, vergaB ich diesen Satz nie mehr
und versuchte meine ganze Denkart zu andern, meinen Standpunkt zu
wechseln - anders Uber die Dinge zu denken! - Aber alle diese
groBartigen Wahrheiten konnten mir auf meine groBe Frage nach dem
Jenseits keine Antwort geben.

Dann las ich die neueren Philosophen: Kant, Schopenhauer, Nietzsche,
Descartes, Pascal, Spinoza. Aber keiner konnte mich befriedigen. Ich
flihlte genau, daB sie alle bis zu einem gewissen Grade gelangten, bis
wohin der Verstand gelangen kann, aber das Endziel, die
Verwirklichung, erreichten sie nicht. Auf die groBe Frage konnten sie
noch weniger Antwort geben als die Philosophen des Altertums. Von
den neueren Philosophen hat wohl Spinoza den héchsten Grad erreicht,
aber bei den neuen Philosophen hatte ich das Gefiihl, daB sie sich in
ihren Gehirnwindungen verirrt hatten. Sie waren selber unzufriedene,
enttauschte und ungliickliche Menschen geblieben, trotz ihrer
philosophischen Systeme. Wie hatten sie mir auf dem Wege zu den
groBen Wahrheiten Uber das Jenseits weiterhelfen kénnen? Sie wuBten
ja selber nichts und hatten die L6sung so verzweifelt gesucht wie ich.
Ich wollte die Wirklichkeit, nicht aber viele Worte.



Einweihung (116)

Eines Tages stand ich am Fenster unserer Wohnung und schaute mit
meinem kleinen Sohn zu, wie die Blatter von der gegenliberstehenden
Wildkastanie langsam niederkreisten. Wie friiher schon so oft grubelte
ich Uber den Sinn des Lebens nach. «Tod», dachte ich, «immer wieder
Tod!»

Da horte ich die Stimme in mir: «Tod? - Warum siehst du nur die eine
Seite der Wahrheit? Was offenbaren der Baum und die ganze Natur im
Frihling? Leben! - Immer wieder Leben! Tod und Leben wechseln im
ewigen Kreislauf. Tod ist nur die andere Seite des Lebens ... »

In diesem Augenblick sah ich ganz klar, daB der Baum jetzt im Herbst
das Leben aus den Blattern in sich zuriickzieht und daB die Blatter
leblose leere Hillen werden, sterben und abfallen. Aber nur die leere
Hille! Das Leben, das die Blatter belebt hat, ruht im Baum und stromt
im Frihling wieder nach auB8en, kleidet sich wieder in eine neue
Materie, in neue Blatter, und das Leben wiederholt seinen ewigen
Kreislauf. Der Baum atmet das Leben aus und ein, nur die Blatter
wechseln, nur die auBere Hille! Das Leben bleibt ewig, denn das Leben
ist das ewige Sein. Und ich sah weiter: Die Quelle des ewigen Seins -
die Menschen nennen es Gott - atmet auch das Leben in den Menschen
hinein, wie auch die Bibel sagt, daB Gott in Adams Nasenl6cher das
Leben hinein blies, dann zieht er den Atem wieder ein, und die leere
Hulle fallt: der Kérper des Menschen stirbt. Aber das Leben hért nicht
auf, es bekleidet sich wieder mit einem neuen Koérper, in ewigem
Rhythmus, wie alles in der Welt im Rhythmus lebt und sich bewegt, der
Kreislauf der Weltkdrper wie der Atem und der Herzschlag aller
Lebewesen.

Da blitzte die Erinnerung durch meinen Kopf, daB ich einmal, als ich
sechs bis sieben Jahre alt war und das erstemal vom Tode hoérte, vor
dem Spiegel stand und das Bild des Unsichtbaren betrachtete: mein
eigenes Bild. Schon damals konnte ich es nicht verstehen, daB ich



Einweihung (117)

einmal sterben misse und einmal nicht mehr existieren sollte. Ich
wollte sehen, wo dieses «Ich» war, das jetzt diese Dinge denkt und
nicht sterben will, und besah mich immer naher im Spiegel, bis meine
Nase das Glas bertihrte. Ich schaute in meine Augen aus nachster
Nahe, ich wollte dieses «Ich» sehen! In meinem Auge war zwar ein
schwarzes Loch, aber «mich» konnte ich nicht sehen. Das Ich - ich
selbst - blieb unsichtbar, wie ich es immer, seit meinem ersten
BewuBtwerden auf dieser Erde vorgestellt hatte. Auch im Spiegel
konnte ich mich nicht sehen, nur mein Gesicht, meine Maske, und die
zwei schwarzen Loécher in meinen Augen, aus denen ich herausschaute.
Ich flihlte genau, es war unmadglich, daB ich nicht existiere! «Gut»,
fragte ich mich damals vor dem Spiegel, «aber wodurch willst du in die
Welt hinausschauen, wenn sich diese Augen einmal schlieBen werden?»
«Aus zwei anderen Augen!» antwortete ich ohne Zdgern, «hier mache
ich diese Augen zu, und in einem anderen Korper 6ffne ich wieder zwei
neue Augen.» «Und wenn zwischen den zwei Kérpern eine Zeit
vergeht, wenn du nicht gleich einen anderen Kérper findest? Wenn du
eine Woche, oder vielleicht Monate, oder Jahre, eventuell Jahrtausende
warten muBt?» «So etwas gibt es nicht», sagte das kleine Kind, das ich
damals war, «denn wenn ich schlafe, wei3 ich beim Aufwachen auch
nicht, wie lange ich geschlafen habe. Im Schlaf gibt es keine Zeit, und
im Tod wird es auch ebenso sein, solange ich ohne Kdérper sein werde.
Ob ich eine Woche in der Finsternis, - im ,Nichts' -, bin oder ein
Jahrtausend, das ist gleich. Ich werde es doch so empfinden, als ob ich
hier meine Augen eben zugemacht hatte und sie dort schon wieder
aufmache. Im Nichts ist keine Zeit. Aber daB ich nicht existieren soll,
das gibt es nicht!» Und ich ging damals vollkommen beruhigt vom
Spiegel weg, um weiter zu spielen.

Jetzt, da ich dort vor dem Fenster als Erwachsene das Gesetz der
Wiederverkérperung im Kastanienbaum erkannte, durchblitzte mich die
Erinnerung an dies Erlebnis aus der Kindheit, und ich war selber
erstaunt, daB ein Kind diese Wahrheit so naturlich und spontan mit



Einweihung (118)

seinem kleinen, primitiven Verstand fand, ohne Uber
Wiederverkdrperung je etwas gehort oder gelesen zu haben. Heute
wirde ich nicht mehr sagen, daB in der «Finsternis» keine Zeit
existiere, sondern eher, daB es «im UnbewuBten» keinen «Zeitbegriff»
gibt ...

Jetzt wuBte ich auch, wie es mdglich war, daB ich die verschwommenen
Erinnerungen einer Person in mir trug, die einmal auch ich war. Die
Vision aus Agypten war nichts anderes als das Auftauchen von
Erinnerungen!

Meine Suche nach dem Jenseits und die Ideen Uber
Wiederverkdrperung lenkten meine Aufmerksamkeit auf den
Spiritismus. Die Spiritisten behaupten, daB sie mit den Geistern der
Verstorbenen einen Kontakt herstellen kénnen, und sie glauben auch
an die Wiederverkoérperung. Ich hatte aber eine ausgesprochene
Abneigung gegen den Spiritismus, weil ich zu Hause meine Eltern tUber
diese Dinge in einer ziemlich verachtlichen Weise hatte sprechen hdren.
Mutter hatte eine sehr liebe alte Freundin, die sich mit Spiritismus
beschéftigte. Mutter erzahlte, daB bei ihr spiritistische Séancen
stattfanden und daB sich wéhrend dieser Experimente ein bleischwerer
Eichenholztisch in die Luft hob. Mutter machte diese S6ancen nie mit,
sie beschaftigte sich mit solchen Dingen Uberhaupt nicht, weil sie die
Uberzeugung hatte, daB solche Experimente den Nerven schéadlich
seien. Wie ich noch so Uber die Wiederverkérperung nachgribelte, fiel
mir ein, daB ich als junges Madchen einmal bei dieser alten Dame,
ohne daB Mutter davon etwas erfahren hatte, eine Séance miterlebte.
Wenn man das, was wir dort getrieben haben, "Séance" nennen kann!

Die alte Freundin meiner Mutter liebte ihre Enkel sehr und lud &fters
junge Leute zum Mittagessen ein. Ich war o6fters zu diesen Jugend-
Mittagessen eingeladen. Einmal waren einige von uns langer bei der
Dame geblieben. Sie hatte eine fréhliche Natur und unterhielt sich



Einweihung (119)

gerne mit uns Jungen. Ich war damals zirka flinfzehn Jahre alt, und die
ubrigen Kinder waren in ahnlichem Alter. Wir waren neugierig, vom
Spiritismus zu héren, und baten die alte Dame, uns etwas dariber zu
erzahlen. «Wenn ihr wollt», antwortete sie, «kdnnen wir Tischricken
machen.» Wir Jungen waren sofort einverstanden und warteten
gespannt darauf, was geschehen wirde.

Es wurde ein Experimentiertisch hereingebracht. Dies war nicht der
groBe Eichenholztisch, von dem Mutter sprach, sondern ein kleines
dreibeiniges Tischchen. Das Tischchen stellte die alte Dame in die Mitte
des Salons, und sie und wir Jungen stellten uns so auf, daB wir rund
um das Tischchen standen, unsere Hande auf die Tischplatte legten, so
daB unsere gespreizten Finger mit dem Daumen und kleinen Finger
einander berthrten. Das Zimmer war hell beleuchtet. Wir Jungen waren
ausgelassen und fanden es schrecklich komisch, daB die alte Dame laut
in die Luft hineingefragt hatte: «Ist jemand da?»

Wir guckten einander schelmisch an und konnten das Lachen kaum
zuriickhalten. Wir wollten aber die liebe alte Dame nicht beleidigen und
versuchten fromme Gesichter zu machen. Wir standen und warteten.
Auf einmal begann das Tischchen zu zittern, als ob eine innere Kraft
das Holz auseinandersprengen wollte, dann wurde das Zittern immer
starker, und plétzlich hob sich der Tisch auf einer Seite, so daB ein FuB
sich in die Luft erhob; dann fiel er wieder zuriick und blieb stehen.

«Ja», sagte die Dame, der «Tisch sagte "ja". Wenn der Tisch einmal
klopfte, so bedeutete es "ja", wenn er zweimal klopfte, bedeutete es
"nein". Wolfgang», sagte sie zu ihrem Enkel, «nimm Bleistift und Papier
und schreibe die Buchstaben auf, ein Geist ist gegenwartig.»

Wolfgang nahm den Bleistift und wartete. Da kam der Tisch in
Bewegung und klopfte, klopfte nacheinander. Wir sagten das Alphabet



Einweihung (120)

her, und Wolfgang schrieb die Buchstaben, bei welchen der Tisch
stehenblieb, nieder.

Ich kann nicht erklaren, warum dies alles auf uns mit elementarer Kraft
komisch wirkte. Wir fanden das Buchstaben-Aufzahlen komisch und
auch, daB die alte Dame alles so ernst nahm. Ich glaubte keine Minute,
daB der Tisch sich von selbst bewegte. Es war sicher Nikolaus, der
andere Enkel der Dame. Schon das Klopfen fanden wir sehr erheiternd,
aber was nachher kam, hat uns unwiderstehlich zum Lachen
gezwungen, so daB die alte Dame tadelnd ihren Kopf schiittelte. Aber
wir konnten nichts daftir, wir muBten lachen, auch wenn wir nicht
wollten: der Tisch begann sich plétzlich 6fter nacheinander so tief zu
verbeugen, daB die Tischkante den Boden beinahe berlhrte - ich
dachte, der Tisch gleite gleich aus und falle zu Boden -, aber nein, er
stand unwiderstehlich wieder auf, dann fing er an, sich zu drehen und
im Zimmer rundherum zu laufen. Wir muBBten mitlaufen, und nachdem
sich der Tisch um sich selbst gedreht hatte, muBten auch wir um ihn
herumlaufen und ihm im ganzen Zimmer folgen. Endlich blieb der Tisch
in einer Ecke stehen und rihrte sich nicht mehr. Die Dame fragte
wieder in die Luft hinein: «Niemand da?»

Der Tisch rihrte sich nicht.

«Es war ein SpaBmacher-Geist, da ihr so ausgelassen seid, und jetzt
sind alle Geister fort. Wartet, Kinder», sagte sie weiter, «ich lasse euch
Kaffee hereinbringen», und verschwand in die Kiiche.

Wir Jungen blieben allein. Ich sagte zu Nikolaus: «Nicht wahr, du hast
den Tisch bewegt?»

«Ich?» sagte er erstaunt, «ich dachte, daB8 du es warst, oder
Emmerich, aber ich war es nicht. Ich habe nur mitgemacht, aber den
Tisch haben meine Fingerspitzen kaum berthrt.»



Einweihung (121)

Wir schauten Emmerich an. Er protestierte ernst: «Nein, auch ich habe
den Tisch nicht bewegt.»

«Kommt, Kinder», sagte ich, «wir wollen den Tisch jetzt selbst in
Bewegung setzen.»

Alle waren einverstanden, und wir rannten zum Tisch, stellten uns
wieder auf und fingen an, den Tisch eigenhandig hin- und her zu
driicken und in Bewegung zu bringen. Zu unserer gréBten
Uberraschung ging es nicht! Der Tisch war bewegungslos, wie eben ein
Stlick Holz leblos und bewegungslos zu sein pflegt, und als wir ihn
immer starker drickten, fiel er einfach um und blieb auf dem Boden
liegen. Beim friiheren Experiment hatte sich der Tisch manchmal ganz
tief, beinahe bis zum Boden, verbeugt und war dann wieder
aufgestanden. Das konnten wir mit unserem Willen um keinen Preis
fertigbringen! Wenn wir den Tisch endlich, infolge vorangehend
besprochenen taktmaBigen Druckes, einseitig aufgehoben hatten, so
lieB er sich einfach fallen, wir konnten ihn nicht aufhalten und wieder
aufrichten.

Wir schauten einander an und wurden plétzlich still. Wir verstanden die
ganze Sache nicht. Die Lust zum Lachen verging uns im Moment, nur
die zwei Enkel der Dame blieben ruhig und sagten, daB sie die Sache
auch nicht verstanden, aber es sei eine Tatsache, daB, wenn ihre Tante
Margaret dabei sei, dann hebe sich sogar der riesige Eichenholztisch in
die Luft, den sonst nur vier Menschen hinauszutragen vermdchten. Es
sei also nicht mdglich, daB Tante Margaret ihn in die Hohe hebe.

Als ich nach Hause ging, dachte ich noch lange dariber nach, wie die
Sache mit diesem Tischriicken sich verhalte. Denn, daB den Tisch ein
«Geist» bewege, glaubte ich keine Minute. DaB3 aber eine unbekannte
Kraft da war, muBte ich anerkennen.



Einweihung (122)

Nach diesem Ereignis Ubte ich aber wieder Klavier, ging Schlittschuh
laufen, stritt mit meinem damaligen Brautigam ... und das Tischriicken
verschwand im Lager meiner Erinnerung. Jetzt war es mir wieder
eingefallen. DaB die liebe gute alte Dame nicht viel von Spiritismus
verstand, war mir klar, aber vielleicht gab es spiritistische Kreise, wo
man sich ganz ernst mit dieser Sache beschaftigte. Man soll keine
Vorurteile haben, sondern zuerst alles griindlich kennenlernen und
untersuchen. Vielleicht erfiihre ich durch den Spiritismus doch etwas,
was mich auf meinem Wege weiterfihren kénnte.

Ich fand eine Verbindung zum Kreisflihrer des groBten und
berihmtesten spiritistischen Kreises im Lande. Der Kreisfiithrer gab mir
zuerst Blicher zu lesen, denen ich glauben oder nicht glauben konnte.
Theorien kénnen einen wahrheitsuchenden Menschen nicht befriedigen.
Ich wollte Praxis und Uberzeugung. In einem Buch las ich liber ein sehr
berihmtes Medium, das seine Fahigkeit so erlangte, daB es jeden Tag
zur selben Stunde sich niedersetzte, ein Stiick Papier vor sich legte,
einen Bleistift nahm, den Bleistift auf dem Papier ansetzte und eine
Stunde lang wartete. Das wiederholte es wahrend eines halben Jahres.
Nach einem halben Jahr begann der Bleistift sich zu bewegen und
schrieb verschiedene Worte nieder. Auf diese Weise schrieb dieses
Medium eine Menge Blcher, die zu ihrer Zeit sehr beriihmt waren. Die
Blcher interessierten mich nicht, denn es waren salbungsvolle
Predigten - in jeder Kirche konnte man bessere Reden horen -, was
brauchte man dazu einen «Geist», wenn diese Kraft, die die Hand eines
Mediums bewegt, auch tatsachlich ein Geist war!

Ich nahm auch ein Stick Papier und einen Bleistift, hielt den Bleistift
senkrecht zum Papier - und wartete.

Erster Tag - nichts.



Einweihung (123)

Am zweiten Tag fing der Bleistift an zu zittern, so daB meine Hand
mitzittern muBte, dann fing er an, sich steif, stoBartig hin- und her zu
bewegen, und zeichnete verschiedene «Abrakadabra» aufs Papier.

Am dritten Tage fing der Bleistift gleich an zu zittern und schrieb bald
Worte, die man deutlich lesen konnte. Es sah aus, als ob ein alter
Mensch mit zitternder Hand geschrieben hatte. Ich setzte das
Experiment jeden Tag fort, und der Bleistift schrieb immer ldngere
Satze. Wahrend der Bleistift schrieb, beobachtete ich meinen Arm und
meine Hand. Woher kommt die Kraft, die meine Hand bewegt? Ich
Uberlegte: Wenn der Bleistift von sich aus schreiben wiirde, so kénnte
jeder herumliegende Bleistift aufstehen und schreiben. Den Bleistift
bewegt also ohne Zweifel mein Arm, aber ohne daB ich es gewollt hatte
und ohne daB ich vorher wuBte, was der Bleistift niederschreiben
wirde. Die Kraft stammt also von einem Quell auBerhalb meines
BewuBtseins, aber zweifellos aus mir. Es kann eine Kraft sein, die aus
meinem UnterbewuBtsein stammt, aber es gibt vorlaufig gar keinen
Beweis daflir, daB diese Kraft von einem auBer mir stehenden fremden
Wesen, sagen wir von einem «Geist», herstammt.

Wer weiB aber genau, was unser «UnterbewuBtes» ist?

Ich zeigte diese Schriften dem spiritistischen Kreisfihrer. Mit
verbliffender Sicherheit sagte er, daB es typisch mediumistische
Schriftzlige seien, die von einem Geist stammten. Ich schwieg. Mit
solchen Behauptungen bin ich sehr vorsichtig. DaB die Kraft, die
meinen Arm bewegt, nicht aus meinem BewuBtsein stammt, das ist
sicher, denn nicht mein Wille bewegt den Bleistift. Sie kann aber immer
noch aus meinem eigenen Wesen, aber aus dem UnterbewuBten
stammen. DaB die Spiritisten glauben, daB diese Krafte von Geistern
herstammen, ist noch kein Beweis, daB es tatsachlich so ist!



Einweihung (124)

Ich flihrte die Experimente weiter und beobachtete mich und den
Bleistift.

An einem Sonntagnachmittag saBen wir, mein Mann und ich,
zusammen. Er las ein Buch, ich war mit Holzschnitzen beschaftigt und
griibelte dabei liber die Bleistiftexperimente nach. Ich kam zu der
Folgerung, daB, wenn es mdglich sei, daB meine Hand, meine Nerven
oder irgendein Instrument in mir, das noch unbekannt ist, die
Gedanken eines auBer mir stehenden fremden, kdrperlosen Wesens
Ubernehmen und offenbaren kénnen, es auch mdglich sein misse, daB
ich auf diese Weise, genau so, auch die Gedanken eines von mir
getrennten, aber im Kdérper wohnenden Wesens, also eines Menschen,
Ubernehme und offenbare. Dann waren wir doch einen Schritt
weitergekommen.

Ich sagte meinem Manne, worliber ich nachdachte, und fragte, ob er
keine Lust hatte, mit mir einen Gedankenlbertragungsversuch zu
machen. Er war sofort einverstanden, er selbst war auch interessiert,
ob es gelingen wiirde.

Ich wuBte nicht, wie man solche Experimente macht, aber ich dachte
mir, wenn ich die Gedanken eines anderen Menschen Ubernehmen will,
so ist das allerwichtigste, mich vollkommen passiv und leer zu geben,
so daB meine eigenen Gedanken sich nicht stérend hineinmischten. So
stellten wir uns nebeneinander auf, ich hielt mit meiner rechten Hand
den Puls seiner Linken - ich dachte, es wirde helfen, eine Verbindung
herzustellen -, dann lockerte ich alle meine Muskeln, versuchte an
nichts zu denken - und wartete.

Eine Gedankenubertragung stellte ich mir so vor, daB mein Mann an
etwas denke, und dieser Gedanke wird irgendwie in meinem Kopfe
erscheinen. Ich erwartete also einen Gedanken, der nicht von mir
stammte. (Damals habe ich nicht daran gedacht, daB wir auch von



Einweihung (125)

diesen Gedanken, von denen wir glauben, da3 es unsere eigenen sind,
nicht wissen, woher sie stammen!) Zu meiner gréBten Uberraschung
geschah etwas ganz anderes, worauf ich wirklich nicht vorbereitet war.
Wie ich mit meinem Manne dastand und auf den Gedanken wartete,
fuhlte ich ganz genau - ich «sah» es! -, daB aus seiner Magengegend
ein Strom mit einem Durchmesser von zirka acht bis zehn Zentimetern
herausquoll und meinen Leib, auch in der Héhe des Magens, gleich
einem Lasso umschlang. Ich flihlte es so genau, als ob dieser aus der
Magengegend meines Mannes hervordringende Strom eine Materie,
sehr fein, wie dicker Nebel, aber dennoch Materie, gewesen ware.
Nachdem dieser Materiestrom mich umfaBt hatte, zog er mich ganz
deutlich in eine Richtung, so daB ich einen Schritt tun muBte. Dann zog
er mich weiter und weiter. Wenn ich in einer falschen Richtung einen
Schritt tat, riB es mich deutlich zurick und stieB mich in die richtige. So
gelangten wir bis ans Fenster. Dort lieB mich der materialisierte Wille
meines Mannes stehen. Da kam eine neue Uberraschung: Mein freier
Arm, der wie sonst herunterhing, hob sich plétzlich in die Luft - er
wurde gewichtslos! Bis dahin dachte ich nie daran, daB mein Arm
darum herunterhdangt, weil die Erde ihn sténdig an sich zieht. Man lernt
in der Schule die Gravitation, aber nie war mir bewuBt, daB auch mein
Arm aus diesem Grunde herunterhangt. Aber dort, vor dem Fenster,
erlebte ich unmittelbar, daB mein Arm sein Gewicht verliert und sich in
die Luft hebt, wenn die Anziehungskraft der Erde aufhért. Dadurch, daB
mein Arm sich in die Luft hob, hob er auch den Vorhang. Ich hatte
keinen einzigen Muskel bewegt oder gespannt, es schien mir, als ob die
Masse, die von dem Sonnengeflecht meines Mannes ausstromte,
meinen Arm unterstitzte. Dann stieB diese Masse meinen Kopf nach
vorne, so daB3 ich meine Nase unwillkirlich ans Fensterglas drickte. In
diesem Moment verlieB die Masse meinen Leib - Arm und Kopf -, und
ich konnte mich wieder frei bewegen.

Wir schauten einander an und waren beide sehr aufgeregt. Mich regte
die neue Erfahrung auf, die Tatsache, daB der menschliche Wille wie



Einweihung (126)

eine Materie aus dem Sonnengeflecht des Menschen herausstromt und
sich formlich auf den anderen Menschen legt, ihn wie ein Polyp
umschlingt und sogar das Gewicht aufzuheben vermag. Diese
«Materie» hinterlieB den Eindruck, als ob sie aus Myriaden kleiner
Nebelkdrnchen bestiinde, gleich wie die MilchstraBe am Himmel, und
als ob alle diese Kérnchen in engem Zusammenhang miteinander in
eine Richtung flieBen wiirden.

Mein Mann war auch erregt, weil er nicht verstehen konnte, wie das
moglich war, daB ich alles, was er dachte -, daB ich zum Fenster gehen,
den Vorhang heben und durch das Fensterglas hinausschauen sollte -
wie ein Automat ausfiihrte. Ich erzahlte ihm, daB aus seinem
Sonnengeflecht ein Strom hervorstromte, den ich wie eine Materie
empfand. Ich sagte ihm aber gleich, daB es nur subjektiv sei, wenn
man etwas als Materie empfinde. Eine Kraft vermittelt uns den
Eindruck von Materie.

Es fiel mir ein, daB einmal vor Jahren, als das Kind Bauchschmerzen
hatte und ich das elektrische Heizkissen auf sein Bauchlein legte, dann
sein Gesicht streichelte, sich seine Gesichtshaut, die sonst so weich
und fein war wie ein Rosenblatt, zu meiner gréBten Uberraschung jetzt
so rauh wie eine Raspel anfuhlte. Es war, als ob ich einen Mann mit
sehr starken Barthaaren, der sich seit zwei Tagen nicht mehr rasiert
hat, gestreichelt hatte. Es stellte sich dann heraus, daB das Heizkissen
durch die Luft etwas feucht geworden war und den Korper des Kindes
elektrisiert hatte. Im Moment, als ich das Heizkissen ausschaltete,
horte die Rauheit der Haut auf. Den elektrischen Strom hat also meine
Hand als rauhe Materie empfunden. Wenn wir diese Tatsache, die jeder
Mensch nachpriifen kann, bedenken, so kann man auch berlegen, ob
wir diese «Materie», die die Offenbarung des menschlichen Willens ist,
mit einer Materie oder mit einem elektrischen Strom vergleichen
wollen. Im Grunde genommen ist es dasselbe, denn die heutige
Wissenschaft weiB, daB die Materie auch nichts anderes als eine



Einweihung (127)

Energieform, eine Schwingung ist, und sie macht nur deshalb den
Eindruck von Materie, weil sie fiir uns undurchdringbar ist.

Da sich die ganze Familie jeden Sonntagabend bei meinen Eltern
versammelte, gingen wir auch an diesem Tag hin. Ich erzahlte, was wir
erfahren hatten, und die Familie wollte naturlich sofort Versuche
machen. Zuerst stand ich mit Mutter auf. Die ibrigen waren totenstill
und versuchten an nichts zu denken, denn wenn ich in diesem
gesteigerten Zustand war, empfand ich die Gedanken der lGbrigen
Anwesenden so intensiv, daB dies mich bei der Gedankenlibertragung
gestort hatte.

Mit Mutter erlebte ich wieder etwas Neues. Der Strom, den sie
aussandte, war schwacher, viel feiner, und hatte keinen so groBen
Durchmesser wie der meines Mannes. Dann machte ich mit
verschiedenen Onkeln, Tanten und anderen Verwandten, die sich
sonntags auch immer bei meinen Eltern zum Nachtmahl einfanden,
denselben Versuch. Da erfuhr ich, daB aus jedem Menschen ein
anderer Strom ausstrahlte. Ein Onkel, der im allgemeinen eine
schlechte Konzentrationsfahigkeit besa3 und unentschlossen war, hatte
einen dicken, starken Strom, aber die Bestandteilchen des Stromes
stromten nicht in derselben Richtung, sondern chaotisch hin und
zurlck, und die Wirkung war auch chaotisch. Es wurde eine schwere
Aufgabe, herauszufinden, was er wollte. Eine Tante hatte einen sehr
dinnen, aber stechend-scharfen Strom, wie ein steifer, harter Draht
war er zu fuhlen, der verletzend wirkte. Sie war im allgemeinen eine
sehr aggressive Person. Und so hatte ein jeder eine andere
Willensausstrahlung.

Mir 6ffnete sich eine neue Welt! Ich fing an, viele Erscheinungen zu
verstehen, die ich bisher nur gefiihlt und geahnt oder gar nicht
bemerkt hatte. Auf einmal wurde es mir klar, weshalb man nach einem
Wortgefecht oft so mide wird, als ob man einen kdrperlichen



Einweihung (128)

Ringkampf ausgefochten hatte. Ich verstand auch, warum das
Zusammensein mit anderen Menschen einmal ganz erschopft, dann
wieder erfrischt und kraftigt. Ich verstand handgreiflich, was
Sympathie und Antipathie ist: gebende und absorbierende
Ausstrahlungen. Die ersteren stromen Kraft aus, die letzteren kleben
an einem wie die Saugarme eines Polypen, sie ziehen aus dem
Menschen Kraft heraus. Von solchen Menschen wurde ich nach dem
Experiment so schwach, daB ich mich nachher mit zitternden Knien,
vollkommen kraftlos, niedersetzen muBte, und es dauerte einige Zeit,
bis ich mich wieder so weit erholt hatte, daB ich die Experimente
fortsetzen konnte. Denn selbstverstandlich wollten alle selber die
Gedankenibertragung mit mir versuchen, schlieBlich das
Stubenmadchen, die Kéchin und das andere Personal meiner Eltern, die
alle bei uns wie Familienmitglieder behandelt wurden. Da erfuhr ich
noch etwas, eine Tatsache, die man mit keinem menschlichen
Machtwort andern kann, namlich, daB von kultivierten,
selbstbeherrschten Menschen ganz andere Strémungen ausgehen als
von unkultivierten, unbeherrschten, nur der Befriedigung ihrer Triebe
lebenden Menschen primitiver Art. Natlrlich hangt das nicht von
Klassen- oder Standesgrenzen ab! Ich erfuhr bei manchen ganz
einfachen ungelehrten Menschen, die in einem Wald oder auf einem
Berghang einsam lebten und oft gar keine Zivilisation kannten, reinere
und héhere Schwingungen als bei manchen sehr gelehrten, gebildeten
und belesenen, aber vollkommen egoistisch eingestellten Menschen.
Diese Strémungen kann man nicht verbergen, verleugnen oder
verfalschen. Sie verraten, mit wem man es zu tun hat.

Ich machte noch eine interessante Erfahrung bei diesen Experimenten.
Wenn jemand von mir etwas wollte, das gegen meine Erziehung war,
stand diese zwischen dem Willen des andern und mir wie eine
isolierende Wand, und nur mit der gréBten Anstrengung konnte ich
diese Wand schlieBlich ganz explosiv durchbrechen.



Einweihung (129)

Diese Experimente ermldeten mich immer sehr, denn selbst dann,
wenn ich mit positiv eingestellten Menschen experimentierte, muBte ich
mich erst leer machen, um den Willen des anderen zu Gibernehmen,
das heiBt, ihn in mir bewuBt zu machen und dadurch die Schwingungen
in meine eigenen Nerven hineinzuleiten und meine eigene Ausstrahlung
so weit als moglich zu unterdricken. Und dies ist das allerschwerste.
Unsere Nerven sind immer auf unsere eigenen Schwingungen
eingestellt, ihre Widerstandskraft ist unserem eigenen Lebensstrom
angepaBt. Jede Anderung strengt die Nerven an, es entsteht eine
Umstimmung, die - ob nach unten oder nach oben - immer
nervenanspannend ist. Schon wenn wir in uns solche Umstimmungen
erleben, wirken diese oft schadlich, sei es ein Schreck oder ein
leidenschaftlicher Ausbruch oder sogar eine GibergroBe Freude. Es ist
verstandlich, daB die Einstellung unserer Nerven auf ganz fremde
Schwingungen, die nicht nur in der Schwingungszahl, sondern auch in
ihrer Eigenart von den unsrigen voéllig verschieden sind, ermidend oder
sogar schadlich sein kann. Wenn der Schwingungsunterschied sehr
groB ist, kénnen groBer Schaden, Nervenerkrankungen, Uberreiztheit
und Nervenentziindungen die Folge sein. Das erklart, warum manche
empfindliche Menschen in einer gewissen Umgebung auf ratselhafte
Weise immer krank werden. Es besteht dabei aber noch eine ganz
groBe Gefahr, die jedem Medium droht und sogar meistens
unvermeidlich eintrifft, daB namlich das Medium seinen eigenen
Charakter verliert. Es Ubernimmt alle Schwingungen; kann es sie aber
nicht verdauen, aneignen, so wird es selbst chaotisch, unzuverlassig,
willensschwach! Spielen wir nie mit diesen Dingen! Wir kénnen
massenhaft Dokumente Uber die traurigen Geschichten der
verschiedenen Medien lesen, die zuletzt willenlose Automaten aller
Eindricke wurden, gar keine Widerstandskraft mehr besaen und
schlieBlich als Lugner oder Betriger «enthllt» wurden. Kein Wunder!
Eben infolge ihrer medialen Fahigkeiten wurden sie immer
willensschwacher, bis sie das Spielzeug ihrer Zuschauer wurden. Ich
war selbst Zeugin, wie eine Frau mit selten groBen Fahigkeiten anfangs



Einweihung (130)

wahrhaftige Phdanomene zeigte, spater aber, als sie ihren eigenen
Charakter immer mehr verlor, dem Wunsche anderer Menschen nicht
mehr widerstehen konnte und immer etwas produzieren wollte. Wenn
dann die unbekannte Kraft sich nicht zeigte, begann sie, um die
Neugierigen zu befriedigen, zu betriigen. Das Ende der Geschichte war
ein riesiger Skandal. Die Unwissenden triumphierten und behaupteten,
daB alle Erscheinungen von Anfang an Betrug gewesen waren. Nein!
Nicht alle Erscheinungen waren Betrug. Eben durch ihre wirkliche
Medialitat wurde sie so charakterlos und willensschwach, daB sie
schlieBlich als Betriigerin endete. Ich konnte diese Wirkungen an mir
selbst beobachten. Ich wollte mich selbst nicht betrtigen, ich wollte die
Wahrheit kennenlernen und erlebte die sehr schadigenden Wirkungen
dieser Experimente. Ich war bewuBt genug und hatte einen gentigend
starken Willen, die fremden Schwingungen zu besiegen und nach
jedem Experiment wieder «ich selbst» zu werden, aber eben weil ich
durch die Bekampfung fremder Wirkungen sehr miide und nervos
wurde, gab ich alle diese - und spater auch alle spiritistischen
Experimente - ganzlich auf. Ich weiB sehr gut, daB viele Spiritisten
behaupten, daB das Manifestieren nicht ermiidend und nicht schadlich
sei. Sie sollen mir verzeihen, wenn ich jetzt, nach meinen langjahrigen
Experimenten, ganz aufrichtig sage, daB diejenigen Medien, die nach
den Experimenten nicht mide sind, nie einen fremden Willen
Ubernahmen, sondern aus ihrem eigenen UnbewuBten manifestierten,
trotz ihrer eigenen festen Uberzeugung, daB die Manifestation von
einem auBenstehenden Wesen stamme. Meine Experimente
Uberzeugten mich, da8 der Mensch seinen eigenen Willen aus einem im
UnterbewuBten tief verborgenen Komplex ebenso «iibernehmen>»,
empfinden und offenbaren kann wie den eines fremden Wesens. Und
hier liegt der Grund der meisten Selbsttauschungen. Mit unwissenden
Menschen kann man aber nicht diskutieren, sie beharren bei ihrem
fanatischen Glauben an die «Geister», sie tauschen sich selbst und eine
Menge kontrolloser Leichtglaubiger. Sie haben von ihren eigenen
unbewuBten Kraften keine Ahnung.



Einweihung (131)

Der Mensch aber, der die Wahrheit kennenlernen will und mit
erbarmungsloser Kontrolle alle Erscheinungen weiter erforscht, der
kann auf hochst interessante Tatsachen stoBen. Nur mit dem Worte
«Geist» muB man sehr vorsichtig sein!

Bedenken wir nur: Wenn der Wille eines Menschen veranlassen kann,
den Arm eines anderen hochzuheben, also die Anziehungskraft der
Erde zu besiegen, wo ist dann die Grenze der Mdglichkeiten? Als ich mit
diesen Tatsachen bekannt wurde, verstand ich jene Erscheinung, die
man hier im Westen «Levitation» nennt und welche man in gewissen
Kléstern Tibets mit systematischen Ubungen noch heute erreicht. Ohne
daB ich von diesen tibetanischen Ubungen damals etwas gehort héatte,
haben mich meine Experimente zu denselben Resultaten geflihrt. Hier
in Europa ist diese Erscheinung auch bekannt, und zuverlassige
Augenzeugen beschrieben, daB die groBe Teresa von Avila, Johannes
vom Kreuz und Franziskus von Assisi nicht einmal, sondern o6fter, sogar
manchmal stundenlang in der Luft schwebten. Ich weiB, daB das
maoglich ist, denn der eigene Wille wirkt genau wie der fremde und
kann die Anziehungskraft der Erde auf eine gewisse Zeit Uiberwinden.
Es hangt von der GroBe des Willens ab.

Es ist mir auch vorgekommen, daB3 ich wahrend eines Experimentes
den Willen eines Menschen in mir nicht bewuBtmachen konnte, und
dann war es mir unmoéglich, das, was er dachte, zu verwirklichen. Dann
lag diese scheinbare Masse auf meiner Brust wie ein riesiges Gewicht,
ich atmete schwer und muBte so stohnen, als ob ich sterben miBte.
Ich bat ihn, sich besser zu konzentrieren. Im Moment, als ich seines
Willens bewuBt wurde und ihn ausfiihrte, atmete ich wieder leicht und
frei, der Druck hérte plotzlich auf! Was ich durch diese Experimente
erlebte, schuf in mir die Uberzeugung, daB in sehr vielen Fillen Asthma
nichts anderes ist, als der unsichtbare Wille eines anderen Menschen,
der sich auf den Kranken wie ein schweres Gewicht legt. Dieser
unsichtbare, unverwirklichte Wille kann aber auch aus dem eigenen



Einweihung (132)

Willen, aus dem UnbewuBten, stammen und Krankheiten verursachen,
ohne daB der Kranke wiBte, daB ihn sein eigener Wille krank macht.

Das ganze Leben besteht aus solchen unsichtbaren Kampfen, in denen
Wir einmal unterliegen, ein anderes Mal siegen.

Diese Experimente und Erfahrungen waren mir eine wunderbare
Schule. Ich hatte dadurch Gelegenheit, in das UnbewuBte des
Menschen einen 'tiefen Einblick zu erlangen und eine griindliche Selbst-
und Menschenkenntnis zu erwerben. Ich bin zum Beweis gekommen,
daB es mdglich ist, die Gedanken eines anderen Lebewesens zu
ubernehmen. Aber ich sah gleichzeitig, wie unglaublich schwer das ist!
Ich verstand, warum die Tibeter oder die Inder, bevor sie eine
Ubermittlung oder eine Verbindung mit dem Geiste eines Verstorbenen
herstellen wollen, drei Tage in die Einsamkeit gehen, mehrere
Kilometer weit von jeder bewohnten Gegend, wahrend der drei Tage
fasten und beten, und nur auf diese Weise griindlich vorbereitet,
fangen sie dann an, eine Verbindung mit dem Geiste des Verstorbenen
zu suchen. Aber nicht so, wie Tausende sich Spiritisten nennende
Leute, die nach der Bliroarbeit oder inmitten eines weltlichen Lebens
zusammenkommen und glauben, daB auf diese Weise eine Verbindung
mit Jenseits moglich ware. Sie stellen sich vor, daB ein Gebet genlge,
sie vor jeder Gefahr zu sichern. Man soll einmal sehen, ob das
Hersagen eines Gebetes nitzt, wenn jemand in einen Abgrund springt,
und ob er deshalb nicht zu Tode fallt! Mit dem Spiritismus unwissend
zu experimentieren bedeutet eine ebenso groBe Gefahr, wie aus
Unwissenheit in einen Abgrund springen. Seien wir verninftig!
Vergessen wir nicht, daB wir einen Verstand haben, um alle unsere
Erfahrungen zu kontrollieren. Wahrend der vielen Jahre, da ich in den
verschiedensten Kreisen zugegen war, mufBte ich miterleben, wie
unzahlige Katastrophen, Besessenheiten, Selbstmorde,
Nervenzusammenbrliche, schwere geistige Erkrankungen als Folgen
der unverantwortlichen Spielereien, die man Spiritismus nennt,



Einweihung (133)

hervorgerufen wurden. Wohlwollende und ehrliche Menschen, aber
vollkommen unwissend und psychologisch ungeschult, machten
Séancen! Unwissende Leute erwecken Krafte, die sie nicht kennen und
von denen sie nicht wissen, woher sie stammen. Sie beherrschen sie
auch nicht und sind ihnen vollkommen ausgeliefert. Mit dem
Spiritismus sollen sich nur Menschen befassen, die vollkommen
unbeeinfluBbar sind, die eingehendes psychologisches Wissen und
groBe Erfahrungen haben und mit einer enormen bewuBten
Willenskraft und Selbstbeherrschung ausgestattet sind.



Gelibde

Nach und nach sah ich ein, daB ich in den verschiedenen spiritistischen
Kreisen nichts mehr zu suchen hatte. Die Erfahrungen, die ich dort
sammelte, 6ffneten mir aber das Tor zu der menschlichen Seele, und
ich sah entsetzt, wie verlassen und wie einsam die Menschen in der
groBten Finsternis der Unwissenheit umherirren. Meine eigene
Medialitat bot mir Gelegenheit, in das enorme Gebiet des UnbewuBten
hineinblicken zu kénnen. Ich sezierte mich selber mit grausamer
Strenge und lieB mich nicht durch unsichere und nebelhafte Theorien
verblenden. Ich ging in diesem Dschungel mit meiner kleinen Axt
immer weiter, Schritt um Schritt. SchlieBlich fliihrte mich der
Spiritismus zum Studium der Psychologie. Ich begann die westliche
Wissenschaft der Psychologie griindlich zu studieren, da ich damals von
dem enormen psychologischen Wissen der Orientalen - der Inder und
Chinesen - noch keine Ahnung hatte.

Wenn jemand nach etwas ernsthaft strebt und sich diesbeztiglich
vollkommen konzentriert, hilft ihm immer auch das Schicksal voran.
Nach einer grindlichen theoretischen Vorbildung kam ich in Verbindung
mit dem Chefarzt der staatlichen Irrenanstalt, und er half mir, auch
eine grindliche und systematische Schulung in der Praxis zu erlangen.
Ich bekam die Erlaubnis, in der staatlichen Irrenanstalt die Kranken zu
studieren. Ich durfte mich mit den Kranken jeder Abteilung
beschaftigen, durfte sogar in die Abteilungen der rasenden mannlichen
und weiblichen Kranken.



Einweihung (135)

Als ich einmal abends nach Hause kam, saB ich lange allein in meinem
Zimmer und versuchte, in meinen Gedanken Ordnung zu schaffen.
Entsetzlich, was ich in der Irrenanstalt erlebt hatte! Entsetzlich! Dantes
«Inferno» ist noch mild, verglichen mit dem, was man dort zu sehen
bekommt. Und wie viele Kranke gibt es auf dieser Erde, die so leiden,
eingesperrt und nicht eingesperrt, und wie viele Gesunde gibt es, die
durch diese Leidenden selber leiden miissen, allmahlich selbst krank
werden und auch zugrunde gehen. Wie viele Kranke gibt es, die, weil
sie sich normal benehmen und keinen Stempel an ihrer Stirne tragen,
daB sie geisteskrank sind, unwissende Menschen tauschen; sie nehmen
manchmal hohe Stellungen ein, heiraten ahnungslose, glaubige
Menschen, dann aber richten sie ihre Angehérigen, ihre Umgebung und
Familie, oft ganze Unternehmungen, sogar ganze Lander zugrunde.

Die Hoélle lag offen vor meinen Augen, und ich stand verzweifelt vor
dem unermeBlichen Ozean der Leiden, verzweifelt vor der Hilflosigkeit
der Menschheit diesem schrecklichen Elend gegenuber.

Es muB etwas geschehen, alle Menschen miissen aufgeklart werden
Uber die verschiedenen Gefahren, welche seelische Erkrankungen
verursachen. Alle gesunden Menschen missen zusammenhalten, um
mit vereinten Kraften gegen dieses Elend zu kampfen.

Die Beschaftigung mit den Kranken 6ffnete mir die Tilre zu den tiefsten
Geheimnissen der verschiedensten Menschen und Familien, und ich
erkannte mit Entsetzen, daB viel mehr kranke als gesunde Menschen in
der Welt leben. Ich sah die unzahligen Abnormitaten und seelischen
Krankheiten, die die Menschen in sich tragen, und sah, daB es deren
sehr viele gibt, die man bei richtiger Behandlung noch retten kénnte
oder wo man oft mit einfachen Mitteln, manchmal nur durch einen
Wechsel der Umgebung, die gesunde seelische Einstellung
wiederherstellen und so das verlorene Glick noch mancher Familie
zuriickgeben kénnte.



Einweihung (136)

Ich saB und gribelte nach, wieviel man erreichen kénnte, wenn jeder
gesunde Mensch sich dieser Arbeit widmen wirde. Und ich dachte, daB
ich mich mit allen meinen Kraften fir diese Arbeit, fir die Milderung
der Leiden, einsetzen wolle, aber wie und wo soll man anfangen?

Wo finde ich eine Hilfe?

Wie ich so dasaB und mir diese Frage stellte, hatte ich auf einmal die
GewiBheit, daB jemand im Zimmer neben mir stehe. Die
Gedankeniubertragungen und spiritistischen Experimente hatten meine
Nerven so verfeinert und geschult, daB, wenn man mich mit
verbundenen Augen in ein Zimmer fuhrte, ich sagen konnte, ob das
Zimmer leer war oder ob sich jemand darin befand. Ich konnte auch
sagen, welchen Charakter der eventuell Anwesende hatte. Ich erkannte
jetzt das wohlbekannte prickelnde Gefiihl, das mir, wie ein elektrischer
Strom, die Gegenwart eines Lebewesens meldete. Ich flihlte aber jetzt
eine wohlbekannte Ausstrahlung, aber noch immer wuBte ich nicht,
woher ich diese kannte, diese erhabene, ganz reine, sehr machtige
Ausstrahlung ... und ich horte wieder die wohlbekannte Stimme in
meinem Inneren:

«Wo du eine Hilfe findest? Bei dir selbst! Siehst du, das ist eben das
Ubel, daB alle von auBen her auf Hilfe warten, und da alle Hilfe
erwarten und nicht Hilfe geben, bekommt kein Mensch Hilfe. Wenn
dagegen alle Menschen Hilfe geben wiirden, so wirde ein jeder Hilfe
erhalten. Dann kénnte man die Erde von allen Leiden befreien!»

Ich antwortete der inneren Stimme: «Ich weiB nicht, wer du bist oder
Uberhaupt, was flr eine Kraft du bist, ich hére nur deine Stimme, die
mir immer die Wahrheit sagt. Du siehst meine Gedanken, mein den
Menschen unsichtbares inneres Wesen, und ich brauche dir nicht zu
sagen, daB ich mein ganzes Leben der Linderung der Leiden anderer
widmen will. Wenn ich auch nur ein Staubkorn bin, so will ich mit



Einweihung (137)

diesem Staubkorn die heilende Kraft vermehren. Mich kann im Leben
sonst nichts mehr interessieren, ich kann mich Gber nichts mehr
freuen, solange ich die Leiden anderer standig in meinem BewuBtsein
trage. Ich will bei der Erlésung der Erde Mitarbeiter werden!»

«Achtung!» sagte die innere Stimme, «gib acht mit den groBen
Worten! Mitarbeiter sein bedeutet Pflicht und Opfer. Dann ist es mit
deinen Unvollkommenheiten aus! Dann darfst du dich keine Minute
vergessen, du muBt standig wach sein, daB du keinen einzigen Schritt
gegen die ewigen Gesetze tust. Alle Versuchungen, die du bisher nicht
bestanden hast, werden dich wieder heimsuchen, wieder in deinem
Leben auftauchen, und wehe dir, wenn du sie nicht bestehst. Kein
Sterblicher kann mit den gottlichen Kraften spielen. Nie mehr darfst du
die Krafte, die du als Mitarbeiter erlangst, zu personlichen Zwecken
gebrauchen. Nie darfst du personliche Gefiihle haben oder etwas vom
personlichen Standpunkt aus betrachten. Gib acht, lebe lieber dein
personliches Leben weiter wie die Gbrigen Menschen, als daB du als
Mitarbeiter versagst. Ich warne dich.»

«Ich habe keine Angst», antwortete ich. «Ich bin mit dem persénlichen
Leben so fertig, daB ich mir personlich nichts mehr wiinsche. Nach
allem, was ich erlebt und erfahren habe, kann ich keine persénliche
Freude mehr haben. Ich fiirchte mich vor keinen Versuchungen. Ich
werde ihnen widerstehen, weil ich keine Illusionen mehr habe. Ich will
am groBen Werk Mitarbeiter sein!»

Ich horte eine Weile nichts, fiuhlte nur eine ganz groBe Liebe auf mich
einstrahlen. Dann hérte ich wieder: «Deine Selbstsicherheit ist mir
wohlbekannt, mein Kind, aber vergiB dich diesmal nicht ...»

Ich saB auf dem Diwan, rieb meine Stirne, schaute mich um -, das
Zimmer war leer. Wer war das, wer ist das? - oder was flir eine Kraft
ist das, die zu mir mit einer wohlbekannten Stimme spricht? - woher



Einweihung (138)

kenne ich diese Stimme - und woher kennt sie meine
«Selbstsicherheit» - und wann hatte ich nicht genug achtgegeben, daB
ich mich diesmal nicht vergessen sollte?

Aber ich bekam keine Antwort mehr.



Aufleuchten

Tage vergingen, Wochen vergingen, Monate vergingen ... Ich wartete
auf ein Zeichen, auf eine Wegweisung, was ich tun misse, was meine
Pflicht und mein Opfer sein sollten, wie die Stimme des Unsichtbaren

mir sagte, aber ich horte die Stimme nicht mehr ...

Wie oft versuchte ich mich in den gewlinschten Zustand zu versetzen,
das eigentimliche unbeschreibliche Summen und Prickeln im ganzen
Korper zu fuhlen, als ob man sich in Kohlensaure baden wiirde - meine
Sinnesorgane zu verschlieBen und nach innen zu 6ffnen und dann die
Stimme zu hoéren ... es gelang mir nicht.

Ich war ratlos. Ich wartete standig auf ein Zeichen, umsonst. Die Zeit
wollte ich aber nicht vergeuden; so dachte ich, das allerbeste sei es,
meine taglichen irdischen Pflichten so gut als mdglich zu erfillen, und
ich hoffte, daB mir die innere Stimme inzwischen sagen werde, was
meine Pflicht als Mitarbeiter im groBen Werke sein wiirde. Ich dachte
auch, daB so, wie eine Fensterscheibe rein sein misse, wenn man
durch sie die Sonne klar erblicken wolle, so misse ich zuallererst meine
Seele von jeder egoistischen Einstellung befreien, wenn ich die
Wahrheit vollkommen klar sehen wolle. Der erste Schritt dazu ist, zu
erkennen, was in mir steckt. Wenn ich mein inneres Wesen grtndlich
kennengelernt habe, kann ich es auch reinigen.

Ich begann die Quelle und Beweggrinde aller meiner Gedanken,
meiner Worte, meiner Bewegungen und Handlungen zu erforschen.
Was fir eine unbewuBte Kraft arbeitet in mir? Woher stammen meine



Einweihung (140)

Gedanken? Was will in mir, daB ich diese oder andere Worte sage,
warum will ich gerade dies tun und nicht etwas anderes? Wenn ich
mich Uber etwas freute, untersuchte ich, weshalb ich dartiber Freude
empfand. Wenn mich etwas deprimierte oder argerte, forschte ich nach
den Beweggriinden. Wenn ich jemanden sympathisch oder
unsympathisch fand, analysierte ich mich sofort, um welcher
Eigenschaften willen ich das fand. Ich beobachtete mich standig,
warum ich etwas gerne, etwas anderes dagegen nicht gerne tat. Wenn
ich redselig war, forschte ich nach den Ursachen, die mich zum Reden
trieben, wenn ich schweigsam war, warum ich keine Lust zum
Sprechen hatte. Jedes Wort, das aus meinem Munde hervorkam,
analysierte ich, ob es vollkommen wahr sei, ob es hiemanden verletze.
Ich beobachtete die Wirkungen meiner Worte und meiner Taten auf
den anderen, der mir gegentiberstand. Ich versuchte mich standig in
Gedanken mit dem auszutauschen, mit dem ich eben sprach: was
wirde ich flihlen, wenn er mir dieselben Worte sagen wiirde, die ich
ihm sagte? Ich hielt mich fortdauernd, ununterbrochen unter Kontrolle.

Dieses fortwahrende Sezieren hat mir unermeBliche Schatze
eingebracht. Ich lernte nach und nach die Zauberwelt des Unter- und
OberbewuBtseins kennen. Ich erkannte die verschiedenen
Offenbarungen ein und derselben Kraft, von den niedrigsten Trieben an
bis zum héchsten geistigen Selbst. Ich erkannte, daB wir freie Wahl
haben, uns mit den Trieben zu identifizieren oder Herren der Triebe -
das heiBt wir selbst - zu bleiben! Ich erfuhr, daB nur der Mensch frei
ist, der seine Triebe beherrscht und nicht der Sklave seiner
Leidenschaften, Begierden und Wiinsche ist.

Neben meiner fortdauernden Selbstanalyse studierte ich weiter
Psychologie und Philosophie, aber ich vernachlassigte auch meine
Schnitzereien und mein Klavier nicht. Die klinstlerische Arbeit ist eine
wunderbare Gelegenheit, sich in sich selbst zu vertiefen und zu
versenken und Uber verschiedene Dinge nachzugribeln.



Einweihung (141)

Es geschah einmal, daB ein Kunstkritiker als Gast bei uns war und
meine selbstgeschnitzten Mébel sah. Uber dem Bett hatte ich einen auf
der Fléte spielenden geschnitzten Faun. Der Asthet fragte mich, ob ich
diese Figur zuerst in Lehm modelliert habe. Ich antwortete ihm, daB ich
gar nicht wisse, wie man in Lehm modelliert, sondern daB ich die Figur
gleich in Holz geschnitzt hatte. «Was Uberflissig war, schnitzte ich
einfach weg», sagte ich.

«Sie haben aber Anatomie gelernt?» fragte er wieder.

«Nein, ich studierte Musik und konnte nicht gleichzeitig auf zwei
Hochschulen gehen.»

Er schaute noch eine Weile meine Schnitzereien an, dann sagte er: «Es
ist doch eine Siinde, daB Sie keine Bildhauerin geworden sind.»

«Ohne es zu erlernen, bleibe ich immer eine Dilettantin, und das will
ich nicht sein. Auf der Kunstakademie kann ich mich aber nicht
einschreiben lassen, weil ich meinen Mann und mein Kind nicht
vernachlassigen will.»

«Warten Sie», sagte er wieder, «ich spreche mit dem Direktor der
Kunstgewerbeschule. Vielleicht erlaubt er Ihnen ausnahmsweise, nur
die Fachstunden zu besuchen. Sie brauchen die Nebenfacher nicht, und
ich glaube, es wird sich eine Mdglichkeit finden, daB Sie als
auBergewohnliche Schilerin in die Kunstschule aufgenommen werden.»

So wurde ich zuerst Schilerin der Kunstschule und spater unseres
derzeit groBten Bildhauer-Meisters. Als ich mich bei ihm zum erstenmal
meldete, kam er ganz nahe an mich heran, schaute forschend in mein
Gesicht und sagte Uberrascht: «Wie interessant! Jetzt sehe ich das
erstemal bei einem lebendigen Menschen agyptische Augen. Wissen
Sie, daB3 Sie agyptische Augen haben?»



Einweihung (142)

«Nein», antwortete ich, «ich weiB nicht einmal, was der Unterschied
zwischen gewdhnlichen und agyptischen Augen ist.»

«Die Augendéffnungen sind an der Seite langlich aufgeschlitzt, und
deshalb liegen die Augenlider auch ganz anders auf den Augen als bei
den westlichen Rassen. Wenn Sie ein Bildwerk sehen, erkennen Sie
sofort an diesem Charakteristikum der Augen, ob es agyptisch ist. Nie
dachte ich aber, daB ich bei einem lebendigen Menschen solche Augen
finden wiirde. Die heutigen Agypter haben solche Augen nicht mehr.
Nur aus Bildern kennt man sie. Genau so existiert der langliche
agyptische Schadel nicht mehr. Wir kennen auch ihn nur von den
Plastiken. Aber woher haben Sie diese Augen?»

Ich lachelte hoéflich und sagte: «Ich weiB es nicht, Herr Professor.
Vielleicht ist es ein Atavismus?» Er ldchelte auch, dann gab er mir eine
Arbeit ...

Nach einem Jahr kam er in das Atelier, wo ich arbeitete, er hatte
mehrere nebeneinander, und sagte mir: «Ich hehme von Ihnen kein
Honorar mehr an. Wenn Sie kein Atelier haben, kénnen Sie hier
arbeiten. Dieses steht Ihnen weiter zur Verfligung, aber als
selbstdandigem Kiinstler. Sie brauchen meine Fihrung nicht mehr, nur
noch Ubung, um sich in der Gestaltung immer besser ausdriicken zu
kdénnen.»

Ich bedankte mich fir seine Mihe, und da ich zu Hause ein groBes
Atelier hatte, damals war ich schon langst ausstellende Kiinstlerin,
arbeitete ich zu Hause weiter. Er blieb unser Freund und kam auch
noch spater, um sich ber meine Arbeiten auszusprechen.

Die Arbeit machte mich glicklich. Wahrend ich arbeitete, erlebte ich
vollkommenes Glick. Ich arbeitete wie in Ekstase. Fiir mich hérte die
AuBenwelt, die Zeit auf, ich empfand keine kérperlichen Wiinsche,



Einweihung (143)

Hunger oder Durst, ich vergaB tGberhaupt meine Person. Ich bemerkte,
daB eine Kraft in meine Nerven stromte, wahrend ich vollkommen
konzentriert arbeitete, die auf meinen Koérper heilend und auf meinen
Verstand erleuchtend wirkte. Es passierte mir haufig, daB ich, wenn
ich, auf meine Arbeit konzentriert, an gar nichts anderes dachte,
plotzlich eine Wahrheit erblickte, die in gar keinem Zusammenhang mit
meiner Arbeit stand. So bekam ich oft Antwort auf tiefe Probleme, die
mich beschaftigten, auf philosophische, psychologische oder andere
ungeléste Fragen. In solchen Fallen blieb das Modellierholz in meiner
Hand, ich stand einen Augenblick regungslos und schaute mit meinem
geistigen Auge die neue Wahrheit, die nheue Entdeckung. Ich hatte in
diesen Momenten das Geflihl, als ob mein Kopf den Boden eines lber
mir liegenden Stockwerkes durchgeschlagen hatte. Ich tauchte dort
auf, schaute mich in dem so sichtbar gewordenen Raum um und sah
die Schatze, die dort verborgen lagen. Diese aufblitzenden
Erleuchtungen kamen nach und nach immer haufiger, nicht nur
wahrend der Bildhauerarbeit oder des Klavierspielens, sondern fast
immer, wenn ich mich auf etwas konzentrierte.

Ich erlebte einmal etwas ganz Sonderbares! Es geschah aber nicht
wahrend der Arbeit, sondern abends, als ich eben einschlafen wollte.

Unsere Betten standen nebeneinander, und wir beide hatten die
Gewohnheit, vor dem Einschlafen noch ein wenig bequem im Bett zu
lesen. An diesem Abend lasen wir auch, fréohlich nebeneinander liegend.
Ich wurde schlafrig und sagte meinem Manne: «Du, ich bin schlé&frig,
gute Nacht», 16schte meine Nachttischlampe, streckte mich und schloB
die Augen, um zu schlafen. Ja, ich machte meine Augen zu, aber ich
sah im Zimmer doch alles! Ich sah mit geschlossenen Augen das ganze
Zimmer, alles, was im Zimmer war, und ich sah auch meinen Mann im
Nebenbett, wie er im Buch eben weiterblatterte. Ich 6ffnete rasch
meine Augen, um zu sehen, ob mein Mann tatsachlich im Buch blattere
oder ob die ganze Erscheinung nur aus meinem Innern projiziert sei.



Einweihung (144)

Aber seine Bewegung setzte sich fort! Ich machte meine Augen wieder
zu, dennoch sah ich alles. Bei dieser Uberraschung saB ich in meinem
Bette auf, schaute mit geschlossenen Augen herum, ich sah alles ganz
klar! Nur das war sehr merkwiirdig, daB ich alle Dinge nicht plastisch -
in drei Dimensionen - sah, sondern daB alles, wie meine Augenlider,
durchsichtig war und flach wie ein photographisches Negativ, dhnlich
einem Rontgenbild, aber noch viel klarer, durchsichtiger. Ich sah z.B.
meine Nahmaschine durch ihre Holzhille, die Bilder an der Wand im
Nebenzimmer durch die geschlossene Tiire, sah die Kleider im Schrank
und alle meine kleinen Sachen chaotisch hintereinander im
Schreibtisch. Das ganze Bild war wie ein Abdruck aller Dinge, die
hintereinander da waren.

Mein Mann schaute eine Weile erstaunt zu, wie ich meinen Kopf mit
geschlossenen Augen herumdrehte, dann fragte er: «Was machst du?»

Ich antwortete aufgeregt, daB ich alles mit geschlossenen Augen sahe.
Er wurde neugierig und machte verschiedene Versuche mit mir, ob ich
sahe, wieviel Finger er mir zeige, und ahnliche Dinge. Ich sah in
seinem Korper sein Skelett, aber auch seine Organe, alles
hintereinander. Es war unheimlich, aber meine sehr auf Humor
eingestellte Natur gewann die Oberhand, und ich muBte laut lachen,
wie er durchsichtig so komisch aussah.

SchlieBlich muBten wir schlafen. Ich schlief wie immer ruhig, und am
anderen Tag sah ich wieder normal und nur mit geéffneten Augen. Die
merkwiirdige Erscheinung wiederholte sich damals eine Zeitlang nicht
mehr. Ich arbeitete an meinen Bildhauerarbeiten ungestért weiter.

Neben meiner Bildhauerei vernachlassigte ich auch meine
psychologischen Studien nicht. Es kamen immer mehr Menschen zu
mir, um ihre seelischen Probleme mit mir zu besprechen. Dadurch
sammelte ich auch immer mehr praktische Erfahrungen.



Einweihung (145)

So vergingen mehrere Jahre: im Winter ununterbrochen Arbeit, im
Sommer das gemeinsame Leben im Familienkreise am groBen See, wo
wir die Natur und das Zusammensein genossen.



Visionen

Es brach eine Periode in meinem Leben an, in welcher ich éfters in
hellwachem Zustande Visionen hatte. Manche wirkten so erschitternd
auf mich und auch auf mein weiteres Leben, daB ich die wichtigsten
erwahnen muB.

Am Ende eines jeden Sommers machte ich mit meinem Manne eine
Reise durch verschiedene Lander. Einmal, auf der Rickreise aus Italien,
blieben wir eine Zeitlang in den Dolomiten fiir einige Bergtouren. Hier
erlebte ich eine meiner erschitterndsten Visionen.

Eines Abends kamen wir ins Hotel zuriick, und nach der anstrengenden
Bergtour legte ich mich nieder. Wahrend der Wanderung hatte die
Sonne mit solch durchdringender Kraft geschienen, daB ich das Geflhl
hatte, als ob die Sonnenstrahlen wie Speere meinen Ricken und mein
Herz durchstéchen. Die gewaltigen rétlichen Felswande warfen den
Sonnenschein vertausendfacht zuriick, die ganze Atmosphdre wirkte
damonisch, alles gliihte, als ob wir in der Vorhalle der Hélle gingen. Ich
war wirklich froh, als wir endlich den Riickweg antraten und die Sonne,
die in diesem Gebirge wie ein héllischer Flammenwerfer wirkte, hinter
dem Horizont verschwand.

Ich legte mich friih zu Bett und streckte mich aus, um einzuschlafen. In
diesem Augenblick iberkam mich das Gefihl, daB die ganze
Zimmerdecke auf mich herunterstirze und ich in grundloses Nichts
falle, daB ich sofort sterben muisse. Kurz gesagt, ich bekam eine heftige
Herzattacke, wie der auf den verzweifelten Ruf meines Mannes



Einweihung (147)

herbeigeeilte Arzt feststellte. Er gab mir eine Einspritzung; die Nacht
verging, aber ich hatte noch immer kaum Puls, und das Geflhl der
Vernichtung qualte mich. Ich lernte kennen, was Todesangst ist. Wie
immer, so auch jetzt, beobachtete ich mich und stellte fest, daB
Todesangst ein kdrperlicher Zustand ist. In meinem BewuBtsein war
Ruhe, ich flrchtete mich nicht vor dem Tode, und doch litt ich unter
solch entsetzlicher Todesangst, daB ich keine geeigneten Worte finde.
Es war einfach unertraglich! Ich war nicht mehr ganz in dieser Welt,
aber auch nicht driiben, ich schwebte im Nichts. Ich litt so wahnsinnig
darunter, daB ich dachte, lieber sofort sterben zu wollen, als diese
schreckliche Qual noch weiter ertragen zu miissen. Ich gab den Kampf
auf, ich wollte bewuBt in den Tod hineingehen, nur um mich von der
Todesangst zu befreien ...

Als ich aber mit meinem BewuBtsein in dies Nichts - wovor ich solch
wahnsinnige Angst hatte - hineingleiten wollte, dehnte sich plétzlich der
Raum, und die Unendlichkeit 6ffnete sich vor meinen erstaunten

Augen. Ich sah in dieser Unendlichkeit einen langen, langen Weg sich
weiterschlangeln, an dessen Ende, jenseits alles Verganglichen, schon
in der Ewigkeit, eine herrliche mannliche Gestalt aus blendendem Licht
stand, die Arme mit unaussprechlicher Liebe ausgebreitet. Er war
unendlich weit von mir, und sein Antlitz glanzte und strahlte in solchem
Licht, daB es mich blendete und ich seine Gesichtszlige nicht erfassen
konnte. Dennoch wuBte ich, daB er der Erléser der Welt ist.

Auf dem Wege bewegten sich langsam ovale Wesen vorwarts, die wie
Eier ausschauten, die aber, indem sie sich langsam zusammen
vorwarts bewegten, auf mich den Eindruck einer Schafherde machten,
bei welcher man die Beine der Schafe nicht sieht, nur die runden,
weichen Rucken der Tiere. Ich muBte ihnen, am Anfang dieses Weges
stehend, den Weg zeigen. Ich stand da, die Schafe auf den Weg
treibend, und sie gingen langsam, gleichmaBig weiter in der Richtung
der Lichtgestalt, die sie mit offenen Armen erwartete. Diejenigen, die



Einweihung (148)

Ihn erreichten, gingen in sein Licht hinein und verschwanden,
verschmolzen mit diesem Glanz. Der ganze, unendlich scheinende Weg
war wie ein nie aufhdérender riesiger Strom, bestehend aus diesen
ovalen Wesen, von welchen ich wuBte, daB es Menschenseelen waren.
Und ich zeigte den Weg, und es kamen immer wieder Seelen, und ich
muBte auch diesen und immer neuen und immer weiter
herbeistromenden Seelen den Weg weisen ...

Es wurde mir bewuBt, daB ich jetzt noch nicht sterben wiirde, weil ich
diese Arbeit noch vor mir hatte, und daB ich so lange Uberhaupt nicht
sterben kénne, bis ich diese Aufgabe erfillt hatte. Und ich wuBte, daB
diese Arbeit sehr lange dauern wirde, bis endlich meine Zeit auf der
kosmischen Uhr abgelaufen ware und ich selbst in meine Lichtheimat
zurickkehren diirfe, wo auch mich die ewig strahlende Liebe erwarte ...

Unendlicher Friede kam Uber mich, und mein Herz begann, zwar noch
sehr schwach, aber doch normaler, zu arbeiten. Ich schaute auf meinen
Mann, er beobachtete mich mit sorgenvollem Gesicht. Ich konnte
meine Zunge wieder etwas bewegen, und ich sagte ihm leise, daB mir
etwas besser sei. Der arme alte Knabe weinte wie ein Kind vor Freude,
daB ich wieder sprechen konnte und daB in meine Augen das Licht
zurlickkehrte.

Noch einen Tag mubBte ich liegen, dann war ich so weit hergestellt, daB
wir nach Hause reisen konnten. In kurzer Zeit war wieder alles gut.

Im Sommer, am groBen See, (berkam mich fast immer der
eigentiimliche Zustand, in welchem ich fur Visionen oder fur
Ubernahme und Aussendung telepathischer Botschaften empfanglicher
war als sonst. Einmal, in den Sommerferien, gingen wir nach einem
frohlichen Tage zu Bett. Das Haus wurde still, und ich schlief neben



Einweihung (149)

meinem Manne ein. Ich traumte allerlei chaotische, scheinbar
unzusammenhdngende Bilder, als ich auf einmal, schon im Traum,
Schritte horte, langsame, schliirfende Schritte, und ich wachte plétzlich
auf ... ja natdrlich, ich schlummerte nur so sitzend, als ich bei der
Treppe saB und lange niemand vorbeikam, von dem ich etwas erbetteln
konnte. Jetzt weckte mich das erwartete Gerausch, jemand kam ... ich
wurde ganz wach, 6ffnete meine Augen: da sehe ich, daB die
schlirfenden Schritte von einem sehr alten, gebrochenen Manne
stammten, der eben bis hieher gelangt ist und sich mir gegentber auf
die andere Ecke der Treppe setzt. Die Treppe flihrt aus diesem
hochgelegenen Stadtteil in die Stadt hinunter, und da hier oben viele
staatliche und stadtische Amter sind, gehen hier téglich Tausende
treppauf, treppab. Nur zur Mittagszeit, wie jetzt, entsteht eine kleine
Pause, wo der standige Strom der Menschen abnimmt. Es ist ein guter
Posten flir mich, da zu sitzen; das Dach des Treppeneinganges schitzt
mich vor Regen, und ich habe gute Einnahmen. Ich habe meine
Stammagaste, die mir jeden Tag Almosen geben, wenn sie in ihre Blros
eilen. Aber was fiur eine Frechheit ist es von diesem alten Bettler, dal
er gerade hieher kommt, um zu betteln? Es wird mir schaden, denn die
Leute geben nicht gleichzeitig zwei Bettlern, und so verliere ich sicher
die Halfte meines Einkommens. Ich schaue argerlich auf ihn und will
ihm sagen, er soll woanders betteln gehen, dies ist mein Platz, er soll
sofort von hier weg! Ich schaue ihn an, und es packt mich ein
unsicheres Gefuhl. Ich bohre meine Augen in die seinen ..., es wird mir
unbehaglich - ich sehe, daB er auch in Verlegenheit gerat, er macht
eine Bewegung, als ob er gerne weglaufen wirde, aber es ist zu spat -
ich erkenne ihn und er mich, wir erkennen einander ... Oh Vater des
Erbarmens verlaB mich nicht!

er ist es, den ich in meinem ganzen Leben suchte, der mich verlassen
hat und den ich nie vergessen konnte ... Und jetzt sitzt er mir
gegeniliber und ist ebenso ein Bettler wie ich ... Oh, daB wir uns so
wiedersehen mussen!



Einweihung (150)

Ich schaue ihn an, sein runzeliges, altes Gesicht, seine Haut, seine
Lippen héngen schlaff, seine dinnen Haare und sein Bart sind
vernachlassigt, seine Kleidung besteht aus verschiedenen alten,
verbrauchten, zusammengebettelten Fetzen. Was ist aus dem einstigen
eleganten, schonen Kavalier geworden? Er schaut mit Schreck,
schuldbewuBt und beschamt zurlick, sein altes, unbeherrschtes Gesicht
verzerrt sich, sein schlaffer Mund kriimmt sich, er beginnt tonlos zu
weinen. Er hebt seine Hande, um seine Tranen wegzuwischen - da sehe
ich seine Hande, briichige Haut voll Wunden - schmutzige, lange Nagel
- abstoBend, steif, vernachldssigte, gichtknotige Finger. Oh, diese
Hande, die einst so schon, so elegant, so gepflegt waren, die kiissen zu
diarfen mich glicklich machte ...

Ich betrachtete meine Hande ... Oh Entsetzen! ... Es sind genau so
vernachlassigte, alte Hande. Wie ich sie aufhebe, sehe ich die von Gicht
verkrimmten Finger, die Haut hart und steif, auch voll von tausend
blutigen Rissen. Seit wann sind meine Hande so eklig, so abstoBend?
Ich weiB3 es nicht! Ich dachte nie daran, mich zu beobachten. Ich lebte
wie ein Schlafwandler. Jetzt besinne ich mich, wie aus einem
halbwachen Zustand erwachend, als ob ein dicker, undurchdringlicher
Nebel auf meinem BewuBtsein gelegen hatte. Jetzt schiebt sich der
Nebel plétzlich weg, und ich sehe auf einmal alles klar. Mein ganzes
Leben, meine ganze Lage unter den Menschen, die mich wie ein
halbtierisches Wesen behandelten, ohne Liebe, ohne Mitleid. In meinem
halbbewuBten Zustande duldete ich alles - die vielen Schlage, die
Herzlosigkeit, den Spott - als sich die Leute im Hof GUber mich wegen
meiner Unvollkommenheiten und meiner Hilflosigkeit lustig machten.
Wie ware es mir eingefallen, auf die Beschaffenheit meiner Hande oder
Uberhaupt auf mein Aussehen zu achten? Als ich jung war, wollte ich
manchmal hibsch sein, um ihm zu gefallen, damals band ich farbige
Bander in meine Haare; aber nachdem ich ihn und das Kind verloren
hatte, war mir alles gleichgultig. Es fiel mir Gberhaupt nie mehr ein, in
einen Spiegel zu schauen, und ich kimmerte mich nicht darum, wie



Einweihung (151)

meine Hande aussahen, sondern nur darum, was man in meine
ausgestreckten, bettelnden Hande hineintat. Ja jetzt, da Klarheit in
meinen Kopf kommt, erinnere ich mich plétzlich, daB manche Leute, als
sie mir das Geldstiick in die Hand legen wollten und ich gierig danach
griff, ihre Hande angeekelt von den meinigen zuriickzogen und das
Geld fallen lieBen, um meine Finger ja nicht zu berthren. Jetzt verstehe
ich, es ekelt mich selbst, wenn ich auf meine morschen Hande und auf
meine schmutzigen, stinkenden, zerrissenen Bettlerfetzen schaue. Wie
mag wohl mein Gesicht aussehen? Oh, wenn er mich damals nicht so
herzlos verlassen hdtte, wiirde jetzt keiner von uns in dieser
schrecklichen Verwahrlosung sein, und ich hatte auch das Kind nicht
verloren ... Warum? Warum muBte das alles so sein, und warum
mussen wir uns jetzt am Ende so begegnen? Das Leben ist aus - nichts
kénnen wir gutmachen - nichts! Alles ist aus, es ist zu spat ... zu spat.

Unsagbare Hoffnungslosigkeit und grenzenlose Verzweiflung
Uberwaltigen mich, ein schrecklicher Schmerz durchdringt mein ganzes
Wesen - ich flihle, daB mein Herz bricht - ein Krampf, der mein Herz
immer mehr zusammenprefBt ... dann wird alles schwarz vor meinen
Augen, alles verschwindet, ich falle ins Nichts ...

Jemand stéhnt, rochelnd, schnaubend ... ich hére es und will sehen,
wer es ist ... es wird langsam hell - da begegnen meine Augen dem
erschrockenen Blick meines Mannes, und ich werde mir bewuBt, daB
ich es bin, die so nach Atem ringt. Ich sitze im Bett, er schiittelt mich
verzweifelt, und als er sieht, daB ich ihn erkenne, atmet er erleichtert
auf und sagt, noch immer sehr erschrocken: «Was ist mit dir? Bist du
wieder bei dir? Ich war so entsetzt! Ich erwachte von deinem Stdéhnen,
da saBest du mit weitgedffneten Augen, aber mich erkanntest du nicht,
du schautest ins Leere, schautest auf mich, hast mich aber Gberhaupt
nicht wahrgenommen. Was hast du? Was ist mit dir? Antworte doch!»



Einweihung (152)

Ich schaue ihn an, will antworten, kann aber keinen Ton
herausbringen. Das Entsetzen preBt meine Kehle noch immer
zusammen. Langsam komme ich so weit zur Besinnung, daB ich mit
groBer Mihe so viel hervorstohnen kann: «Nicht jetzt - ich kann nicht
jetzt - morgen.»

Mein Mann fragt nicht weiter, ich falle auf meine Kissen zuriick. Er halt
nur meine Hand in der seinen, und als er sieht, daB ich mich allmahlich
beruhige, schaut er mich nochmals mit forschendem Blicke an, dann
I6scht er die Lampe.

Am nachsten Vormittag sitzen wir beide im Garten, und ich erzahle
ihm, was mit mir in dieser Nacht war, ich erzahle ihm meine Vision.

Ich war eine Bettlerfrau, die sich an ihr ganzes Leben erinnerte, und ich
bin es, war einmal diese Bettlerfrau. Ich erinnere mich an alles, was ich
damals, als ich diese Frau war, erlebt habe. Es war mein eigenes
Leben, das plétzlich wach und bewuBt wurde. Und ich erzahle ihm
weiter: «Ich war ein verlassenes leibeigenes Kind in einem groBen Hof.
Ich hatte keinen Vater, wenigstens erinnere ich mich weder an Vater
noch Mutter. Im Hof gingen viele Menschen hin und her, ein Kutscher,
der die Pferde besorgte, Knechte, die Holz hackten und die Jagdhunde
fltterten, die Kéchin, die in der groBen Kliche kochte und noch viele
andere Madchen, die in der Kiiche, im Hof und auch im Hause
arbeiteten. Ich bin in diesem Hof aufgewachsen, man stieB mich hin
und her, und seit ich mich erinnere, arbeitete ich immer, was ich eben
arbeiten konnte. Nachdem ich aufgewachsen war, half ich auch im
groBen Hause, wo die Herrschaft wohnte. Es war ein riesiges Haus mit
vielen Zimmern, und ich horte von den Zimmermadchen, daB3 dort alles
sehr, sehr schon sei. Ich durfte aber nie hinein, weil ich immer barful
herumlief, und hinein durften nur die von der Dienerschaft, die Schuhe
hatten. Ich war eine «auBere Magd». - Die Zimmer gingen auf einen
sehr, sehr langen Korridor. Diesen Korridor muBte ich rein halten. Ich



Einweihung (153)

trug vom Brunnen riesige Kiibel voll Wasser hinein, dann kniete ich
nieder und scheuerte mit einer Blrste die groBen farbigen Steinplatten
des Korridors. Ich sehe jetzt noch diese Steinplatten ganz nahe vor
meinem Gesicht, wie ich mich lber sie beuge und reibe, reibe, mich um
eine Reihe weiter zuriickziehend, weiter reibe. Dann schitte ich immer
wieder Wasser auf die Steinplatten und schrubbe weiter und noch
weiter - der lange, breite Gang will kein Ende nehmen! Und wenn ich
damit endlich doch fertig bin, kommt der Korridor im oberen Stockwerk
an die Reihe ... die Tage vergehen, Monate, Jahre vergehen, und ich
wasche und scheuere immer und immer noch die Steinplatten. Ich bin
zufrieden, denke Uber. wenig Dinge nach, in meinem Kopf herrscht ein
dicker Nebel. Ich wasche die Steinplatten gerne, sie sind farbig, und ich
habe die farbigen Sachen gerne. Fir meine Arbeit bekomme ich in der
Kiche zu essen und darf in einer kleinen Kammer hinten Uber dem
Stall schlafen. In den Hof kommen oft fremde Wagen. Die gehéren den
Gasten, die vorne am Haupteingang schon ausgestiegen sind. Die
Kutscher bringen dann die Wagen in den groBen Hof, spannen die
Pferde aus und fluhren sie so lange im Kreise herum bis sie sich
abkihlen, dann binden sie die Pferde im Stall der Gaste an. Viele Gaste
kommen zur Jagd, und dann ist der Korridor voll Dreck. Mit
schmutzigen Stiefeln kommen die vielen Herren herein, und ich mufB
schon in der Morgendéammerung den Korridor waschen, damit er, wenn
die Herrschaften aufstehen, rein ist.

Eines Tages bin ich gerade im Hof, als ihn ein wunderschéner, junger
Herr betritt. Er will nach seinem Pferd schauen und geht in den Stall. Er
laBt sein Pferd satteln, steigt auf und reitet weg. Ich schaue bezaubert
zu ihm auf, er ist so wunderschén, und einmal schaute er sogar nach
mir! Ich bewundere ihn, als ob er der Herrgott selber ware, und als er
mich in derselben Nacht in meiner kleinen Kammer aufsucht, lasse ich
bezaubert und gliicklich mit mir alles geschehen, was er von mir
winscht. Sein Gesicht leuchtete durch den dicken Nebel, der meinen
Kopf verdunkelte, und ich erlebte gliickliche Minuten in seinen Armen.



Einweihung (154)

Er kam o6fters auf die Jagd und mein Leben bestand aus manchen
glicklichen Tagen, wenn er da war, und aus Warten auf die Tage, da er
wiederkommen wiirde.

Nach einem Jahr war das Kind da. Die Kochin half mir, als ich vor ihrer
Ture hilfesuchend zusammenbrach. Ich wuBte nicht, was mit mir
geschah, nur als sie mir nach schrecklichen Qualen das Kind in die
Arme legte, fihlte ich eine Warme in meinem Herzen flr das kleine
Wesen, und zum erstenmal war ich gliicklich in meinem Leben: jemand
brauchte mich, jemandem bedeutete ich alles! Die Kéchin sprach mit
der Herrin, sie kam, schaute mich und das Kind an und erlaubte, daB
das Kind bei mir blieb. Ich werde arbeiten, versprach ich, noch mehr
arbeiten, nur das Kind sollen sie mir nicht wegnehmen ...

Als er - der Vater meines Kindes - wieder Gast im Hause war und in der
Nacht, wie sonst, zu mir kam, zeigte ich ihm glicklich das Kind und bat
ihn, mir zu erlauben, daB ich in seinem Haus, in seinem Hofe arbeite,
damit ich ihm dienen kénne. Er schrak zuerst zurtick, dann behauptete
er, es sei gar nicht sicher, daB das Kind von ihm sei. «Wer wei3», sagte
er, «welcher Knecht oder Leibeigene sein Vater ist!» Umsonst wollte ich
ihm erklaren, daB mich nie jemand angeriihrt hatte, denn ich
verteidigte mich gegen alle wie ein wildes Tier, und nur ihm erlaubte
ich, wie betaubt, alles, was er wollte. Umsonst bat ich ihn, mir zu
erlauben, in seiner Nahe zu leben, ich versprach ihm, ihn nicht zu
storen, ich wollte fir ihn arbeiten. Er horte mich eine Weile an, dann,
als ich vor ihm niederkniete und seine Knie umklammerte, stiel3 er
mich weg und lief hinaus. Nie mehr habe ich ihn gesehen. Ob er
nachher noch Gast im Hause war, weiB ich nicht. In den hinteren Hof
kam er nie mehr, umsonst wartete ich noch Jahre hindurch. Er
verschwand aus meinem Leben. Aber das Kind war da! Es bedeutete
mir alles, meine Gedanken beschaftigten sich nur mit ihm, es
bedeutete mir das Leben selbst!



Einweihung (155)

Ich rieb die Fliesen im Korridor und dachte an das Kind ... Ich zog
Wasser aus dem Brunnen und dachte an das Kind. Ich beeilte mich mit
meiner Arbeit noch mehr, damit ich mit dem Kind sein kénne. Es war
ein Madchen, hibsch und gescheit wie sein Vater. Es tat immer das
Gegenteil von dem, was ich ihm sagte, es duldete keinen Widerspruch.
Je mehr ich seine Sklavin wurde, desto weniger lieb war es zu mir.
Noch ganz klein, war es schon grob zu mir und verachtete mich. Es
gefiel ihm nichts, was ich sagte oder tat, und am liebsten schweifte es
in der Gegend herum. Oft ging es so weit, daB es erst am anderen Tag
nach Hause kam. Ich war verzweifelt und suchte es nach der Arbeit in
der Umgebung. Aber dann kam es wieder, und fliir mich war wieder
alles gut.

Eines Tages verlieB es mich und kam nie wieder. Ich wartete
verzweifelt, suchte Uberall in der Gegend - wartete und suchte - es war
auf immer verschwunden. Ich konnte nicht mehr arbeiten. Die Sonne
verfinsterte sich fiir mich, und die Welt wurde vollkommen leer. Eines
Tages konnte ich es nicht mehr aushalten, ich ging weg, um das Kind
zu suchen, und kam nie mehr zurtick. Ich wanderte von einem Ort zum
anderen und fragte Uberall, ob die Leute mein Kind nicht gesehen
hatten. Jahre vergingen, und ich suchte noch immer, aber schon ohne
Hoffnung, nur aus Gewohnheit. Ich ging nur, weil die innere Unruhe
mich weitertrieb. Die Menschen gaben mir etwas zu essen, und als
meine Kleider zerrissen waren, schenkten sie mir hie und da alte,
verbrauchte Fetzen, um meine Glieder zu bedecken. Und ich ging und
ging von Ort zu Ort, immer weiter ...

Einmal ging ich durch eine Stadt, und da traf ich auf der StraBe die
Kdchin aus dem Hofe, die inzwischen geheiratet hatte. Sie lebte mit
ihrem Manne in dieser Stadt. Sie nahm mich mit nach Hause, gab mir
zu und erzahlte, daB der Vater des Kindes ...»



Einweihung (156)

Hier ergriff plotzlich mein Mann meine Hand und unterbrach mich im
Erzahlen. TotenblaB und mit bebender Stimme sagt er: «Warte, warte!
Ich erzahle weiter, ich weiBB, was weiter kommt, ich erinnere mich, was
weiter geschah! Wahrend du erzahltest, wurde in mir auf einmal alles
klar, ich erkannte mich selber und weiB3: ich war dieser Mann, der dich
damals verlassen hat, denn ich wei3, daB ich damals wahnsinnig
leichtsinnig und verantwortungslos gewesen bin. Ich lebte nur, um
mich zu unterhalten, ich warf das Geld mit beiden Handen ohne
Bedenken hinaus, und eines schénen Tages verlor ich alles. Mein
Familiengut wurde versteigert, und ich muBte mein Land und mein
SchloB verlassen. Zuerst ging ich zu Freunden, die mit mir getrunken
und gespielt hatten, die mir meine Erbschaft vergeuden halfen. Aber
nach einigen Wochen lieBen sie mich merken, daB ich in ihrem Hause
Uberflissig sei, und ich muBte weiter. Das wiederholte sich bei anderen
sogenannten Freunden, bis es mich vor mir und vor ihnen ekelte, bis
ein wirklicher Freund mir den Rat gab zu arbeiten. Ich wollte ein neues
Leben beginnen und versuchte Arbeit zu bekommen. Aber niemand
nahm mich und meine Bitte ernst. Ich wuBte nicht, wie ich arbeiten
und was ich arbeiten sollte. Ich glitt immer tiefer und tiefer. Auf einmal
bekam ich die fixe Idee, daB mein Ungliick Gottes Strafe sei, weil ich
dich und das Kind so herzlos von mir gestoBen hatte. Ich ging zu dem
ehemaligen Freunde, wo du arbeitetest. Ich wuBte selber nicht, was ich
dort zu tun hatte, wollte nur wissen, was aus dir und dem Kinde
geworden war. Ich fand aber weder dich noch das Kind, ihr beide waret
fort, niemand wuBte, wohin ... Ich ging weiter und fand immer weniger
Freunde, die mir etwas geliehen hatten. Es war das schon ein Betteln,
und als mir niemand mehr ein Obdach und ,Darlehen' gab und ich alter
wurde, fing ich an, ganz fremde Leute um etwas Hilfe zu bitten. So
wurde ich schlieBlich ein Bettler, der von einem Ort zum anderen
wanderte, und gutherzige Menschen erlaubten mir, im Stall oder in
einer Scheune die Nacht zu verbringen. Ich brach mehr und mehr
zusammen, wurde immer alter, der Hunger Uberwaltigte mich, und
eines schénen Tages - mir war schon alles gleich - fing ich an, in der



Einweihung (157)

Stadt auf der StraBe zu betteln. Und so geschah es, daB wir einander
zum SchluB am Bettlerstand wiedergesehen haben.»

Ich horte ihm in groBter Aufregung zu, denn alles, was er sagte, war
genau so. Ich wuBte von Anfang an, daB mein Mann der alte Bettler
war, und war erschiittert, daB er sich seines damaligen Lebens bewuBt
wurde. Alles war genau so, wie er sich erinnerte, denn die Kéchin
erzahlte mir damals, als ich sie besuchte, daB3 er seine Erbschaft und
sein Vermdgen verschwendet hatte und daB er mich einmal - viel
spater - im Hof suchte, aber damals war er schon nicht mehr der
elegante Herr, sondern ein sehr vernachlassigter, in abgewetzten
Kleidern herumwandernder Landstreicher. Nachdem ich von der Kdchin
weggegangen war, suchte ich den alten Hof wieder auf und fragte
nach, ob man dort seine Adresse wiiBte. Aber es war niemand, der
wuBte, wohin er ging, wo er sich aufhielt. So ging ich weiter und
gelangte in die Stadt, wo ich standig blieb. Ich war schon alt und
konnte nicht mehr weit auf der LandstraBe wandern. Ich blieb also und
bettelte bei der Treppe. Dort erlebten wir das Wiedersehen, und dort
kamen meine letzte Stunde, meine letzten Augenblicke. Denn als ich
ihn erkannte und es mir klar wurde, wie das ganze Leben verfehlt war
und nicht mehr gutgemacht werden konnte, weil es zu spat war ... zu
spat ... das Kind war verloren und das ganze Leben war zu Ende ... da
starb ich dort, auf dem Eckstein sitzend, und alles war aus. Meine
Erinnerung hort dort auf ...

Wir schauten einander lange Zeit stumm an, wir konnten es schwer
fassen, daB zwei vernlinftigen, modernen Menschen so etwas
geschehen kénne. Das, was wir eben erlebt hatten, kann man weder
mit verschiedenen Vererbungstheorien noch mit psychologischen
Theorien erklaren. Wir wuBten, daB alles wirklich und tatsachlich so
geschehen war! Das war keine Einbildung!



Einweihung (158)

Das eben Erlebte erschiitterte uns beide tief, bis in unser innerstes
Wesen. Wir saBen noch lange stumm nebeneinander, unsere Gedanken
kreisten ruhelos. Dann sagte mein Mann: «Siehst du, ich hatte nie
daran gedacht, warum ich mich seit meiner Kindheit vom Trinken, von
Karten - oder anderen Hasardspielen -, vom Tanzen und Uberhaupt von
jeder Gesellschaft streng zuriickhielt. Dabei liegt es in meiner Natur,
gerne zu trinken, zu tanzen oder mich zu unterhalten. Jetzt ist es mir
aber klar geworden, daB, als ich damals alles verschwendet hatte und
im groéBten Elend lebte, es sich immer tiefer und tiefer in meinem
BewuBtsein einpragte, daB ich nie mehr spielen, nie mehr trinken, nie
mehr leichtsinnig sein dirfe. Ich erkannte den Wert des Geldes, von
welchem ich einfach keine Ahnung hatte. Ich erkannte auch, daB der
Wert des Menschen dort anfangt, wo er sich selber und seiner Familie
eine Existenz schaffen kann. Alle diese Erkenntnisse lagen tief in
meinem UnterbewuBtsein, denn ich war damals in dieser Einstellung
gestorben. Und deshalb wollte ich, in meinem jetzigen Leben, in meiner
Jugend nur lernen und lernen, diese Einstellung war die Kraft, die mich
zurickhielt, wenn meine Universitatskameraden sich unterhalten
gingen. Ich hatte immer Angst, da3, wenn ich tanzen ginge und mich
ins gesellschaftliche Leben stiirzte, etwas Schreckliches mit mir
geschehen wiirde. Jetzt ist mir bewuBt, daB ich mich vor dem Elend
furchtete, welches damals die Folge meines leichtsinnigen Lebens war.
Die Einstellung, daB ich nie mehr trinken und spielen dtirfe, kam aus
dem Unter bewuBten.»

«Ja», antwortete ich, «und nachdem du damals Uberhaupt nichts
gearbeitet hast, bis du jetzt tbertrieben fleiBig und nur auf Pflicht
eingestellt.»

«Freilich. In der zweiten Halfte meines damaligen Lebens wollte ich
schon arbeiten; ich hatte aber nichts gelernt, wuBte auch nicht, was
arbeiten heiBt. Als ich um Arbeit bat, vertraute mir kein Mensch eine
Arbeit an, meine Bitte wurde gar nicht ernst genommen. Spater, als ich



Einweihung (159)

schon wie ein Vagabund durch die Welt wanderte, gaben mir fremde
Leute aus Mitleid Arbeit - Holzhacken, manchmal Wagen aufladen, oder
ich half bei der Weinlese, ein anderes Mal Teppiche klopfen -, und
wahrend ich so arbeitete, mit ungeschickten, an die Arbeit nicht
gewohnten Handen, pragte sich mir der Wunsch ganz tief ein, etwas
gelernt zu haben, gewandt und kenntnisreich zu sein. Und in diesem
Leben lernte ich dann alles, alles, was ich nur konnte und werde auch
bis ans Ende meines Lebens immer lernen!»

Indem er diese Worte: «bis ans Ende meines Lebens» ausspricht,
preBte eine eiserne Hand mein Herz zusammen. Wo werden wir, das
Kind und ich, am Ende seines Lebens sein? Ich wurde starr vor
Schrecken ... Es ist ein Naturgesetz: Wenn man mit der Hand gegen
die Wand schlagt, schlagt die Wand zuriick, ohne daB sie es will! Nicht
die Wand schlagt zurlick, sondern der eigene Schlag prallt zurick, aber
den Schlag muB immer dieses Etwas zuriickgeben, worauf wir
geschlagen haben ... Nein, ich wollte diese Vorahnung nicht zu Ende
denken. Wir werden ihn nicht verlassen ... nicht ... nicht ... nicht!

Ich dachte dann liber den Zusammenhang zwischen meinem vorigen
und meinem jetzigen Leben nach. Warum dieser Schwachsinn, warum
dieser nebelhafte Zustand damals, und warum jetzt, ohne Ubergang,
meine heutigen Talente und Féhigkeiten? ... Es gab da keine Erklarung.

Wir standen noch tagelang unter dem Eindruck des erschitternden
Erlebnisses, aber dann gingen wir wie sonst mit den Nachbarfreunden
segeln, mit den Kindern alle zusammen baden, und so verblaBten nach
und nach unsere Erinnerungen aus dem vorigen Leben. Wir waren
beide viel zu niichterne Menschen, um uns mit vergangenen Dingen zu
beschaftigen. Mein Mann muBte nach einigen Tagen ohnehin verreisen,
denn sein Urlaub lief ab. Ich blieb mit meinen Geschwistern und den
Kindern in der Villa allein.



Einweihung (160)

Die ganze Gegend des groBen Sees war vulkanischer Herkunft, und
wahrscheinlich wirkten diese Ausstrahlungen so stark auf mich, daB ich
dort sehr haufig Visionen hatte. Ich habe eine niichterne Natur und
suche hinter jeder Erscheinung einen natirlichen Grund. Ich glaubte
nie an Gespenster oder Damonen, und wenn mir jemand Uber
verschiedene nachtliche «Erscheinungen» erzahlte, die hier oder dort in
einem alten SchloB alltaglich sind, so lachelte ich darliber Gberlegen,
wie es die unerfahrenen Menschen zu tun pflegen und dachte im
geheimen, daB die Leute eine starke Phantasie hatten. Am
allerwenigsten hatte ich mir «eingebildet», daB gerade ich solche
Erlebnisse haben wiirde. Es ist librigens charakteristisch, daB es in
keinem Falle gelingt, wenn man sich solche Visionen «einbilden>» will.
Eben dann, wenn man ahnungslos an ganz andere Dinge denkt,
kénnen Visionen plétzlich, vollkommen unerwartet, auftreten.

Noch im selben Sommer geschah es, als mein Mann nicht mehr bei uns
war, daB wir uns, wie sonst, nach einem fréhlichen Tage zur Ruhe
begaben. Ich ging in mein Zimmer, wo mein kleiner Sohn schon tief
schlief. Ich legte mich auch nieder, und - da es in diesem abgelegenen
Ort noch keine Elektrizitat gab - I6schte ich die Kerze und schlief ein.

Ich weiB nicht, wie lange ich geschlafen hatte, aber plétzlich wachte ich
auf und wurde auf ein Gerausch aufmerksam: es war, als ob jemand im
Zimmer herumtasten wirde. Ich griff nach den Zindhélzchen und
zliindete rasch die Kerze an ... und im nachsten Augenblick stiirzte ich
mich auf eine Schreckensgestalt, die mein Kind schon im Arme trug,
um es wegzuschleppen. Es war eine weibliche Gestalt, ahnlich wie man
die Hexen darstellt, und als ich sie mit dem Licht tberraschte, wollte
sie schon auf einem Strick oder Drahtseil, das von unseren Betten
durch das Fenster wegfiihrte, hinwegrutschen. Ich stirzte auf sie los,
packte das Kind und wollte es zurlickreiBen. Sie lieB nicht los! Ein
schrecklicher Kampf begann zwischen uns. Die Hexe war schon ein
Stickchen auf dem Seil hinaufgeglitten - es schien, als ob sie irgendwie



Einweihung (161)

damit verbunden gewesen ware, es stromte daraus ein Kraftstrom, der
ihr Kraft gab -, aber sie konnte nicht weiter, weil ich mich an das Kind
klammerte und es ihr entreiBen wollte. Aber auch sie umklammerte das
Kind und wollte es mir entreiBen. Wir zogen das Kind hin und her;
unterdessen bekam ich das sichere Gefiihl, daB sie nur noch eine kurze
Zeit lang Uber mein Kind Macht hatte und daB sie ohne das Kind
hinwegfliegen miisse, wenn sie es innerhalb dieser Zeit nicht in ihre
Gewalt bringe. So klammerte ich mich mit aller Kraft in verzweifeltem
Kampf an das Kind, sie versuchte mit ebensolcher Gewalt mich von ihm
zu trennen, bis sie plotzlich ganz unerwartet das Kind loslieB, sich auf
dem Drahtseil durch das Fenster hinausschwang und drauBen in der
Dunkelheit verschwand ...

Und ich ...? Ich kniete in meinem Bett, das Kind lag neben mir, friedlich
in vollkommener Ruhe, schén zugedeckt und schlief fest, die Kerze
aber brannte auf dem Nachttisch. Hatte ich getraumt? Und vielleicht
vergessen, die Kerze am Abend, als ich schlafen ging, auszuléschen?
Aber nein, das Zindhélzchen gliihte noch daneben. Ich hatte es also
jetzt angeziindet, und die ganze Szene muBte sich in wenigen
Augenblicken abgespielt haben. Sonst ware das Zindhdlzchen nicht
mehr warm gewesen. Ich hatte also nicht getraumt!

Ich I6schte die Kerze wieder aus, legte mich in mein Bett zurtick und
versuchte mein wahnsinnig klopfendes Herz zu beruhigen. Was war
das? Eine Hexe? Gibt es so etwas? Was ist eine Hexe? Warum malen
alle Maler Uberall gleiche Hexen, und woher nehmen sie diese Gestalt?
Woher stammt es Gberhaupt, daB es «Hexen» gibt, und warum
behaupten die Menschen, daB die Hexen auf einem Besenstiel reiten?
Warum stellt man die Hexen auf der ganzen Erde so dar, wie man sie
eben darstellt, wenn das nur eine «Vorstellung» ware? Mit einer
eisernen, langen, hangenden Nase, mit einem krummen Riicken und
mit einem Besenstiel in der Hand? Warum zeichnet man sie nicht z.B.
mit einem PferdefuB? Ja, den hat der Teufel, antwortet man. So?



Einweihung (162)

Woher wissen sie es so sicher, daB der Teufel einen PferdefuB hat und
die Hexe nicht? Wer hat schon einen Teufel und eine Hexe gesehen?
Ich habe jetzt eine kleine Ahnung, warum man in ihre Hand einen
Besen,, stiel zeichnet. Die Hexe, die ich gesehen hatte, hielt in ihrer
Hand diesen Drahtstrick oder dieses Seil oder was es war, und wie sie
darauf hinausflog, hatte ich auch leicht denken kdénnen, daB sie auf
einem Besenstiel reite. Ich verstehe, daB einfache Dorfleute, die nichts
Uber Kraftstrome wissen, denken, daB sie sich an einen Besenstil
klammert und darauf wedgfliegt. Sie war die personifizierte Dienerin des
«Bosen». Ich wuBte es einfach. Sie war Wirklichkeit, Tatsache! DaB die
ganze Szene eine Projektion, ein Blendwerk war? - Natirlich wuBte ich
das. Aber was verursacht es? Woher, stammt es und warum eben ein
solches Bild? Fur mich war das Wirklichkeit, und das Interessante dabei
ist, daB alle Leute, die so ein Blendwerk, so eine Projektion oder wie
wir es auch nennen wollen, es in derselben Form sehen. Woher tragen
wir alle im UnterbewuBten dieses Bild, wenn es aus dem
UnterbewuBtsein stammt? Man kdénnte darauf antworten, daB ich schon
Bilder von Hexen gesehen hatte und daB das projizierte Bild daher
stamme. Aber es stimmt nicht! Denn wenn die Hexe auch sehr dhnlich
der Ublichen Hexengestalt war, sah ich dennoch Uberrascht, daB sie
nicht in allen Einzelheiten so war.

Und woher dieses komische «Seil»? Das sah ich auf keinem der Bilder,
und es war doch da. Ubrigens, {iber dieses Drahtseil, das bei anderen
ein Besenstiel ist, hatte ich nach meinen Willensiibertragungs-
Experimenten eine ganz eigene Meinung. Es war, nhach meiner
Auffassung, ein Kraftstrom oder vielleicht eben ein - Willensstrom?.
Aber woher? Und von wein ausgestrahlt? Und wenn man einen
Kraftstrom als Form sehen kann, ist vielleicht die Form der Hexe auch
nur eine durch ausgestrahlte Krafte zusammengeflochtene Form? Und
was sind wir Menschen: Woher kommt die Form des Menschen? Sind
wir nicht auch aus verschiedenen Kraftstromen zusammengesetzte
scheinbare Formen? Was ist «Wirklichkeit»? Nur, was wir mit der Hand



Einweihung (163)

greifen kénnen? Sind wir Menschen nicht auch nur Projektionen, und
glauben wir nur, daB wir tatsachlich Formen sind? Sind Liebe, HaB,
Hoffnung, Verzweiflung, das Gute und das Bdse keine Wirklichkeiten?
Leidet der Mensch, oder wird er gliicklich durch diese ungreifbaren,
unsichtbaren Krafte, die nicht weniger «tatsdchlich» sind als die von
handgreiflichen «Wirklichkeiten»? Naturlich weiB ich, daB die
korperliche Form des Kindes - wie man sagt: das «wirkliche» Kind -
wahrend meines Kampfes mit der Erscheinung ruhig im Bette lag, auch
bin ich Gberzeugt, daB der ganze Kampf nur zwischen Kraften und nicht
zwischen «Korpern» stattgefunden hat, aber ist das deshalb keine
Wirklichkeit? Vielleicht waren diese Erscheinungen - das Kind und die
Hexe - viel mehr Wirklichkeit als die materielle Form des Kindes, die im
Bette lag? Was ist eine materielle Form? Nur die Resultate und die
Hulle von Kraften, die den materiellen Kérper aufbauen. Die Kraft ist
also die Ursache, der materielle Kérper nur die Wirkung. Welche ist
wichtiger und wirklicher?

So gribelte ich noch lange liber mein Erlebnis nach, das fiir mich
vollkommene Wirklichkeit war. Ich hatte ja Beweise daftlir, daB3 ich nicht
geschlafen hatte. Abgesehen davon, dal man im Schlaf, im Traum,
auch vollkommene Wirklichkeit erleben kann!

Einige Tage vergingen, und eines Abends, nachdem alle zu Bett
gegangen waren und es im Hause allmahlich still wurde, legte ich mich
auch hin. Da es an diesem Tage auBerordentlich heiB gewesen und im
Zimmer immer noch sehr schwiil war, lieB ich nicht nur das Fenster
offen, sondern 6ffnete auch die Tlre meines Zimmers, die auf den
Vorraum hinausging, so daB ich aus meinem Bette gerade auf die
Treppe, die zu den Zimmern im oberen Stockwerk filhrte, sehen
konnte.

Ich lag, und wie es meine Gewohnheit war, dachte ich tiber den ganzen
vergangenen Tag nach. Was hatte ich gut gemacht, was nicht, was



Einweihung (164)

hatte ich sagen oder tun und was nicht sagen oder tun sollen. Nachher
Uberlegte ich, was wir morgen fir die ganze Familie kochen wirden,
denn die Haushaltung war mein Gebiet. Meine Gedanken beschaftigten
sich also mit vollkommen alltéaglichen, langweiligen Dingen.

Auf einmal wurde ich darauf aufmerksam, daB3 sich von der
Eingangstlire her zwei merkwiirdige Gestalten naherten und ganz
langsam an meiner Tlre vorbeigehen wollten. Es waren zwei
lebensgroBe menschliche Gestalten, vollkommen schwarz, wie
Schatten. Sie waren aber nicht plastisch, sondern ich hatte den
Eindruck, daB sie tiberhaupt nur darum sichtbar seien, weil sie dort, wo
sie eben waren, alle Lichtstrahlen verschluckten. Noch anders
ausgedriickt, sah ich eigentlich nicht diese Wesen selbst, sondern nur
das Loch, das sie in den Lichtstrahlen bewirkten. Wissenschaftlich
ausgedrickt, verursachten sie in den Lichtstrahlen eine vollkommene
Interferenz, und nur darum konnte man sie Gberhaupt wahrnehmen,
weil dort, wo sie eben gingen, Gberhaupt keine Lichtstrahlen mehr
waren. Sonst, an sich, waren sie unsichtbar gewesen. Es ist schwer,
einen Ausdruck zu finden, um dieses Phanomen zu beschreiben. Ich
hatte im selben Augenblick verstanden, warum die Bauern, wenn sie
Uber Gespenster oder spukhafte Erscheinungen sprechen, das Wort
«Schatten» gebrauchen. Tatsadchlich waren diese Gestalten «Schatten»,
aber weder geworfene noch Eigenschatten, sondern Gestalten aus
totaler Lichtlosigkeit. Ich hatte von solcher Schwarze iberhaupt keine
Ahnung gehabt und wuBte nicht, daB so etwas existierte. Es fiel mir
spater ein, daB die Astronomen so ein schwarzes Loch - eine vdllige
Lichtlosigkeit - am Himmel kennen. Sie benennen es nach seiner Form:
den RoBkopf. Sie kdnnen es nicht erklaren, es handelt sich um eine
Interferenz in den Lichtstrahlen. Etwas verschluckt, vernichtet das
Licht, das aus dem Weltraum strahlt, und wir sehen nur einen
unermeBlich groBen Schatten. Genau so beschaffen waren auch diese
zwei Gestalten, die mit langsamen Schritten sich naherten. Auf ihren
Schultern trugen sie eine Stange, und an dieser Stange hing etwas



Einweihung (165)

unbeschreiblich Entsetzliches! Es sah einem Polypen dhnlich, hatte aber
keine organisch zusammenhangende Form, sondern hing an dieser
Stange wie ein hingeworfener roher Teig, der sich standig ausdehnte
und wieder zusammenzog. Es war etwas unbeschreiblich Ekliges,
AbstoBendes, wie eine eitrige, griinlich-verfaulte Masse, aus welcher -
ich wuBte es irgendwie - Krankheiten, Ungllick, Katastrophen und Tod
lauerten. Ich wuBte, daB dieses Ungeheuer das konzentrierte «Ubel»
selbst war! Es drehte und streckte sich an der Stange mit bewuBter
Bosheit, und mir wurde klar, daB es fir sich nach neuen Gelegenheiten
und Opfern suchte, um seine gefiirchtete Macht zu offenbaren. Ich sah,
wie dieser Zug mit dem Ungeheuer sich in der Richtung auf das
Zimmer meiner Schwester fortbewegte. Entsetzt wollte ich unbedingt
verhindern, daB diese satanische Kraftquelle irgend ...! welches
Unglick verursache. Ich setzte mich im Bett auf und schrie aus allen
Kraften: «Grete! - Grete!»

Auf mein Schreien hin verschwanden die zwei Schattengestalten
augenblicklich, das Ungeheuer schrumpfte in sich zusammen und
wurde zu einer dem Vollmond ahnlichen grinlich phosphoreszierenden
Kugel von der ungefahren GréBe eines FuBballs, dann rollte sie
schwebend und hipfend die Treppe hinauf und mit einer Stimme, mit
einem hollischen Lachen, welches ich zwar nicht mit meinen Ohren,
aber irgendwie dennoch vernahm, schrie sie mir spéttisch zu: «Mich
willst du erwischen, mich? Hi hi hi hi hi!»; dann schlipfte sie durch das
offene Fenster und verschwand in der Finsternis ...

Ich sprang aus meinem Bett und rannte ihr nach, in den Vorraum
hinaus, um zu sehen, was es denn war. Uberall herrschte vollkommene
Stille!

Beinahe gleichzeitig mit meinem Hinausrennen 6ffnete sich oben die
Zimmertlre meines Bruders, er kam an das Gelander, schaute
herunter und fragte: «Wer ist dort unten?»



Einweihung (166)

Ich ziindete eine Kerze an und antwortete: «Ich bin es, warum bist du
herausgekommen?»

«Ich bin plétzlich aufgewacht, es war mir, als ob sich ein Alpdruck auf
meine Brust gelegt hatte, und ich hatte das Geflihl, daB etwas
Schlechtes, eine groBe Gefahr, im Hause sei. Ich wollte sehen, was los
sei, und da stehst du schon. Was ist geschehen?»

Wahrend er sprach, kamen meine beiden Schwestern auch aus ihren
Zimmern wie auch das Personal, und alles fragte, warum ich geschrien
hatte. Ich erzahlte ihnen alles. Dann untersuchten wir das ganze Haus.
Die Eingangstlre war geschlossen, alles war an seinem Platz. Da bat
ich meinen Bruder, er solle versuchen, oben das Fenster zu bewegen,
ob nicht ein Luftzug das Fenster bewegt und im Fenster sich das Bild
des Mondes gespiegelt habe. Vielleicht war dies der Grund, daB ich eine
griinlich phosphoreszierende Kugel sah? Der Mond stand aber auf der
anderen Seite des Hauses, und es war unmadglich, ein reflektiertes Bild
vom Bett aus zu sehen.

Da wir nichts gefunden hatten, blieb uns nichts anderes lbrig, als
wieder schlafen zu gehen. Aber in meinen Ohren klang noch lange das
héllische Lachen: «Mich willst du erwischen - mich? — Hi hi hi!»

Nach einigen Tagen klagte mein S6hnchen Uber Bauchweh. Ich hatte
das sichere Geflhl, es seien Blinddarmschmerzen. Ich fuhr mit ihm
noch an demselben Tage in die Hauptstadt und lieB ihn vom Freund
meines Vaters, der inzwischen ein beriihmter Chirurg und Direktor
eines groBen Spitals geworden war, untersuchen. Er stellte tatsachlich
eine Blinddarmirritation fest, sagte aber, daB wir mit der Operation bis
zum Herbst warten kénnten. So fuhren wir an den See zurlick, und das
Kind spielte noch fréhlich mit seinen kleinen Kameraden, bis wir dann
im Herbst in die Stadt zurtickkehrten.



Einweihung (167)

Die Zeit, die jetzt folgt, mdchte ich am liebsten Uberspringen, um nicht
alles in meiner Erinnerung wieder erleben zu missen. Es ist aber
notwendig, die Geschehnisse in groBen Zigen zu schildern, damit die
spateren Ereignisse verstandlich sind.

Das Kind wurde operiert, es ging alles in Ordnung. Nach acht Tagen
durfte es schon heim. Wahrend wir mit meinem Sohn im Spital waren,
erkrankte das Tochterchen meiner Schwester. Sie hatte ein sehr
hartnackiges, eigentiimliches Halsweh, und ich sah einmal, als ich bei
ihr war, daB sie am Hals, unter der Kompresse, einen roten Ausschlag
hatte. Man dachte, es sei ein Hitzeausschlag von der feuchten
Kompresse, und er wurde mit Puder behandelt. Am anderen Tag war
der Ausschlag tatsachlich verschwunden. Als ich mit meinem Sohn aus
dem Spital nach Hause kam, war die kleine Cousine schon auf, und die
zwei Kinder freuten sich beide Uber das gliickliche Wiedersehen. Sie
spielten den ganzen Tag zusammen. Mein Séhnchen gefiel mir aber
nicht! Es war matt, sehr blaB und unlustig. Mehrere Tage vergingen,
und anstatt kraftiger zu werden, wurde es immer schwacher und
deprimierter. Nach einer Woche, als ich seine Temperatur maf3, sah ich
mit Schrecken, daB es nahezu 39 Grad Fieber hatte. Das Kind fing
bitterlich an zu weinen. Es wurde ihm jeden Moment schlechter, und
sein Korper war mit rotem Ausschlag bedeckt! Merkwiirdigerweise sah
dieser Ausschlag genau so aus wie damals der Ausschlag auf dem
Halse der kleinen Cousine. Wir riefen den beriihmtesten
Kinderspezialisten, er untersuchte das Kind, dann frage er, ob in der
Familie jemand Scharlach gehabt hatte.

«Nein», antwortete ich, «niemand.»

«Doch, hat nicht jemand ein hartnackiges Halsweh gehabt?»



Einweihung (168)

Der Boden fing an unter meinen FuBen zu schwanken: «Ja», sagte ich,
«die kleine Cousine litt an einem sehr lang dauernden Halsweh, und sie
hatte am Hals einen @hnlichen Ausschlag.»

Der Professor lachelte: «Ja, das war Scharlach. Das
erholungsbediirftige Kind hatte wenig Widerstandskraft und bekam eine
sehr starke Infektion. Wir missen ihn sofort impfen. Werden Sie das
Kind pflegen?» fragte er mich.

«Ja.»
«Haben Sie Scharlach gehabt?»

«Nein, aber ich werde es auch jetzt nicht bekommen, weil ich
Uberhaupt gegen jede ansteckende Krankheit immun bin.»

«Ich kann nur dann die Verantwortung auf mich nehmen», sagte der
Professor, «wenn wir auch Sie impfen.»

Ich wuBte schon aus Erfahrung, daB ich kein Serum vertrage, und ich
versuchte ihn zu Gberreden, mich nicht zu impfen. Es war alles
umsonst, wir beide wurden geimpft mit einem damals ganz neuen,
noch kaum ausprobierten Serum. Ich fiihlte mich wie ein ins
Schlachthaus geschlepptes Tier, ich muBte bewuBt dulden, daB man
mich vergiftete.

«Auf meine Verantwortung ...», das klang noch lange in meinen Ohren,
«es wird Ihnen nicht schaden!» Und als ich spater nur ein Haarbreit
vom Tode, hilflos, vergiftet dalag, hatte ich gerne diesen gutwilligen
Arzt herbeigerufen, damit er einsehe, da man manchmal auch den
Patienten anhoren kénnte und ihn nicht einfach nur wie eine Nummer
behandeln sollte. Das Serum war ein langsam wirkendes Gift ...



Einweihung (169)

Zuerst muBten wir den schrecklichen Kampf um das Leben des Kindes
durchkampfen. Sechs lange Wochen saB ich an seinem Bett. Die
Wirkung des standig 40°, manchmal 41° hohen Fiebers, dazu die
Reaktion des Serums waren so stark, daB sein Herz oft versagte. Ein
junger Arzt kam und wohnte bei uns, damit er jede Minute mit einer
Einspritzung bereitstehe, um das Herz wieder in Bewegung zu setzen.
So waren wir zu dritt in der isolierten Wohnung eingesperrt. Wir
kampften zusammen um das Leben des Kindes.

«Mich willst du erwischen? - mich? - Hahaha!» hoérte ich die héllische
Stimme in meinen Ohren, als ich wahrend langer Tage und Nachte das
Kind in meinen Armen hielt und es nicht hergeben wollte. Von der Hexe
bekam ich ihn zurtick: der Blinddarm war schon drauBen. Aber mit dem
grinlich phosphoreszierenden Ungeheuer ging es nicht so leicht, dieses
war noch nicht besiegt.

Mein S6hnchen wurde immer schwacher, das Fieber immer héher. Der
Professor impfte mit einer neuen Dosis Serum. Wahrend einiger Tage
hatte das Kind weniger Fieber, aber dann fing auf der linken Seite sein
Hals an anzuschwellen. Die Arzte sagten, daB die Infektion sich in einer
Driise gelagert habe, und sie beobachteten die Geschwulst, ob man sie
nicht aufschneiden sollte. Sie wurde von Tag zu Tag gréBer, so daB das
Kind seinen Kopf ganz schief hielt. Der Kampf wurde immer heftiger,
das Fieber stieg noch immer héher, das Kind war in sténdigem
Delirium. Es waren schon fiinf Wochen vergangen, und wir schliefen
kaum ein bis zwei Stunden im Tag. Das Kind warf sich im Bett hin und
her und beruhigte sich nur dann ein wenig, wenn ich es in meinen
Armen hielt. Die letzten flinf Tage saB3 ich ununterbrochen neben
seinem Bett, hielt sein armes Kérperchen standig in meinen Armen und
wartete ... horte seinem schweren Atem zu ... und wartete ... finf
unendlich lange Tage und Nachte wartete ich ...



Einweihung (170)

Nie hatte ich gedacht, daB ein Mensch es so lange ohne Schlaf
aushalten kann. Finf Tage und fiinf Nachte vergingen, und ich hielt das
Kind noch immer in meinen Armen. Ich dachte wahrend der langen
Stunden daran, daB man Mitter oft Uber die Undankbarkeit ihrer
Kinder klagen hort: «Darum habe ich ihn gepflegt? - darum habe ich
mich aufgeopfert und saB an seinem Bett, als er krank war? - usw.»,
und ich stellte fest, daB eine Mutter ihr Kind nicht um des Kindes
wegen, sondern um ihrer selbst willen pflegt! Es gibt manche Frauen,
die sich einbilden, gute und aufopfernde Mitter zu sein, weil sie ihre
Kinder pflegen. Nein! Ich war keine gute Mutter, denn ich pflegte mein
Kind und tat alles, um sein Leben zu retten, um meinetwillen! Ich
zitterte, wenn ich an die Mdglichkeit dachte, das Kind verlieren zu
kénnen. Nicht es liebte ich, sondern mich selber und wollte es deshalb
retten. Es war mir so wichtig, ich war mit ihm so eng verbunden und
seelisch verwachsen, daB ich nicht einmal den Gedanken ertragen
konnte, daB es aus meinem Leben verschwinden konnte. Ich sal mit
dem Kinde in den Armen und war mir dessen vollkommen bewuBt, daB
ich das fur mich tat, daB ich das Kind mir erhalten wollte. Ich preBte es
an mich und versuchte etwas von meiner eigenen Lebenskraft zu
Ubertragen, damit es mir erhalten bleibe. Ja, ich wuBte, daB aus dem
Sonnengeflecht des Menschen eine unsichtbare Kraft ausstréomt, die -
wenn der Mensch etwas wirklich will - zu einer riesigen Kraft
anwachsen kann, die sogar die Anziehungskraft der Erde besiegt. Jetzt
wollte ich umgekehrt die Anziehungskraft der Erde vermehren, ich
wollte das Kind hier auf der Erde behalten. Ich saB da mit dem Kinde
und versuchte alle meine Gedanken darauf zu konzentrieren, daB es
Kraft bekame, die schreckliche Krankheit zu besiegen. Doch vermochte
ich nie, zu Gott darum zu bitten, daB8 Er mir das Kind erhalte. «Nie sind
die Dinge schlecht, nur wie du dariber denkst», hdrte ich in mir
Epiktet. Von meinem Standpunkt aus ware es die gréBte Katastrophe
gewesen, das Kind zu verlieren. Aber ich darf persdnliche, subjektive
Dinge nicht von der gréBten Macht, vom Schoépfer, erbitten, denn Er
weilBB, was und wozu es gut ist, und ich darf nicht von einem



Einweihung (171)

kurzsichtigen, menschlichen Standpunkt aus das Kind behalten wollen.
Und das Kind? Flr es ist es auch das allerbeste, wenn Gottes Willen
geschieht, was immer es auch sei. So sal3 ich mit dem Kinde in meinen
Armen, mein kleines menschlich-mutterliches «Ich» zitterte um das
Leben des Kindes, aber ich betete fortdauernd: «Dein Wille geschehe
... Dein Wille geschehe ...»

Ich wiederholte es zitternd hundertmal in diesen langen Stunden,
wahrend mein Kérper immer steifer und steifer wurde, bis er schlieBlich
anfing zu rebellieren. Ich fiihlte meinen Riicken nicht mehr. Ich
versuchte meine Stellung ganz wenig zu andern, aber das Kind
bemerkte es sofort, klammerte sich noch fester an mich und schrie auf:
«Bleibe, bleibe, halte mich! Wenn du bleibst und mich festhaltst,
verzeihe ich dir alles, alles, was du gegen mich gestindigt hast!»

Meine Seele erstarrte ... was will das Kind mir verzeihen?

Ich dachte bisher, daB ich alles getan hatte, was eine Mutter fur ihr
Kind tun kann. Von seiner Geburt an war mir das Kind das erste vor
allem. Mit allen meinen Gedanken wollte ich es gliicklich machen. Was
hatte es in sich tragen kénnen, was es mir jetzt verzeihen wollte? Wie
hatte ich mich gegen das Kind versiindigen kénnen?

Ich versuchte es zu fragen: «Mein Kleiner, sei ruhig, ich bleibe bei dir,
ich halte dich fest. Aber was willst du mir verzeihen?»

Er antwortete: «Ich weiB es nicht, aber halte mich nur fest, und ich
verzeihe dir alles ...»

Ich schaute auf den jungen Arzt, er sagte mir leise: «Er spricht im
Delirium, beachten Sie seine Worte nicht.»

«Ja, ja, er spricht im Delirium ...» - aber ich kannte damals die
menschliche Seele schon nur zu gut, als daB ich nicht horte, aus



Einweihung (172)

welcher Tiefe diese Worte des Kindes hervorbrachen. Ich dachte noch
lange nach, noch lange .... was ich gegen diese menschliche Seele
gesundigt ... womit ich mich ihm gegeniber schuldig gemacht hatte ...

Bis mir eines Tages alles, alles klar wurde ...

Am Abend des flinften Tages, an dem wir das letztemal geschlafen
hatten, lieB mich das Kind wieder einige Minuten frei. Mit Hilfe des
Arztes stand ich auf, ich war schon vollkommen steif, und wie ein
Automat tat ich alles, was notwendig war. Meine Seele belastete aber
eine solche Finsternis, als ob alle Teufel der Holle auf uns losgestirzt
waren. Ich hatte Angst, ich brache zusammen. Ich wollte mich
irgendwie starken, damit ich weiter Kraft fande, alles ertragen zu
kdénnen. In solchen Momenten gibt der Mensch all seinen Hochmut auf
und streckt seine Hand nach Hilfe aus, wo immer er Hilfe zu bekommen
hofft. Die Bibel! Da lag das Buch auf dein Nachttisch, und ich griff
danach wie ein Ertrinkender. Ich 6ffnete, ohne zu denken, und meine
Augen fielen auf folgende Worte im Alten Testament:

«Flrchte dich nicht, deine Feinde schieBen ihre unsichtbaren Pfeile nur
so lange auf euch, als der Herr es ihnen erlaubt. Wenn aber ihre Zeit
ablauft, werdet ihr von allem Ubel befreit.»

Die Wirkung dieser Worte auf mich war unbeschreiblich. Ich flhlte, als
ob ein Berg von mir gefallen ware, ich fiihlte nach den sechs Wochen
entsetzlicher Finsternis endlich Licht ... Licht ... Licht!

Das Telephon lautete, es war Mutter: «Was ist mit dem Kleinen?»
«Mutter, das Kind wird gesund!» schrie ich ins Telephon.

«Hat das Fieber nachgelassen?»

«Nein, es hat noch immer 40°, aber Gott hat mir eine Botschaft
geschickt ...«, und ich erzahlte ihr, was ich in der Bibel gelesen hatte.



Einweihung (173)

«Gott gebe es», sagte Mutter.

Ich muBte den Hoérer rasch zuriicklegen, denn das Kind schrie nach mir.
Ich sprang zu ihm, und im nachsten Augenblick 6ffnete sich die
schreckliche Geschwulst, die in den letzten Tagen schon so groB war
wie ein groBer Ball, nach innen, in seinen Hals, in seine Mundhdhle,
und eine eitrige, grinlich verfaulte Masse strémte aus seinem Mund.
Mir fiel unwillkirlich die griine Kugel ein ... es war dieselbe Farbe.

Die Arzte warteten, bis die Geschwulst nach auBen weich wiirde und
dann aufgeschnitten werden kénnte; sie war aber nach auBen immer
noch ganz hart, und so getrauten sie sich nicht, sie aufzuschneiden.
Jetzt half sich die Natur selbst und befreite das Kind. Nachher streckte
es sich aus und fiel ohne Ubergang in einen tiefen Schlaf. Es schlief wie
ein Toter. Wir beobachteten es die ganze Nacht, sein Puls wurde
kraftiger, sein Atem langsamer, die Stirne war nicht mehr in SchweiB
gebadet ... es schlief ruhig und friedlich. Wir legten uns auch nieder,
nach langen, schweren Wochen wieder einmal ins Bett, und ich
versuchte auch zu schlafen, aber es ging nicht. Meine Nerven hatten
den Schlaf vergessen.

Bis am anderen Morgen um elf Uhr schlief das Kind, ohne sich zu
rihren. Vater rief mich 6fters an: «Was ist mit dem Kinde? Schlaft es
noch immer, hat es Puls?»

«Ja, Vater, es ist fieberlos, es schlaft ruhig, und es ist ein gesunder
Schlaf.»

Endlich 6ffnete es seine Augen und bat sofort um Milch. Wie ein
Schwamm, der alles aufsaugt, trank es vier Glas Milch nacheinander ...
dann verlangte es nach seinen Spielsachen ...

Am folgenden Tag war Weihnachten. Mein Mann, meine Eltern und
meine Geschwister kamen nachmittags zur Tire im Treppenhaus und



Einweihung (174)

brachten uns einen kleinen Weihnachtsbaum mit einer Menge
Spielsachen fiir das Kind. Ich setzte es in einen Lehnstuhl, zog es in
das mittlere Zimmer, die Familie winkte ihm durch die beiden
Gitterfenster der Eingangstiire zu. Das Kind war noch unerkennbar
mager und schwach ... aber es lebte! Wir weinten alle vor Freude. Das
Ubel muBte weichen ... seine Zeit auf der kosmischen Uhr war
abgelaufen. Ich konnte nicht sprechen, ich hatte das Gefilihl, daB ich
traumte. Ich war die Dankbarkeit selbst: mein Wunsch und Gottes Wille
waren in diesem Falle identisch ... Er gab mir das Kind zurtick!

Mein Sohnchen erholte sich langsam, der junge Arzt nahm Abschied
von uns, und es kam der Tag, an dem der Kleine aufstehen durfte. Er
muBte wieder gehen lernen, aber von Tag zu Tag wurde er kraftiger,
und nach zwei Monaten konnte er wieder in die Schule gehen. Ich
konnte auch wieder schlafen und wollte wieder zu meiner
Bildhauerarbeit. Ich flihlte mich aber so merkwiirdig ... als ob ich
immer ein biBchen betrunken ware, und die ganze Welt sah ich wie
durch Wasser. Alles wurde langsam immer verschwommener ... alles
rutschte weit weg von mir.

Das Serum, womit man mich geimpft hatte, wurde aus Hengsthormon
hergestellt. Wie ich nachtraglich hérte - und die Zeitungen waren
damals voll davon -, wirkte das neue, kaum ausprobierte Praparat auf
Frauen wie ein Fremdkoérper, wie Gift in ihrem Blut! Die meisten
geimpften Frauen wurden zuerst nervenkrank, dann versuchte die
Natur das vergiftete Blut zu beseitigen und sie bekamen unaufhaltsame
Blutungen. Nichts half, und viele starben, was Massenprozesse zur
Folge hatte.

Es wurde mir von Tag zu Tag schlechter. Ich sah die Welt immer mehr
wie durch Wasser, merkwirdig verschwommen. Ein unbekanntes
Geflihl Gberkam mich, ich wurde mir selber fremd. Ich ging gerade,
dennoch war es mir standig schwindlig. Dieses sonderbare Geflihl, daB



Einweihung (175)

ich die Welt nicht durch die Luft, sondern durch irgendeine Flissigkeit
sahe, verstarkte sich von Tag zu Tag.

Eines Tages bekam ich einen Anfall, ich hatte keinen Puls, sondern nur
noch ein Flattern, ich konnte nicht mehr gehen, nicht mehr essen, nicht
mehr schlafen, ich lag mit dem Eisbeutel auf meinem Herzen und sah
die ganze Welt, als ob sie in Wasser schwimmen wiirde.

Es wirde zu weit flihren, zu beschreiben, wie ich litt. Ich wanderte
durch die verschiedensten Abteilungen der Hélle, wahrend Monaten.

Im Sommer erholte ich mich etwas, und auf arztlichen Rat fuhren wir
wieder alle an den See - vielleicht tat mir die Klimaanderung wohl. Ich
lag auf der Terrasse der Familienvilla und versuchte, meine tanzenden
Nerven zu beruhigen und zu beherrschen. Ich sagte mir hundertmal
und tausendmal: «Ruuuhe ... Ruuuhe ... Ruuuhe». Langsam ging es
besser, manchmal konnte ich schon in der Nacht schlafen.

Eines Tages fiel es mir auf, daB mein Sohn nicht wie sonst mit den
anderen Kindern am Seeufer spielte, sondern um meinen Diwan
herumschlich und auffallend still war. Ich erschrak im geheimen - er ist
hoffentlich nicht wieder krank? Ich habe es nicht gerne, wenn Kinder
auffallend still werden! Ich fragte ihn:

«Was ist mit dir? Warum spielst du nicht mit den anderen Kindern?»

Das Kind lehnte sich an die Lehne meines Diwans, schaute mich
aufmerksam an und antwortete: «Mutti, ist es mdglich, daB ich schon
einmal lebte?»

Seine Frage uUberraschte mich sehr. Ich fragte zurick: «Wie kommst du
auf diese Idee?»



Einweihung (176)

«Ich war im Garten und sah einen groBen schwarzen Kafer. Ich
stichelte ihn ein biBchen mit einem Stabchen. Der Kéafer legte sich auf
den Ricken und blieb vollkommen bewegungslos, als ob er gestorben
ware. Ich war neugierig, was geschehen wiirde. Ich behielt ihn im Auge
und wartete. Es verging lange Zeit, vielleicht eine halbe Stunde, da
erhob sich der Kafer auf einmal und lief weg. Da hatte ich das feste
Gefihl, daB ich schon einmal gelebt habe. Es schien nur so, als ob ich
gestorben ware, die Menschen dachten, daB ich tot sei, aber dann bin
ich weitergelaufen wie der Kafer, und ich bin da, ich lebe wieder. Das
heiBt, daB ich Gberhaupt nicht gestorben war! Und schau, Mutti, ich
frage auch darum, weil ich jeden Tag in der Friihe, wenn ich aufwache
und meine Augen noch nicht 6ffne, zuerst Immer das Geflihl habe, daB
ich rasch aufspringen und auf die Jagd gehen miisse, um flr meine
Frau und meine Kinder etwas zum Essen zu bringen. Und nur wenn ich
meine Augen aufmache und in jede Ecke des Zimmers hinaufschaue,
dann weiB ich wieder, daB ich ein kleiner Knabe und dein Sohn bin.
Aber Mutti, meine Frau und meine Kinder und alle Leute dort sind nicht
solche Menschen wie die Menschen hier, sondern sie sind ... sie sind ...
alle schwarz und ganz nackt», sagte das Kind und lachelte sehr
verlegen.

Ich horte ihm mit immer wachsendem Interesse zu, aber ich wollte
nicht, daB er meine Uberraschung bemerke. Ich lieB ihn ausreden und
fragte dann: «Du warst also der Vater mehrerer Kinder, aber wo habt
ihr gewohnt?»

Da nahm das Kind Papier und Bleistift, und mit sicherer Hand zeichnete
es eine runde Hutte mit einer ganz eigenartigen Ausleitung fir den
Rauch, die es in diesem Lande nie hatte sehen kdnnen; vor der Hitte
eine nackte Frau, mit langen, hangenden Briisten. Neben der Hitte gab
es Wasser mit Wellen und im Hintergrund Palmen. Dann zeigte es mir
die Zeichnung und erklarte: «Wir wohnten in solchen Hutten, wir
bauten sie uns selber. Ebenso wie jeder Mensch fiir sich ein Boot aus



Einweihung (177)

einem Stick Baumstamm ausgehéhlt und geschnitzt hat. Dort war ein
groBer FluB, aber man konnte nicht tief hinein wie hier im See, weil im
Wasser irgendein Ungeheuer lebte, ich erinnere mich nicht, was fir
eins, ich wei8 nur, daB8 dieses den Menschen die Beine abbif und daB
wir darum nicht ins Wasser gingen. Siehst du, jetzt sage ich dir, warum
ich voriges Jahr immer brllte, wenn du mich ins Wasser flihren
wolltest: ich hatte Angst, daB mir etwas unter dem Wasser die Beine
abbeiBt, und noch heute, wenn ich ins Wasser gehe, fallt mir das ein;
jetzt weiB ich aber schon, daB hier im Wasser nichts Gefahrliches lebt.
Und erinnerst du dich, Mutti, als wir das vorige Jahr das groBe
Familienboot kauften, wollte ich auch sofort rudern. Du aber hast es
nicht erlauben wollen, weil du sagtest, daB ich zuerst rudern lernen
musse. Aber ich wuBte, daB ich es kann, weil ich mich mit meinem
schmalen Baumboot so gut auf dem Wasser bewegen konnte, als ob
ich damit verwachsen gewesen ware. Ich konnte sogar in meinem
Boote sitzend mit dem Boot einen Purzelbaum im Wasser schlagen!
Dann jammerte ich so lange, bis du bdse gesagt hast: Gut, versuch's,
du wirst sehen, daB du nicht rudern kannst. Dann - erinnerst du dich? -
waren alle schrecklich erstaunt, daB ich, da ich alle beiden Ruder nicht
erreichen konnte - meine Arme waren noch zu kurz -, nur mit einem
Ruder auch gleich tadellos rudern konnte, ich konnte sogar das groBe
Boot durch andere Boote und zwischen einer Menge Badender sicher
durchfihren. Hja, mit meinem Baumboot - dort, wo ich lebte, konnte
ich alles machen! Hattest du das gesehen! Und die Baume waren auch
nicht so wie hier, sondern dort waren solche Baume», sagte er und
zeigte mir die Zeichnung, «und noch andere, ganz andere Pflanzen.
Schau, da stehe ich und mache Jagd auf einen groBen Vogel, da liegt
mein Hut neben mir.»

Alles, was er zeichnete, war eine typisch tropische Landschaft, mit
Palmen und anderen tropischen Pflanzen, die Gestalt, die er selber sein
sollte, war ein typischer Neger, nur der Hut war mir verdachtig. Er
schaute genau so aus wie die modernen Herrenfilzhlte. Ich wollte ihn



Einweihung (178)

aber nicht stéren, ich fragte tiberhaupt sehr vorsichtig, denn ich wollte
seine Phantasie nicht erwecken. Da er aber nie in seinem Leben nackte
Frauen gesehen hatte, hochstens als Kunstwerke, diese aber auch
keine hangenden Briiste haben, so fragte ich: «Warum hast du deiner
Frau solch lange, hangende, haBliche Briste gezeichnet?»

Das Kind schaute mich Gberrascht an, warum ich so etwas fragte, dann
antwortete es ohne Zdgern, wie ganz selbstverstandlich: «Weil sie
solche hatte! Und das ist nicht haBlich! Sie war sehr schon!» filigte es
sehr stolz dazu. Diese Antwort Uberzeugte mich auch davon, daB es
diese Dinge nicht irgendwo gehdort hatte. Es war noch nie im Kino
gewesen, las keine Blicher liber Afrika - woher hatte es dies gehabt,
daB eine Frau mit langen, hédngenden Briisten schon sei! Unser
Schonheitsideal ist anders. Ich fragte schlieBlich:

«Woran erinnerst du dich als letztes?»

«Ich war auf der Jagd, und ein Tiger kam. Ich warf meinen Speer nach
ihm, aber der Tiger starb nicht, sondern sprang mit dem Speer in der
Brust auf mich los. Dann weiB ich nicht mehr, was geschah.»

«Gut, das ist alles sehr interessant, und naturlich ist es mdglich, daB
du einmal gelebt hast und alles das tatsachlich geschehen ist. Jetzt bist
du aber hier. Denke nicht mehr daran, was war, sondern daran, was
jetzt ist. Mir kannst du alles erzéhlen, aber vor anderen Leuten sprich
nicht von deinen Erinnerungen.»

«Ja, Mutti», sagte das Kind, «das weiB3 ich ohnehin, weil die
Erwachsenen denken, wir Kinder sind Idioten, und sie lachen uns
immer aus. Aber was meinst du, was ist aus meiner Frau und aus
meinen Kindern geworden? »



Einweihung (179)

«Das kann ich dir nicht sagen, aber vergiB nicht, daB alles vergeht, nur
die Liebe bleibt ewig, und so wird euch auch die Liebe in diesem Leben
wieder zusammenbringen.»

«Na, dann ist es gut!» sagte das Kind und lief zu den anderen Kindern,
um weiter zu spielen. Ich nahm seine Zeichnungen und legte sie ins
Tagebuch, welches ich seit seiner Geburt fiihrte ...

Ich fragte das Kind nie mehr. Ich wollte nicht, daB seine Phantasie
geweckt wirde, und auch nicht, daB es sich in diese Erinnerungen
vertiefe. Wozu? Ich wuBte, daB es bisher noch keine Blicher liber Afrika
hatte sehen oder lesen kdnnen, ich kannte jeden seiner Schritte und
womit es sich beschaftigte; auch war es auffallend, daB der sonst
mutige, sogar waghalsige Knabe, wenn wir ihn zum Baden flihrten,
ganz verzweifelt dagegen kampfte, er schrie dabei, als ob man ihn
toten wollte. Ich hatte ihm erklart, daB er ruhig kommen kénne, es
geschehe ihm gar nichts; dann lieB er sich von mir ins Wasser
hineintragen, ich muBte ihm aber versprechen, daB3 ich auf ihn
achtgeben und ihn nicht verlassen werde. Aber am anderen Tag wollte
er wieder nicht allein ins Wasser, und wie ein kleiner Verrlckter brillte
er und wollte wieder hinaus. Ich muBte ihn wieder auf meinen Armen
hineintragen. Nach und nach besiegte er seine Angst, und dann war er
wie eine kleine Ente, er panschte, ruderte und segelte spater den
ganzen Tag auf dem See.

Als er noch ganz klein war - vier bis funf Jahre alt - und die beiden
Kinder - das Téchterchen meiner Schwester und er - zusammen Bilder
bemalten, malte das kleine Madchen alle Gesichter rosafarbig, mein
kleiner Sohn dagegen alle Gesichter ganz dunkelbraun. Wie ich ihm
damals zeigen wollte, daB er die Gesichter nicht so dunkel farben solle,
antwortete er nichts, malte aber auch weiterhin schokoladebraune
Gesichter.



Einweihung (180)

Wir sprachen nicht mehr Uber seine Erinnerungen. Hie und da machte
er eine kleine Bemerkung, aus der ich ersah, daB diese Dinge in ihm
noch immer lebendig waren. Nach mehreren Jahren geschah es, als er
zirka dreizehn Jahre alt war, daB einmal ein fremder Herr in den Garten
kam und mich bat, auf die LandstraBe zu kommen, denn mein Sohn sei
auf einen sehr hohen Pappelbaum ganz hinaufgeklettert, so hoch, daB
er beim Herunterfallen zu Tode stlirzen wiirde. Ich schaute in die 20 bis
25 Meter hohen Baume hinauf, um herauszufinden, auf welchem mein
Sohn sein konnte. Man konnte nichts sehen. Ich rief hinauf, da schrie
er zurick, was ich von ihm wiinsche.

«Komm sofort herunter.>»
«Warum?»

«Jetzt verhandeln wir nicht dartiber, komm herunter», rief ich hinauf.
Er antwortete nichts, wurde aber nach und nach sichtbar, er kletterte
gewandt, aber vorsichtig, mit vollkommener Sicherheit, wie ein kleiner
Affe. Endlich sprang er vom letzten Ast herunter und fragte mich mit
beherrschtem Arger: «Warum muBte ich herunterkommen?»

«Weil das vollkommen unvernlnftig ist, so hoch hinaufzuklettern. Es is
unerhért, daB fremde Leute mich aufmerksam machen miuissen, was du
treibst. Wozu sind solch waghalsige Unternehmungen gut? Was machst
du dort oben?»

«Ich habe mir dort ein Nest eingerichtet, und ich esse meinen
gekochten Mais dort, er schmeckt oben viel besser, und ich sehe die
ganze Gegend so wunderbar. Ich kann alles Gberschauen.»

«Tue das nicht mehr. Was hat das fur einen Sinn, sich in Lebensgefahr
Zzu begeben? Richte dir ein Nest hier unten ein.»



Einweihung (181)

Das Kind schaute bése vor sich hin und sagte: «Schon, ich soll nicht
mehr hinaufgehen, weil du das fir lebensgefahrlich haltst. Ich mdéchte
wissen, wer auf mich achtgegeben hat, als ich im Urwald auf noch viel
héheren Baumen umherkletterte, um von dort die Tiere zu betrachten!
Wo warst du damals?»

«Das weiB ich nicht, wo ich damals war, aber jetzt bin ich da, und du
muBt gehorchen!» antwortete ich energisch. Er war gar nicht zufrieden,
aber da ich ihm sonst sehr groBe Freiheit gab, fand er rasch eine
andere Beschaftigung, und die Sache war vergessen.

Spater einmal kam er aus der Schule und erzahlte sehr aufgebracht:
«Lacherlich! Der Geistliche will uns einreden, da3 der Mensch nur
einmal lebt. Aber ich weiB, daB man ofters lebt! Ich weiB es! Aber bei
den Erwachsenen ist es das allerbeste, wenn man nicht redet, sondern
schweigt!»

Die Eindriicke dieses Lebens hatten seine Erinnerungen wahrscheinlich
allmahlich aus dem BewuBtsein verdrangt, er sprach lange nicht mehr
davon. Nur als er ungefahr finfzehn Jahre alt war, bat er mich, daB wir
ihm eine groBe Jazztrommel kaufen sollten. Wir gingen zusammen ins
groBte Musikaliengeschaft, und er wahlte die groBte Trommel, die
Uberhaupt existierte, mit allen Erganzungen, aus. Es wiederholte sich
dasselbe Wunder, welches wir mit ihm schon beim Rudern erlebt
hatten. Als er die Trommel im Hause hatte, nahm er die zwei Schlegel,
setzte sich neben sie und schlug mit sicherer Hand und mit gréBter
Selbstverstandlichkeit gleich die schwersten Rhythmen, mit den
unmoglichsten Synkopen. Er trommelte wie in einer Ekstase, seine
Augen strahlten, und Tranen rannen lUber seine Wangen ... er weinte,
tonlos weinte er dabei ... Er sprach nicht dartiber, woher er trommeln
konnte, nur einmal sagte er mir, als er einen sehr merkwirdigen
Rhythmus trommelte: «Siehst du, Mutti, so gaben wir einander aus



Einweihung (182)

riesigen Entfernungen verschiedene Zeichen und Botschaften weiter ...
und er trommelte wie ein Besessener.

Dabei wollte er nie Negergeschichten lesen. «Wozu? Ich weiB doch
besser, wie es dort war, was brauche ich zu wissen, was die weiBen
Menschen dartber denken? Und wenn ich dann richtige Schilderungen
lese, dann muB ich immer weinen, ob ich will oder nicht ...»

Er war damals schon erwachsen, aber wenn wir zusammen einen
Negerfilm sahen - er war damals schon Fliegeroffizier -, weinte der alte
Junge in der Dunkelheit wie ein Kind, er schluchzte, und seine Tranen
rannen unaufhaltsam Uber sein Gesicht.

Wo hat er trommeln gelernt? Wie schwer das ist, habe ich selbst
erfahren, als ich es versuchte. Wie kommt ein GroBstadtkind dazu, sich
eine Trommel zu wiinschen? Und warum weint ein frohlicher, moderner
Junge, weil er trommelt oder wenn er Negerfilme sieht?

Viel spater besuchte uns Paul Brunton auf der Rickreise aus Indien. Ich
erzahlte ihm die Erinnerungen meines Sohnes. Er wollte die
Zeichnungen sehen, und nachdem er sie aufmerksam betrachtet hatte,
sagte er: «Diese Bauart der Hutten ist typisch flir einen Negerstamm in
Mittelafrika, am Ufer des Zambesi. Er hat alle Einzelheiten vollkommen
richtig gezeichnet.»

«Ja, aber dieser Hut ist doch kein Negerhut? Das sieht aus wie ein
moderner Herrenfilzhut», sagte ich.

Brunton lachelte: «Nein, Sie irren sich. Das Kind hat recht. Dieser Hui,
ist eben auch typisch fir diesen Stamm, nur ist er nicht aus Filz,
sondern aus Schilfblattern geflochten. Auch seine Jagdwaffe ist richtig
gezeichnet. Und das Ungeheuer, das die Beine abbeiflt, ist natlrlich das
Krokodil. Dort wimmelt es von Krokodilen. Aber sagen Sie nur, woher



Einweihung (183)

haben Sie einen Neger als Kind zu sich gezogen?» fragte er zum
SchluB.

«Das weiB ich selber nicht ...», antwortete ich auch lachelnd, dann
sprachen wir Uber andere Dinge.

Das geschah aber mehrere Jahre spater. Die ersten Erinnerungen
tauchten auf, als mein Sohn dort am See lange Zeit, ohne sich zu
bewegen, dem schwarzen Kafer zuschaute. Ohne zu wissen, hat er eine
indische Methode angewendet, um sich zu konzentrieren. Die indischen
Yogis wahlen einen schwarzen Punkt an der Wand oder eine
Kristallkugel, und diese fixieren sie. Das Kind tat dasselbe, denn der
Kafer war wie ein schwarzer Punkt, und der Junge kam wahrscheinlich
unwillktrlich in eine Trance. Und so erwachte in ihm die Erinnerung an
sein voriges Leben.

Der Sommer verging, und mein Zustand besserte sich. Mein
BewuBtsein wurde wieder klar, ich sah die Welt nicht mehr so
verschwommen, auch der Brand in meinem Blut hérte auf. Aber als wir
im Herbst schon zu Hause waren, fingen jene Erscheinungen an,
welche die meisten Frauen, die mit demselben Serum geimpft worden
waren, toteten. Ich lag wieder und hatte furchtbare Krampfe und
Schmerzen. Ich hatte nie geglaubt, daB ein Mensch solche Qualen,
ohne zu sterben, aushalten kénne. Ich verlor jegliche Kontrolle Gber
meinen Korper. Die Nerven waren wie gelahmt, und wenn ich meine
Hand aufheben wollte, rihrte sich die Hand nicht. Es war ein
flrchterlicher, bedngstigender Zustand. Und in den schlaflosen Nachte
horte ich eine abstoBende Stimme in meinen brausenden Ohren: «Mich
willst du erwischen? - Ha-ha-ha ...»

Die Arzte hielten wieder ein Konzilium und rieten zu einer Operation.



Einweihung (184)

Am selben Abend telephonierte ein Schulkamerad meines Mannes, mit
dem wir sehr befreundet waren, daB8 er nach langjahrigem Aufenthalt in
Indien eben zurtickgekehrt sei. Am nachsten Tag kam er und sah, wie
€es mir ging.

Er sagte: «Du weiBt, daB ich in Indien bei einem groBen Meister war
und mich mit Yoga beschaftigte. Wenn du tun wirst, was ich dir rate, so
wirst du wieder gesund werden. Lasse dich um keinen Preis operieren.»

Ich versprach, alles zu tun, was er mir raten wirde.

Da zeigte er mir einige einfache Atemibungen, die ich so halbtot
daliegend machen konnte, und sagte, daB ich so 6fters im Tag, mit
BewuBtseinslenkung verbunden, tGben solle.

Ich tat alles, was er mir sagte.

Nach einigen Tagen wurde mir bedeutend besser, die Schmerzen lieBen
nach, und alle anderen Symptome zeigten eine auffallende Anderung
zum Guten.

Nach zwei Wochen war ich so weit, daB ich kurz aufstehen durfte. Ich
wurde wieder ich selbst! Kleinere Stérungen blieben noch zuriick, aber
unser Freund zeigte mir weitere Yoga-Ubungen, und es ging langsam
so viel besser, daB ich im Frihjahr fir mehrere Monate ans Meer
fahren durfte. Dieses gesegnete Klima und die Meerbader, verbunden
mit den Yoga-Ubungen, gaben mir meine Gesundheit zuriick. Die
letzten vier Wochen war auch mein Mann bei mir, und ich erlebte die
schénste Zeit meines persdnlichen Lebens. Nur jener Mensch, der
einmal hoffnungslos krank war und dann gesund wird, weiB, was das
bedeutet: wieder gesund zu sein!

Oh, Du unbekannte Kraft und Macht, die man Gott nennt! Ich danke
Dir, daB Du mir meine Gesundheit zurtickgabst, daB ich der Hdélle



Einweihung (185)

entgehen durfte, daB ich nicht meinen Lieben zur Last fiel und wieder
ein brauchbarer, arbeitender Mensch wurde!

Die Sonne schien nie so schén, der Himmel war nie so blau, das Meer
glitzerte im Sonnenstrahl nie so herrlich wie in jenem Sommer.

Im Herbst waren wir wieder zu Hause, und ich arbeitete wie friher
weiter.

Eines Abends besuchte die ganze Familie das Kino. Es war ein
WaltDisney-Abend, wir sahen einige Mickey-Mouse-, Pluto-Dog- und
DonaldDuck-Abenteuer und unterhielten uns herrlich. Auf einmal kam
ein Streifen, in welchem alle diese Walt-Disney-Figuren ein
Unternehmen grindeten, um die «Hunted-Houses» von Spuk und
Gespenstern zu befreien. Sie lieBen ein Inserat einrlicken. In einem
alten Schlosse lebten die verschiedenen Gespenster friedlich
beisammen. Sie trafen sich jede Nacht im groBen Rittersaal, wo dann
das eine, das bequem und gemdiitlich in einem riesigen Lehnstuhl die
Zeitung las, das Inserat entdeckte. Es las aufgebracht vor, daB Mickey,
Pluto, Donald und noch andere eine Unternehmung gegen die
Gespenster grindeten. Alle wurden sehr aufgeregt dartiber, daB jetzt
nicht einmal die Gespenster mehr in Ruhe leben kénnten und
besprachen, wie sie dieser Unternehmung eine gute Lehre erteilen
wollten. Das eine rief die Unternehmung an und bestellte ihren Besuch.
Dann verteilten sie die Rollen; das eine versteckte sich hinter der Ture,
das andere unter dem Bett, wieder ein anderes stieg in den Spiegel, so
daB, wenn jemand hineinschaute, er das Gespenst sah statt sich selbst,
jedes bekam eine Rolle, um Mickey & Co. ordentlich zu erschrecken, so
daB sie von dieser Unternehmung abstanden. Nachdem sie die Rollen
verteilt hatten, winkte der Chef der Gespenster, und alle Gespenster
verschwanden so, daB sie, zusammenschrumpfend, grinlich
phosphoreszierende Kugeln wurden, die dann schwebend und hipfend



Einweihung (186)

in verschiedenen Richtungen wegrollten und verschwanden - und dabei
hollisch lachten, daB irdische Wesen sie erwischen wollten!

Ich wurde vor Uberraschung steif! Meine jiingere Schwester und mein
Bruder fingen aber laut zu rufen an: «Schau, schau! Die griine Kugel
der: Esther! Na so etwas ...» - sie waren so aufgeregt und schrien so
laut, daB ich fiurchtete, man werde uns noch am Ende aus dem Kino
schicken. Und wenn sie noch gewuBt hdtten, daB die ganze Szene, als
der letzte Gespenster-Chef zusammenschrumpfte und eine griine Kugel
wurde, dazu hdéllisch lachte und weghlpfte, genau, aber haargenau so
war, wie ich es damals sah!

Ich war erschittert. Wie? Auch andere Menschen sahen diese
Erscheinung? Denn daB Walt Disney diese griine Kugel tatsachlich
gesehen hat, sehen muBte! - daran zweifelte ich keine Minute! Woher
hdtte er haargenau eine solche Erscheinung erfinden sollen? Es ist
ausgeschlossen, daB solche Zufalle vorkommen. Das war aber noch
nicht alles!

Nach einigen Wochen bekam ich ein Buch in die Hand: Aram, Magie
und Mystik. Es war eine groBe Sammlung authentischer Texte. Als ich
verschiedene Beispiele nacheinander las, kam ich an eine Stelle, wo
wortlich steht: «... wie sollte dieser Jemand durch eine Tir kommen,
die verschlossen und verriegelt war? In dem BewuBtsein, daB die Tur
fest verschlossen war, dachte ich: ,Herein kommt niemand!', wenn
auch die Klinke niedergedrickt ist und die Tur gekracht hat. Doch was
war das? Es raschelte schon im Zimmer, es klopfte am Schrank, es
kam an mein Bett und gab sich durch Klopfen an der Bettstatt kund, es
ging an dem Bett voriber und klingelte sehr hell an dem Milchglas der
auf dem Nachttischchen stehenden Lampe». Und weiter: «Gesehen
habe ich nichts, ich habe mir aber auch keine Mihe gegeben, etwas
sehen zu wollen. Nur mein Zimmernachbar will auf einmal auf dem
Boden meines Zimmers ein Licht in der GréBe des Vollmondes gesehen



Einweihung (187)

haben, denn er habe deutlich wahrgenommen, wie die rollende
Lichtkugel in der Tuaroéffnung erschienen und hinter der Wand wieder
verschwunden sei».

Ich wollte meinen Augen nicht trauen. Schon wieder die
vollmondahnliche Kugel? Sie scheint keine Seltenheit zu sein, diese
Lichtkugel. Wie merkwirdig! Wenn man ein biBchen nachdenkt, kann
man ein analoges Beispiel in der Elektrizitat finden: den Kugelblitz.
Dieser rollt auch in der Luft, es gab Falle, wo ein Kugelblitz in ein
Zimmer durch das offene Fenster hineinhlipfte, dann durch das ganze
Zimmer rollte und durch ein anderes offenes Fenster wieder
hinausschlipfte. Solange er seine Kugelform behaélt, ist keine Gefahr
vorhanden, aber wenn er aus seiner geschlossenen Kugelform
heraustritt, dann zerstort er alles, was in seinem Wege liegt. Dann ist
der Kugelblitz tausendmal geféhrlicher als ein gewdhnlicher Blitz. Was
anderes ist diese griinlich phosphoreszierende Kugel denn, die auch
katastrophal wirken kann, nur auf einer anderen Ebene als der
Kugelblitz?

Eine Uberlieferung aus unerforschlich alten Zeiten erzéhlt uns von
einem ganz groBen Eingeweihten: Hermes Trismegistos, der alle
Geheimnisse der Erde und des Himmels kannte. Er sagte: «Wie oben,
so unten, wie unten, so oben.»

Welch merkwirdige Parallel-Erscheinung: diese griine Kugel und der
Kugelblitz!



Morgenrote. Die Ayur-Veden

Ich arbeitete wieder jeden Tag im Atelier.

Einmal Uberfiel mich, wahrend ich arbeitete, plétzlich eine unertragliche
Unruhe. Ich hatte auf einmal das Gefiihl, daB ich eigentlich nichts tue.
Die Zeit rast mit Meilenschritten vorbei, ein Tag vergeht wie der
andere, und ich tue nichts. Nichts? - frage ich mich - wieso nichts? Ich
arbeite den ganzen Tag, ich studiere und lese eine ganze Bibliothek
zusammen, wenn ich mide bin, spiele ich Klavier, wieso tue ich nichts?
Ich dachte an die letzten Jahre und hérte eine Antwort in mir: «Du hast
nichts getan, gar nichts, um die Leiden anderer zu lindern ... Ehefrau
sein, Mutter sein, Bildhauerin sein ... alles dies sind private
Angelegenheiten.»

Das ist wahr. Aber was hatte ich tun kénnen? Ich wartete wahrend der
vergangenen Jahre, daB die hoheren Krafte mir einen Befehl geben
wirden, was ich tun solle. Nie habe ich aber die Stimme gehort. Wie
soll ich wissen, wie und was ich «arbeiten» soll? Wenn ich jetzt, da ich
das erzahle, zuriickdenke, mufB ich Uber das Wesen, das ich damals
war, lacheln. Wie naiv ist der Mensch, der unwissende Mensch! Wie
kénnte jemand in dem «groBen Werk» Mitarbeiter sein, wenn er selbst
noch nicht an das Ziel gelangt ist? Wenn er mit sich selbst noch nicht
fertig geworden ist? Aber jeder erwachte Mensch fallt in diese
Kinderkrankheit, daB3 er sofort die Menschheit erldsen will, anstatt
zuerst sich selbst zu erlésen! Die tatsachlichen héheren Krafte sorgen
schon dafir, daB ein jeder Neophyt von dieser naiven Auffassung
geheilt wird. Ich war damals aber noch nicht geheilt und wollte die
Menschen gliicklich machen. Seit meinem Gellbde vergalB ich keine
Minute, daflir zu leben. Verschiedene Versuchungen kamen, die fur



Einweihung (189)

mich aber keine Versuchungen waren. Es waren Manner genug, die ihre
GenuBsucht befriedigen wollten. Sie sagten, daB sie mich «liebten». Ich
sah aber klar, daB sie mich, das, was ich in der Wirklichkeit bin, nicht
einmal bemerkten. Die wollten einfach Korperliebe; wie hatte mich das
interessiert, nachdem ich einmal in die Falle der Natur hineingeblickt
hatte? Nicht einmal meiner Eitelkeit wurde mit solchem Begehren
geschmeichelt. Im Gegenteil: ich fand es erniedrigend, daB die Manner
immer und immer meinen Korper wollten.

Ich sprach lber die héchste Philosophie; der Mann, der sich als Freund
gab, war begeistert von meiner «Intelligenz», und bei der ersten
Gelegenheit wollte er mich - kiissen. Wollte er vielleicht meine
Intelligenz kissen?

Ein anderer war begeistert von meiner Musikalitat; wenn ich in
Gesellschaft Klavier spielte, sagte er, er sei ein Musikanbeter, kiBte
meine Hand und schaute tief in meine Augen ... aber mit welcher
Sinnlichkeit! Ach, ich kannte schon solches «Musikanbeten» und lachte
Uber ihn. Wie langweilig, wie langweilig!

Mich zogen tatsachlich die Musik, die Philosophie und Psychologie an,
alles, was Kunst und Wissenschaft war, aber ich muBte erfahren, daB
die meisten Philosophen, Psychologen, Astronomen, Wissenschaftler,
Kinstler, wie andere Manner, die Sexualitat noch viel interessanter
fanden! Die Armen! Was bleibt ihnen, wenn sie einmal ihre
Mannlichkeit verlieren? Leere, ihre eigene schreckliche Leere! Und die
Manner wollten mir beweisen, daB ich mein Leben vergeudete, wenn
ich die sexuellen Gentsse nicht bei jeder Gelegenheit kosten wollte.
Wie erniedrigend! Kénnen die Manner nur das Geschlecht sehen?
Kdnnten sie nicht einfach Gber der Stufe des Geschlechtes Menschen
sein? Wie Kinder, die zusammen spielen, die aber noch des Spieles
wegen spielen und nicht darum, um ein Spiel um die Sexualitat zu
treiben?



Einweihung (190)

Viele Menschen machen Musik, treiben Kunst, spielen Theater und
beschaftigen sich mit Psychologie nur deshalb, um sich standig neue
Partner erobern zu kénnen. Die Bibel sagt: «Wenn ihr nicht seid wie die
Kinder, wahrlich, ich sage euch, kommt ihr nicht ins Himmelreich.» Wie
tief ich diese wunderbare Wahrheit verstanden habe, als ich die Unruhe
und Unzufriedenheit der Menschen, die nur fur ihre Sexualitat leben,
sehen muBte! Und diese armen, leeren Menschen dachten, als sie
meine Gleichgdltigkeit sahen, daB ich meine Triebe «verdrange» oder
Komaédie spiele. Ich analysierte mich immer sehr streng: nie hatte ich
einen Gedanken, der mich zu einem Manne gezogen hatte. Ich liebte
meinen Mann unverandert tief, aber nicht mehr als Frau den Mann,
sondern wie ein Mensch einen Menschen! Es war mir keine Versuchung,
war kein Kampf, und es war kein «Sieg» Uber meine Begierden, denn
ich begehrte Uberhaupt keinen Mann. Ich fihlte mich seit dieser Nacht,
wo ich den Betrug der Korperliebe klar erkannt hatte, nicht mehr als
Weib. Ich wurde in dieser Nacht ein Mensch, ein Ich, und das Ich
winscht keine Sexualitat!

Das «Ich» ist geschlechtslos! Das «Ich» ist keine Erganzung suchende
Halfte von irgend etwas, das «ich» ist an sich ein Ganzes!

Und wenn sich der Mensch dieser Wahrheit bewuBt wird, folgt der
Koérper!

Ich gribelte Uber diese Dinge dort in meinem Atelier nach, als ich auf
einmal genau dasselbe Geflihl bekam wie vor Jahren, als ich mich in
Gedankeniubertragungen Ubte und einen Gedanken nicht Gbernehmen
und befolgen konnte: Etwas bedrlickte meine Brust, so daB ich kaum
atmen konnte.

Ich legte das Modellierholz weg und konzentrierte mich. Da fuhlte ich
wieder, nach vielen Jahren, das eigentiimliche Prickeln in meinem
ganzen Kdrper und ich horte wieder die wohlbekannte Stimme, die



Einweihung (191)

wahrend so langer Jahre entbehrte, gesegnete Stimme: «Warum
vernachlassigst du deine geistigen Fahigkeiten?»

«Wie soll ich sie nicht vernachlassigen? Kann ich etwas tun?» fragte ich
zurick.

«Du weiBt sehr gut, daB, wenn jemand ein angeborenes Talent flr
Musik, Bildhauerei oder andere Kiinste hat, es bei weitem noch nicht
bedeutet, daB er ein Kinstler ist. Er muB sein Talent noch zur
Entfaltung bringen. Das erreicht man nur durch Uben, Uben und immer
wieder Uben! Talent ohne FleiB und FleiB ohne Talent ist keine Kunst.
Wenn du aber Talent mit Flei3 verbindest, das bedeutet wahre Kunst!
Du hast Talente, die du einfach liegen |aBt: die Fahigkeit, den Geist zu
offenbaren. Ube, Ube, (ibe ... und du wirst ein Kiinstler in der
koniglichen Kunst werden, die Gber allen anderen Kiinstlern steht: in
der kunstlosen Kunst!»

Ich bekam Herzklopfen. Seit Jahren wartete ich auf einen inneren
Befehl, was ich tun sollte. Ich bekam nie eine Antwort. Es blieb mir
nichts Ubrig, als zu arbeiten und meine taglichen Pflichten zu erflllen,
die das Schicksal von mir winschte. Ich lernte Psychologie und
Bildhauerei. Die zwei Richtungen ergdnzten einander so wunderbar.
Wenn ich Portrats machte, beschdftigte ich mich tief mit der seelischen
Einstellung meiner Modelle. Alle Menschen waren interessant, und je
tieferen Einblick ich gewann, desto besser gelangen die Kdpfe. Ich
erkannte, daB ein Portrat und die psychologische Analyse ein und
dieselbe Arbeit war! Es bedeutete gleichzeitig Seelenberatung, und alle,
die ich modellierte, blieben auf immer mit mir seelisch verbunden.
Auch die monumentalen Arbeiten, die groBen Kompositionen,
schenkten mir groBe Freude. Die Konzentration 6ffnete mir immer neue
Tlren zu neuen Wahrheiten. Aber in der Tiefe meiner Seele war ich
traurig, daB ich «die Stimme» nicht mehr hérte. Ich war so trocken wie
Sagemehl, und ich hatte das Gefuhl, daB ich einen Kontakt mit



Einweihung (192)

irgendeiner aus einer sehr hohen Quelle stammenden Kraft verloren
habe.

Und jetzt ist dieser Kontakt wieder da und sagt, daB ich mich in der
kunstlosen Kunst iben soll. Wie soll ich sie tiben? Gibt es iberhaupt
solche Ubungen? Ich habe nie dariiber etwas gehort ...

Da hoérte ich wieder ganz deutlich die Stimme in mir: «Suche!»
«Suchen? Wo? und wie?» fragte ich.

Es kam keine Antwort mehr ...

An diesem Abend waren wir bei unserem Freund eingeladen, der mir,
als ich am Sterben war, die Yoga-Ubungen und die BewuBtseinslenkung
zeigte und mich so rettete.

Wir waren frohlich, die Manner frischten ihre Schulerinnerungen auf,
und ich schaute mir seine Bibliothek an. Ich fand ein Buch, das mich
sehr anzog, und fragte, ob ich es mithehmen durfe.

«Selbstverstandlich», sagte er. Ich nahm das Buch heraus und setzte
mich zu den Mannern. Ich bat unseren Freund, uns zu erzahlen, wie
und wo er diese Yoga-Ubungen, mit denen er mich geheilt hatte,
gelernt habe. Er erzahlte, daB er einmal in Indien bei einem
Maharadscha zu einer Tigerjagd eingeladen war. Auf der Jagd scheute
sein Pferd und warf ihn so ungliicklich aus dem Sattel, daB er auf den
Ricken fiel und nicht mehr aufstehen konnte. Man trug ihn in sein
Zimmer. Der Maharadscha besuchte ihn und fragte, welchen von
seinen Arzten er zu ihm schicken solle, den englischen oder den
indischen.

Unser Freund wiinschte den englischen. Der verschrieb ihm
verschiedene Beruhigungsmittel gegen seine Schmerzen und riet ihm,
ruhig im Bett zu bleiben. Es vergingen Tage und Wochen, und er lag



Einweihung (193)

noch immer hilflos da, er konnte weder stehen noch sein Genick und
seinen Ricken bewegen. So vergingen sechs Wochen, aber es ging ihm
immer schlechter.

Da besuchte der Maharadscha ihn wieder und sagte: «Sie wiinschten
den englischen Arzt, ich sandte ihn. Er behandelt Sie seit sechs
Wochen, Ihr Zustand verschlechtert sich jedoch nur. Wenn Sie tun
wirden, was ich Ihnen rate, wiirden Sie den Rat meines indischen
Arztes - meines Ayurvedikers - verlangen. Er kénnte Ihnen helfen.»

Unser Freund bat den Maharadscha, seinen Ayurvediker zu ihm zu
schicken.

«Was bedeutet das: Ayurvediker?» fragte ich.

«Das Wort ,Ayurvediker' bedeutet einen Menschen, der in die
AyurVeden eingeweiht ist. Veden sind die heiligen Blicher der Inder, die
hochste Philosophie auf Erden. Die Veden bestehen aus verschiedenen
Teilen. AyurVeda ist die Wissenschaft von der Gesundheit, sie enthalt
alle Geheimnisse des menschlichen Korpers, der Krankheiten, der
Heilungen und des Gesundbleibens. Diese Eingeweihten kannten schon
vor funf- bis sechstausend Jahren zum Beispiel das Geheimnis und das
Verfahren, wie man zugrunde-gegangene Kérperglieder durch gesunde
Glieder von Leichen ersetzen kann. Sie haben die unglaublichsten
Operationen gemacht. Sie konnten ein erblindetes Auge durch ein
gesundes ersetzen, sie vermochten es bei Menschen wie auch bei
Tieren, sogar ein ganzes Bein konnten sie ersetzen. Sie wuBten auch,
daB die Ursache der Krankheiten Myriaden von unsichtbaren kleinen
Lebewesen sind, heute nennt man sie Bakterien, sie wuBten aber auch,
daB ein Hihnchen daraus herausschlipft. Wenn wir aber das Ei zehn
Minuten in 100° Warme legen, dann wird das Ei hart, aber nie ein
Hihnchen. Genau so ist es mit diesem Goldpraparat. Die mehrwdchige
gleichmaBige Warme entwickelt im Gold eine Energie, die dieselbe



Einweihung (194)

Schwingung hat wie die ,Lebensenergie'. Diese Energie steht noch weit
Uber der Atomenergie. Das Gold entwickelt sich unter der Erde
wahrend Jahrmillionen durch einen langsamen ProzeB3 aus der
gewohnlichen groben Materie der Erde. Wenn wir diesen Prozel
weiterentwickeln, kénnen wir das Gold noch in eine andere Materie
umwandeln, die mit dieser allerhdchsten Energie geladen ist. Wie man
ein Stlck gewodhnliches Eisen magnetisch machen kann, so kann man
auch aus dem gewohnlichen Gold magnetisches oder ,lebendiges Gold'
entwickeln. Der Magnetismus des Goldes ist aber eine viel héhere
Energie als der Magnetismus des Eisens. Er hat dieselbe Schwingung
wie unsere eigene Lebenskraft, diese Energie ist das Leben selbst und
wirkt auf alle Lebewesen wie ein Wunder. Der Mensch ist wie ein
lebendiger Magnet, der mit diesen allerhéchsten Energien geladen ist.
Wie ein Magnet mit der Zeit seine Ladung verliert, aber wieder
magnetisch wird, wenn man elektrischen Strom hineinleitet, so kann
man auch im Menschen diese Energie wieder aufladen. Der Sitz der
Lebensenergie ist das Ruckgrat, das Rickenmark. Bei Ihnen wurde
dieses allerfeinste Organ verletzt, und die Spannung der Lebensenergie
fiel sehr stark. Ihr Organismus konnte sich selber nicht in Ordnung
bringen, da eben die heilenden Zentren verletzt waren. Diese Pillen
haben Ihre Nervenzentren wieder aufgeladen, die Natur wurde dadurch
in Gang gesetzt, und jetzt sind Sie wieder gesund. Das ist das ganze
Geheimnis. Sehen Sie, der Maharadscha ist schon alt, er will aber seine
mannlichen Krafte noch jeden Tag bei seiner Lieblingsfrau offenbaren.
Mit der Hilfe dieser Goldpillen gelingt es ihm noch, die Fahigkeit eines
jungen Mannes zu behalten. Die Natur kann seinen Kérper von sich
selbst aus nicht mehr mit dieser Energie versehen, dieses Praparat
setzt aber seine Nervenzentren in Bewegung, und das ist gentigend,
um seine sexuellen Organe taglich aufzuladen.»

Unser Freund fragte den Ayurvediker: «Warum haltet ihr euer Wissen
so geheim? Warum mussen sie eben ,Geheimnisse' sein? Warum kann



Einweihung (195)

die ganze Menschheit den Segen dieses Wissens nicht genieBen?
Warum fiihren Sie die englischen Arzte nicht in dieses Wissen ein?»

Der Ayurvediker schaute eine Weile vor sich hin, dann sagte er: «<Um
dieses Praparat herzustellen, braucht man genau so, wie das Ei die
Befruchtung des Hahnes braucht, um das Leben aus dem latenten
Zustand in den aktiven Zustand zu versetzen, eine Kraftquelle, die die
latenten Krdfte der Goldmolekiile in Aktivitat setzt und aus der toten
Materie des Goldes lebendige Materie schafft. Diese Kraftquelle ist der
Mensch selbst. Die Zeugungskraft kann man nicht nur durch den
Korper, sondern auch auf einer anderen Ebene, als Energie,
offenbaren. Der Hypnotiseur zum Beispiel offenbart seine
Zeugungskraft auf seiner geistigen Ebene und kann die Seele anderer
Menschen ebenso durchdringen und dort verschiedene Krafte aus dem
latenten Zustand in einen aktiven versetzen, wie sein irdischer Samen
in einer Zelle das Leben in Bewegung und zur Entfaltung bringt. Um
einen gewissen ProzeB in verschiedenen Materien, in diesem Falle im
Golde, in Bewegung zu setzen, braucht der Mensch die Ausstrahlung
seiner eigenen Lebensenergie. Wenn er aber diese Kraft durch seine
sexuellen Organe ausgibt, so hat er in sich diejenigen Nervenzentren,
die eben notwendig sind, um die Lebensenergie in ihrer
untransformierten Urform auszustrahlen, in latenten Zustand versetzt.
Diese Nervenzentren 6ffnen oder schlieBen sich automatisch. Entweder
lenkt ein Mann diese Energie in seine sexuellen Organe oder in seine
héheren Nervenzentren. Aber gleichzeitig kann er seine Lebensenergie
nicht in beide Organe lenken! Sie werden verstehen, da3, wenn ein
Vater seinen Sohn in diese Wissenschaft einweiht, der Sohn mit dem
Eid des Schweigens auch den Eid der vollkommenen Enthaltsamkeit
ablegen muB. Darum bekommt der Sohn auch erst dann seine
Einweihung, wenn er schon verheiratet ist und mehrere Séhne hat, um
die Kette nicht zu unterbrechen. Zeigen Sie mir einen westlichen Arzt,
der dieses Wissens wegen in vollkommener Enthaltsamkeit leben
wiirde! Unseren Erfahrungen nach will die Mehrheit eurer Arzte im



Einweihung (196)

Gegenteil mit ihrem Wissen so viel Geld als méglich verdienen, um ihre
niedrigen Triebe ausleben und befriedigen zu kdnnen. Viele waren
schon bei uns und wollten unsere Geheimnisse mit verschiedenen
Mitteln aus uns herauslocken. Wir sahen, daB sie mit diesen
Geheimnissen Vermdgen verdienen wollten oder mit unseren
herausgelockten Geheimnissen ihre Eitelkeit befriedigen und selber
beriihmt sein wollten. Wir schwiegen. Es sind traurige Tatsachen, daB
die fremde Macht mehrere unserer Ayurvediker, die ihre Geheimnisse
nicht verraten wollten, qualen lieB. Seitdem finden die Fremden keinen
eingeweihten Ayurvediker mehr. Keiner wird anerkennen, daB er etwas
wisse. Wir wurden gezwungen, Masken zu tragen und ,geheimnisvolle
Orientalen' zu werden. Wir muBten ein sehr hohes Lehrgeld bezahlen.
Aber so viel verrate ich Ihnen: es gab auch wahrend der vielen Jahre
fremde Arzte, wertvolle, wahre Menschen, die unser Geheimnis aus
Helferswillen wissen wollten, die bereit waren, den Eid der
Brahmacharya (Enthaltsamkeit) abzulegen. Diese haben die
Einweihung erhalten und arbeiten mit uns. Sie verschweigen aber ihr
Wissen ebenso wie wir. Wenn die Menschheit sich so weit entwickelt
haben wird, daB die Mehrzahl der Arzte sich bereit erklart, ihre
sexuellen Liste aufzugeben, um heilen zu kénnen, von dem Moment an
werden die eingeweihten Ayurvediker ihnen ihre Wahrheiten und
Geheimnisse enthillen. Aber vorlaufig sind die westlichen Menschen
daran, jede ihrer Entdeckungen dazu auszunlitzen, um einander zu
schadigen. Schauen Sie, was haben sie aus der Erfindung des
Dynamits, des Flugzeugs gemacht? Neue Waffen! Was wirden sie
machen, wenn sie das Geheimnis der kosmischen Energie und der noch
hdéheren Lebensenergie kennenlernen wirden? ... Neue Gelegenheiten,
einander auszurotten und noch mehr Geld zu verdienen! Krieg ist
Geschaft! Und wozu dieses Geschaft? Wozu noch mehr und immer
mehr Geld? Um ihre Liste zu steigern, noch tiefer in die sexuellen
Freuden und Perversitaten hinein zu tauchen. Sie fragen, warum wir
unsere Geheimnisse nicht verraten! Die fremden Arzte wollen das gar
nicht! Wenn sie héren, daB sie dafiir ihre Liiste hingeben muBten, sind



Einweihung (197)

sie nicht mehr interessiert. Sie glauben gar nicht, da8 sie um diesen
billigen Preis das Geheimnis des ganzen Lebens erhalten wiirden. Es ist
viel leichter, ohne einen einzigen Versuch zu machen, die Orientalen zu
verspotten und auszulachen. Die meisten Fremden denken, daB das
hochste Gluck auf Erden die Befriedigung der sexuellen Triebe ist. Wie
wollen sie die ungeheure Kraft, die ein vergeistigter Mensch besitzt,
kennenlernen, wenn sie nie versuchen, diese zu erlangen? Diese Kraft
kann man weder mit Geld noch mit Macht erwerben. Der Preis ist
Entsagung! Der Mensch aber, der diesen Preis daflir zahlte, entdeckt
nachher, daB er eben keine Entsagung auslibte, denn er hat um das
sterbliche das unsterbliche, um das vergangliche das unvergangliche
Glick gefunden. Einen besseren Tausch kann kein Mensch machen!
Aber wir diskutieren daruber nicht. Diese Geheimnisse kann man nicht
mit dem Verstand erfassen. Den Geist kann man nicht verstehen, nur
erleben, Geist kann man nur sein! Wir lassen die Fremden auf dem
Wege des Verstandes weitergehen. Sie haben schon viel erreicht und
werden auch noch mehr erreichen. Aber die ,letzten Wahrheiten'
bleiben vor dem Verstandesmenschen - der die Seligkeit des reinen
Seins, zu welchem der Weg der Entsagung fiihrt, nie kennengelernt -
verborgen. Sie haben aus dem orientalischen Yogi eine Witzblattfigur
gemacht. Ist es ein Wunder, daB die Eingeweihten ihre Geheimnisse
nicht preisgeben, sondern sich zurlickziehen und fir den westlichen
Menschen unerreichbar bleiben?

Ihnen habe ich deshalb so viel gesagt, weil ich sehe, da3 Sie nicht aus
Neugierde, sondern aus tiefem seelischem Wunsch unsere
Wissenschaften studieren wollen. Sie suchen die Wahrheit, Sie suchen
Gott! Solchen Menschen zu helfen sind wir bereit. Ich gebe Ihnen einen
Rat: Wenn Sie schneller vorwartskommen wollen, wenn Sie in die
Geheimnisse des menschlichen Wesens und Lebens tiefer eindringen
wollen, Uben Sie Yoga!»



Einweihung (198)

Er erklarte mir, daB die Orientalen viele Jahrtausende hindurch
verschiedene Methoden entdeckt und vervollkommnet haben, durch
welche der Mensch das Ziel, das selbst der unbewuBteste und
unwissendste Mensch als Sehnsucht nach Gliick in sich tragt und kennt,
erreichen kann! Die Erflllung, die Erlésung, die Seligkeit - oder wie die
Orientalen sie nennen: Nirvana - kann der Mensch schon hier auf Erden
erreichen. Die Tlre steht jedem Menschen offen, wenn er dazu den
Schlissel findet.

Dieser Schlissel ist Yogal!

Der Ayurvediker erklarte weiter, daB jede mit Konzentration
verbundene Handlung eigentlich schon Yoga ist, denn die einzige
Moglichkeit, das groBe Ziel zu erreichen, ist das Sich-Konzentrieren.
Yoga lehrt uns aber die durch Jahrtausende vervollkommneten,
kristallisierten Methoden, wie man sich systematisch konzentrieren und
wie man die Konzentration systematisch steigern kann. Es gibt
verschiedene Yoga-Wege: kdrperliche, seelische und geistige
Konzentrationsiibungen. Mit diesen Ubungen entwickeln sich die
hoéchsten Fahigkeiten des Menschen, es 6ffnen sich seine geistigen
Augen, seine geistigen Ohren, er wird Herr Uber sich selbst und damit
Uber die schépferischen und Schicksalskrafte. Es 6ffnet sich dem
Menschen der Weg zur Seligkeit, man kann es auch so ausdriicken: der
Weg zur Selbstverwirklichung - zu Gott! Der héchste, aber schwerste
Yoga-Weg ist Radscha-Yoga. Radscha bedeutet «Kénig». Wir kdnnen
also diesen Yoga-Weg woértlich Ubersetzt als den «koniglichen Yoga»
nennen. Es ist der klirzeste, aber der holprige und steile Weg, den auch
Christus in der Bibel lehrt. Mit Geduld und Ausdauer gelangt man aber
zum Ziel.

Unser Freund erzahlte weiter: «Der Ayurvediker zeigte mir die
Grundibungen des Yoga, die ich dir auch zeigte. Spater gab er mir
Anweisungen, wie ich zu einem der groBten lebenden Yogis kommen



Einweihung (199)

kénne. Ich ging auch zu ihm. Er war ein Uber achtzig Jahre alter Mann,
der aber nicht adlter aussah als ein zirka Vierzigjahriger. Er war ein
Hatha-Yogi. Diese kennen alle Geheimnisse des Koérpers. Sie kénnen
ihren Kérper nach Belieben mehrere Jahrhunderte lang in einem
standig und vollkommen gesunden Zustand erhalten. Die Inder
behaupten, daB in den Bergen noch heute Yogis leben, die sieben- bis
achthundert Jahre alt sind.»

Mein Mann fing an zu lachen: «Aber geh! Siebenhundert Jahre alt sein?
Ware gar nicht schlecht. Aber leider bist du dann aus deinem Traum
erwacht, nicht wahr?»

«Siehst du», antwortete unser Freund ganz ernst, «du bist auch ein
echter ,West-Mensch'. Weil du von manchen Dingen noch nicht gehort
hast, bedeutet es noch lange nicht, daB sie auch nicht existieren. Die
Orientalen wissen vom Geheimnis des Menschen viel mehr als wir im
Westen, aber sie lernten schweigen. Die ersten westlichen Eindringlinge
haben alles getan, um die Orientalen zum Schweigen zu bringen. Sie
konnen ihre Geheimnisse noch heute gut verbergen. Ich habe in Indien
solche Dinge erfahren, daB ich mit dem héhnischen Lachen sehr
vorsichtig wurde.»

«Gut, gut», sagte mein Mann, «ich flihle auch, daB3 es eine Mdglichkeit,
langer zu leben, geben muB, wenn wir bedenken, daB auch hier im
Westen das menschliche Leben standig verlangert wird, obschon wir
alles tun, um unser Leben mit Nikotin, Alkohol und mit unverninftiger
Lebensweise zu verkirzen. Vor 50 bis 60 Jahren war das
Durchschnittsalter des Menschen noch 35 Jahre, und in kurzer Zeit hat
es sich auf 60 Jahre erh6ht. Man kann dariber nachdenken, wo die
Grenze ist! Die arztliche Wissenschaft eilt mit Meilenschritten vorwarts,
wer weiB3, wohin wir noch gelangen kénnen?»



Einweihung (200)

«Nun, siehst du, deine wirkliche Uberzeugung ist Giberhaupt nicht
spottisch. Aber hier im Westen wagen wir nicht, zu unserer Auffassung
zu stehen, weil es hier nicht vornehm ist, Gber Dinge, die wir nicht
kennen, ohne Uberlegenen Spott zu sprechen. Alle Achtung vor dem
Wissen unserer Wissenschaftler, aber sie tun, als ob sie alle
Geheimnisse des Lebens kennen wiirden, dabei sind sie dem Tod
gegentiber vollkommen unwissend. Die Orientalen haben das
Geheimnis des Lebens und des Todes entratselt, haben aber der
spoéttischen Einstellung des Westens gegeniber nur eine Waffe: das
Schweigen. Kein Wunder. Nur ein Beispiel: Ein Inder zeigte mir einen
Zigarettenldscher. Es war eine kleine Buddhafigur im Lotussitz, eine
profane Bazarware. Er sagte: Ein Orientale wiirde nie Christus dazu
gebrauchen, um aus seiner Gestalt einen Zigarettenldéscher zu
fabrizieren, denn wir stehen mit Ehrfurcht auch vor den
Gottesdarstellungen anderer Glaubensbekenntnisse. Wir wissen, daB
hinter den verschiedenen Gottesbildern derselbe einzige Gott steht,
und stellte den Buddha-Zigarettenléscher zartlich auf seinen Hausaltar.
Ich war, als Westler, tief beschamt. Und ich bin wirklich neugierig,
wann der Westen zur Einsicht erwachen wird, die Orientalen nicht
standig durch solche Geschmack-, Takt- und Ricksichtslosigkeiten zu
beleidigen. Denke nur an die verschiedenen Filme Uber den Orient. Die
Orientalen sehen diese Sticke auch an, und glaube mir, daB sie
dartber ihre Meinung haben. Sie schweigen aber ...»

Ich fragte unseren Freund: «Gibt es Bicher Uber Yoga?»

«Das schonste und heiligste Buch der Inder ist die Bhagavad Gita. Da
kannst du die schdnste Beschreibung des geistigen Weges zur
Selbstverwirklichung durch Radscha-Yoga lesen. Das wiurde ich dir
empfehlen.»

Ich hatte genug gehdrt.



Einweihung (201)

Noch am selben Abend wollte ich das Buch, das ich mitgenommen habe
zu lesen anfangen. Ich legte mich bequem ins Bett, nahm das
eingepackte Buch und 6ffnete es.

Da sah ich zu meiner Uberraschung, daB es nicht das gewéhlte Buch
war! Ich drehte es um und schaute den Rickentitel an. Wie
merkwiirdig: Ich las doch dort den Titel und erinnerte mich jetzt noch,
daB ich jenes Buch herausgezogen hatte. Hatte ich dennoch
danebengegriffen? Es schien so zu sein. Aber wenn dieses Buch schon
einmal hier war, wollte ich es wenigstens anschauen. Es weckte sofort
mein Interesse. Von auBen glich es einem modernen Buch,
wahrscheinlich hatte man es vor kurzer Zeit einbinden lassen, aber
innen befand sich eine sehr, sehr alte Handschrift. Das Papier war
schon ganz braun geworden, voller Spuren von Blcherwirmern. Die
tiefschwarze Tinte wie auch die Schrift verrieten, daB es aus alter Zeit
stamme. Ich fing an, es zu lesen. Je mehr ich las, desto mehr steigerte
sich meine Uberraschung, bis ich so aufgeregt wurde, daB ich mit
zitternden Handen kaum weiterblattern konnte.

Das Manuskript sprach von einem Orden, der so alt sei wie die Erde
selbst. Dieser Orden ist eine geheime, rein geistige Einheit, ohne jede
auBere, sichtbare «Mitgliedschaft». Es werden standig Neophyten
aufgenommen, die sich selber - ohne etwas lber diesen Orden zu
wissen - melden. Die «Meldung» besteht darin, daBB ein Mensch den
Entwicklungsgrad erreicht, da er seine eigene Personlichkeit
vollkommen aufgibt und sein ganzes Leben der Linderung der Leiden
anderer widmet. Wenn in einem Menschen dieser EntschluB3
herangereift ist, tritt ein Mitglied dieses geheimen Ordens mit ihm in
geistigen Kontakt, besser gesagt, der Mensch, der so weit gekommen
ist, daB3 er seine Person aufgibt und zur universellen Liebe gelangt, hat
jenen Entwicklungsgrad erreicht, womit er sich von selbst in die
Schwingungen im Stromkreis dieser geistigen Bruderschaft einschaltet.
So hort er in seinem Innern die Stimme des geistigen Fihrers, der ihn



Einweihung (202)

zuerst warnt und auf die Schwierigkeiten, Gefahren und Folgen dieses
Entschlusses aufmerksam macht. Wenn er auf seinem EntschluBB
dennoch beharrt, so nimmt ihn dieser «Orden>», welcher der
Menschheit hilft, aus dem Chaos emporzusteigen, auf. Zuerst, ohne
daB er es weiB3, auf Probezeit. Diese Probezeit fangt gleich damit an,
daB der Neophyt sieben fahre vollkommen allein gelassen wird. Er
findet wahrend dieser sieben Jahre keinen Kontakt mit dem Orden,
wenn er auch noch so sucht. Aber die verschiedenen Priifungen, die er
bestehen muB, kommen nacheinander. Er muB} die sieben Prifungen in
den menschlichen Tugenden bestehen. Es sind: frei werden von
Sinnlichkeit, BeeinfluBbarkeit, Eitelkeit, Arger, Habgier, Neid,
Empfindlichkeit. Wenn er trotz seiner vollkommenen Verlassenheit die
Prifungen bestanden hat und weiter bei seinem EntschluB3 verharrt, ist
er zur Mitarbeit reif und wird endgliltig aufgenommen. Das erfahrt er
durch einen scheinbaren «Zufall» noch an demselben Tag. Von nun an
bekommt er eine eingehende Schulung und gleichzeitig auch schon
Aufgaben. Diese Aufgaben sind zuerst leicht, und in dem MaBe, wie er
diese l6st, werden sie immer schwerer und noch schwerer. Die
Aufgaben sind sehr verschieden. Es gibt Neophyten, die im
Verborgenen arbeiten und solche, die vor die Offentlichkeit treten
mussen. Es kann vorkommen, daB sie einmal als Bettler umhergehen,
ein anderes Mal als sehr reiche Leute ihre Pflicht erftllen. Manchmal
arbeiten sie vielleicht als Assistenten bei einem beriihmten Entdecker,
manchmal betatigen sie sich als Redner oder als Schriftsteller. Manche
besitzen groBe weltliche Macht, andere wieder befinden sich eventuell

als bescheidene Arbeiter in der Werkstatt einer riesigen Fabrik. Es kann
vorkommen, daB zwei Mitglieder des Ordens scheinbar gegeneinander
arbeiten. Sie diirfen aber mit keiner Miene verraten, daf sie
zusammengehoren, daB sie miteinander in Kontakt stehen. Manchmal
werden sie gefeiert und genieBen die groBte Popularitat, ein anderes
Mal leben sie im gréBten Elend und missen vielleicht Demutigungen
und Erniedrigungen ertragen. Sie mussen alle Aufgaben und alle Rollen
vollkommen losgeldst, vollkommen unpersénlich, einfach als Diener am



Einweihung (203)

groBen Werk durchfiihren. Dabei haben sie aber fiir jede ihrer Taten
die ganze Verantwortung zu tragen! Sie bekommen die Aufgaben, aber
auf welche Art sie diese bewaltigen, missen sie selber, im BewuBtsein
der Verantwortung ihrer Taten, entscheiden. Je hoher sie steigen,
desto gréBer wird ihre Verantwortung. Derjenige, der flr seine Taten
und fir seine Arbeit nicht selbst die Verantwortung tragt, sondern die
Verantwortung fir seine Handlungen auf ein Mitglied des Ordens
schiebt, derjenige, der seine Arbeit nicht als seine eigene, persdnlich
gewollte Arbeit anerkennt, sondern seinen Handlungen den Anschein
gibt, als ob er im Auftrage des Ordens oder als mediales Werkzeug
eines Ordensmitgliedes handeln wirde, der ist ein Verrater und verliert
im selben Augenblick allen Kontakt mit dem Orden. Davon aber, daB er
aus der Einheit herausgefallen ist, erfahrt er nichts, und es kann
vorkommen, daB er noch jahrelang des Glaubens ist, ein Mitarbeiter zu
sein. Solche werden vom Orden dazu gebraucht, andere Menschen zu
prifen, ob sie die falschen Propheten anerkennen und ihnen folgen
oder ob sie im selbstandigen Denken und im Unterscheidungsvermégen
schon so weit fortgeschritten sind, daB sie jedes Wort, das sie horen,
prifen und erst nachher annehmen. Diejenigen, die den falschen
Propheten folgen, sind noch blind, die sich durch einen Blinden fliihren
lassen. Sie fallen beide in die Grube. Als Mitglieder des Ordens werden
nur vollkommen selbstandige, unbeeinfluBbare Menschen
aufgenommen, solche, die nicht aus Folgsamkeit, weil sie daflr einen
Lohn erwarten und ins Himmelreich kommen wollen, oder aus Feigheit,
weil sie die Strafe flrchten und nicht in die Holle kommen wollen, das
Gute tun oder das Bése nicht tun, also nur jene, die immer, in Leben
und Tod, ihrer eigenen tiefsten Uberzeugung folgen und danach
handeln! Denn: Das Wort des Ordens héren die Mitglieder in ihrem
Herzen als ihre eigene, tiefste Uberzeugung!

Ich las diese Zeilen mit immer wachsender Aufregung. Mit den
irdischen Freuden abrechnen? Oh diese Nacht, da ich im Bette so
verzweifelt schluchzte! ... Kann man noch mehr mit allem abrechnen?



Einweihung (204)

«Die Leiden anderer lindern» wollen? Nur Gott wei3, wie ernst damals
in meinem Zimmer, wo ich Uber die entsetzlichen Leiden der
Geisteskranken und Uber die allgemeinen, unaufhdérlichen Schmerzen
aller Erdenbewohner nachgriibelte, mein Gelibde war! Die Warnungen,
die ich damals laut horte, und die schreckliche Verlassenheit, das
verzweifelte Geflihl des totalen Alleingebliebenseins wahrend langer
Jahre! Wieviel Jahre waren eigentlich seither vergangen? Genau sieben
Jahre! Ja, genau! Und heute dieser Zufall mit dem Buch ... Zufall?
Nein! Es war eine Botschaft ... eine Botschaft!

Ich war tief erschittert! Wie immer fragte ich auch jetzt meinen
Verstand, was er zu alldem sage, denn ich gab die Kontrolle durch
meinen Verstand nie auf. Aber was hatte mein Verstand jetzt sagen
kénnen? Ich wuBte ja am besten, daB alles so war. Was hatte mein
Verstand tun kdonnen, als die Tatsachen einfach anzuerkennen und zu
bestdtigen? Auch der skeptischste Verstand muBte vor so vielen
zusammenspielenden Zufallen Verstummen! Nein, ich konnte nicht
zweifeln: Ich wurde aufgenommen!

Ich fihlte ein unaussprechliches Gllicksgefliihl und eine Dankbarkeit, ich
splirte die Gnade Gottes, einen Segen Uber mir, eine tiefe Feierlichkeit

und eine tiefe Demut.

In diesem Zustand blieb ich seither.



Es ward Licht

Es war auffallend, daB von dieser Zeit an allmdhlich immer mehr und
mehr Menschen - Manner und Frauen, Alte und Junge - zu mir kamen,
um Rat zu erbitten, wie sie den Weg zum Glick finden kénnten. Immer
mehr «Suchende», die Hilfe von mir verlangten. Ich fihlte mich aber
selber noch immer in der gréBten Finsternis. Wie sollte ich andern
helfen? Wie sollte ich die vielen Wunden, welche die Menschen in ihren
Seelen trugen, heilen, wenn ich selbst das Ratsel des Lebens und des
Todes noch nicht gelést hatte?

Das allerwichtigste war, daB ich meiner eigenen Finsternis entrann. Ich
«suchte», wie es mir die innere Stimme riet, und versuchte, durch gute
BlUcher vorwartszukommen. Ich fand ein Buch, das die streng
geheimen Ubungen des Radscha-Yoga, das heiBt: den Weg zum Selbst,
beschrieb. Ich wollte mit diesen Ubungen sofort anfangen, denn so weit
war ich schon, daB ich wuBte, lesen ist nur notwendig, um zu wissen,
was man zu tun hat! Wenn man zum Ziel - zum Selbst - gelangen will,
muB man verwirklichen!

Ich wollte die Wirklichkeit, nicht nur schéne Beschreibungen und
Theorien. Der geistige Yoga verlangt aber strengste Askese.

Ich sprach mit meinem Mann. Er war stets mein bester Freund und
wuBte, daB die Antwort auf die drei groBen Fragen: Woher, Wohin,
Warum, fir mich Lebensfragen waren. Er gab zu meinen asketischen
Ubungen seine Einwilligung.



Einweihung (206)

Mein Vater hatte flir die Familie ein Gut in den Bergen gekauft. Dort im
Walde hatten wir ein Waldhaus, und ich bezog es jetzt auf lange Zeit
ganz allein. Mein Sohn war zu jener Zeit Schiuler in einem Institut und
kam nur fur die Ferien nach Hause. Mein Mann war damals fortdauernd
auf Reisen und sah mich nur an den Wochenenden.

Von einer groBen Terrasse hatte man eine prachtvolle Aussicht in das
Tal. Man sah sozusagen in die Unendlichkeit hinein, denn hier fing die
riesige Tiefebene des Landes an. Zu FiBen des Berges floB langsam
und majestatisch der gewaltige Strom, und jenseits, am anderen Ufer,
liefen die LandstraBen wie das Adernetz eines mdchtigen Kérpers, die
fahrenden Autos glichen winzigen Zellen im groBen Blutstrom. Alles
war winzig klein, die Dorfer mit winzigen Hauschen und die kleinen,
fleiBigen Menschenameisen.

Das schopferische Prinzip
durchquert wie der Falke Horus
den Raum und schafft Welten.

g
3
»

In ihm ist das Gesetz Gottes
verkorpert; deshalb tragt Horus
die Doppeltafel der Zehn Gebote
Gottes auf dem Kopf.

Der gottliche Horus



Einweihung (207)

Der Pharao ist das Ebenbild
Gottes, dem das schopferische
Prinzip, der Horus-Falke, die
gottliche Wahrheit zuflistert.

Der Eingeweihte hort ihre
Stimme und gehorcht ihr.

Pharao Chephren

Durch die anderen Fenster sah man in den Urwald, wo man tagelang in
der feierlichen Stille umherspazieren konnte. Die Fasanen trauten sich
bis an das Haus, die Hirsche réohrten im Herbst oft ganz in der Nahe,
und in der Nacht hérte man sie am Haus vorbeitraben. Tlren und
Fenster hatten starke Eisengitter gegen Wildschweine und andere
gefahrliche Tiere.

Ich lebte hier ganz allein. Am Morgen fand ich auf der Terrasse die
frisch gemolkene Milch, dann ging ich hinunter in den Holzkeller, der
unter der Terrasse lag und hackte Holz. Dann heizte ich ein, und dann
begann ich meine Ubungen.

Das Waldhaus war der idealste Ort, um Yoga zu Uben. Die ganze
Gegend war beriihmt wegen ihrer feierlichen Atmosphare. Die Stille im
Urwald, die von der Zivilisation unberiihrte Reinheit der Natur wirkten



Einweihung (208)

so stark auf alle Menschen, daB man auch schon ohne Yoga-Ubungen
feierlich gestimmt und andachtsvoll wurde. Der Mensch wurde hier fir
die hoheren Schwingungen noch empfanglicher. Die in uns latenten
Sinnesorgane des Geistes 6ffneten sich, und ich konnte die
schwierigsten Konzentrations- und Meditationstibungen ohne
Anstrengung ausfuhren.

Zum Studium nahm ich eine alte Mappe mit mir, eine wahre
Schatzkammer héchster Weisheiten.*

* Geheime Figuren der Rosenkreuzer aus dem 16. und 17. Jahrhundert.

Wenn ich meine mehrere Stunden lang dauernden
Konzentrationslibungen beendet hatte, versenkte ich mich in diese
wunderbaren symbolischen Darstellungen tiefster Wahrheiten, und die
verborgenen Geheimnisse dieses Buches 6ffneten sich stufenweise vor
meinen erstaunten geistigen Augen. AuBerdem studierte ich hier die
Ostliche Philosophie, hauptsachlich die Veden und die Upanischaden.

Nie werde ich diese Zeit im Wald vergessen, nie wird jene Erinnerung
in mir verblassen, denn in den Ekstasen, die ich hier erlebte, wurde mir
das erstemal bewuBt woher ich kam, wohin ich gehe und warum ich da
bin.

Die langen Konzentrations- und Meditationstibungen verhalfen mir
dazu, in die tiefsten Regionen meiner Seele Stufe um Stufe
hineinzudringen. Mit diesen Ubungen setzte ich in mir Kréfte in
Bewegung, die auch wahrend der Zeit meiner alltéglichen
Beschaftigungen - und sogar auch wahrend des Schlafes -
weiterwirkten. Manchmal wanderte ich im Walde, da tauchten in mir
Bilder von Gegenden auf, die mir bekannt waren, doch wuBte ich nicht,
woher, denn nie in diesem Leben war ich dort gewesen. Wahrend ich
wach war, aber auch in meinen Trdumen, tauchten Menschengestalten
auf, die mir ebenfalls bekannt, ja oft sehr wohl bekannt waren, die ich



Einweihung (209)

jedoch nie in diesem Leben gesehen hatte; ihre Kleider waren
fremdartig und ihre Namen und ihre Sprache, in welcher wir uns im
Traum verstandigten, waren ganzlich verschieden von den Sprachen
und Namen, die ich je kannte.

Wenn ich mich hinsetzte, um zu meditieren, leuchtete im Augenblick,
da ich meine Aufmerksamkeit nach innen richtete, ein grinblaulich
phosphoreszierendes Licht in mir auf, dann wurde dieses Licht
deutlicher, und es war mir, als kame dieser Glanz aus den unsichtbaren
Augen eines koérperlosen, machtigen Wesens. Eine unbeschreibliche
Kraft, Liebe und Giite strahlen mich aus diesen Augen an. Ich tauchte
mit vollkommenem Vertrauen in diese liebevolle Kraftquelle hinein, ich
flihlte mich in Sicherheit, und ohne Angst drang ich immer tiefer und
tiefer in die unbekannte Welt des UnbewuBten.

Und einmal, ganz unerwartet, erleuchtete das Licht die Finsternis,
welche die Vergangenheit wie die Wahrheit verbarg, und alles wurde
klar.

Als ich mich wieder einmal hinsetzte, um Meditation zu treiben,
erschien vor meinem inneren Auge zuerst wie immer das
phosphoreszierende Licht, dann fiihlte ich noch deutlicher, daB die
Lichtquelle aus den Augen eines wohlbekannten, machtigen Wesens
strahlte, dann verdeutlichten sich die Augen, so daB ich nicht mehr
flhlte, sondern wuBte, daB zwei Augen auf mich gerichtet waren; ich
flhlte ihren Blick, ihren Glanz, ihre Kraft, ihr Licht und ihre Liebe auf
mich strahlen, und im nachsten Augenblick - auf die Wirkung dieses
Blickes hin - schwand der letzte Rest des Nebels aus meinem
BewuBtsein, und vor mir stand, wie aus der Finsternis aufgetaucht,
eine prachtvolle Gestalt mit zwei dunkelblauen, grundlos tiefen Augen,
seine Gestalt, sein Antlitz und seine Augen: - ER!



Bemerkung der Verfasser

Es liegt mir fern, ein geschichtliches Bild von Agypten geben zu wollen.
Ein Mensch, der irgendwo lebt, hat keine Ahnung von der Eigenart
seines Landes und betrachtet Sitten, Sprache und Religion nicht von
einem ethnographischen Standpunkt aus. Er findet alles
selbstverstandlich. Er ist Mensch, hat seine Freuden und Schmerzen,
wie jeder Mensch zu allen Zeiten, denn das Menschliche bleibt immer
gleich. Meine Erzahlung bezieht sich nur auf das Menschliche, nicht auf
Ethnographie und Geschichte. Ich nannte also absichtlich alles mit
heutigen Begriffen und wollte nicht mit agyptisch klingenden Worten
eine agyptische Atmosphare vorspiegeln. Die Lehren des Hohepriesters
Ptahhotep gebe ich in der heutigen Sprache wieder, damit sie die
heutigen Menschen verstehen. Auch fir alle religiosen Symbole wahlte
ich heutige Benennungen, damit wir verstehen, was diese Symbole
bedeuten. Der heutige Mensch versteht es besser, wenn wir Gott
sagen, als wenn wir fur denselben Begriff den agyptischen Ausdruck
Ptah gebrauchen. Sagt man Ptah, dann denkt jeder: «Aha, Ptah, der
agyptische Gott.» Nein! Ptah war kein agyptischer Gott, sondern die
Agypter haben denselben Gott, den wir Gott nennen, in ihrer Sprache
Ptah und, um weitere Beispiele zu erwahnen -, Satan - Seth genannt.
Wir fUhlen genau, was diese Worte: Gott oder Satan, bedeuten.
Dagegen die Worte: Ptah oder Seth sagen uns nichts, sie sind leer,
trocken und bedeutungslos. Der Ausdruck Logos, oder das
schopferische Prinzip, sagt uns auch mehr als Horus Falke. Elektrizitat
war auch vor Jahrtausenden Elektrizitat, und Atom war Atom, man hat
sie nur anders benannt. Niemand soll also aufschreien wegen
Anachronismen, wenn der agyptische Hohepriester zum Beispiel Gber



Einweihung (211)

«Kettenreaktion» spricht! Die damaligen Benennungen will ich
absichtlich nicht nachzuahmen versuchen.

(Die Verfasser)



Vergangenheit wird Gegenwart

Er stand da und schaute ruhig auf mich. Dieser Blick, diese himmlische
Ruhe, die aus seinen Augen strahlte, gab mir Kraft, die riesige
Erschiitterung, die unendliche Freude, Ihn wieder zu sehen, zu
ertragen. Sein edles Gesicht blieb unbewegt, aber seine Augen
lachelten mich an, und ich wuBte auch Er hat Freude, daB ich endlich
vollkommen aufgewacht bin und ich Ihn wieder sehe. Denn Er hat mich
immer gesehen, seine Augen durchdrangen den Nebel, der auf meinem
BewuBtsein lag, Er sah meine Kédmpfe, meine Leiden und Qualen, und
Er verlieB mich nie, sondern half mir, wieder aufzuwachen, bewuBt zu
werden.

Die Erinnerung packte mich voller Kraft, und die verschwommenen
Bilder, die ich in mir trug, die ich aber nicht bewuBtmachen konnte,
wurden jetzt plotzlich scharf und sicher. Es tauchten neue Bilder, neue
Erinnerungen auf, solche, die bisher in der Tiefe meines
UnterbewuBtseins verborgen und begraben lagen, die, wie
Mosaiksteine einander erganzend, das vollkommene Bild formten eines
vergangenen Lebens im Lande am groBen FluB, am Nil, im Lande der
Pyramiden ...

Die Bilder der Erinnerung wurden immer lebendiger, wahrend die
Eindriicke meines jetzigen Lebens langsam verblaBten und den Platz
dem wiedererwachten BewuBtsein einer Person, die ich einst war,
UberlieBen.



Einweihung (213)

Die Umgebung, in der ich saB, das kleine einfache Zimmer im
Waldhauschen mit der prachtvollen Aussicht auf den weit unten im Tal
sich dahinwindenden FluB, verschwand langsam, auch Ihn sah ich nicht
mehr, der Raum 6ffnete und weitete sich, ich befand mich in einem
groBen Saal, in meinem Gemach, und es wurde mir bewuBt, daB eine
dicke, liebevolle Frau mit groBer Freude mich anlachelte ...

Ach ja! Heute ist ja mein sechzehnter Geburtstag, und ich ziehe eben

mein Festgewand an, um an dem groBen Empfangsfest zu erscheinen,
an dem mein Vater mich den Vertretern des Landes als seine Frau, als
die Vertreterin der frihverstorbenen Kénigin, vorstellen wird.

In einer groBen ovalen Silberplatte, die mit hoher Kunst gehammert
und geschliffen ist, steht meine eigene Gestalt, mein eigenes Bild, wie
wirklich darin, und ich schaue zu, wie meine liebe, gute, alte Menu
mich ankleidet.

Meine Mutter starb, als ich noch ganz klein war. Ich erinnere mich an
ihr blasses, feines Wesen nur verschwommen. Nur die groB3en,
traurigen sehenden Augen leuchten aus der Schatzkammer der
Erinnerung, wie sie das letztemal lange, lange auf mich schauten,
bevor sie starb. Dieser Blick schuf einen inneren Kontakt zwischen uns,
den ich immer in mir splire, und heute, da ich als ihre Steilvertreterin
dem Lande vorgestellt werde, fiihle ich ihn noch tiefer, noch
lebendiger.

Ich stehe fertig angekleidet vor dem Spiegel und betrachte mein Bild.
Es gefallt mir! Da steht ein feines, zartes, schlankes Wesen in einem
feinen Gewand, glanzend, seiden und goldgesaumt. Der goldene Glirtel
hebt die schlanke Linie noch starker hervor, der Schulterkragen betont
ihre breiten Schultern, und das Kopftuch steigert den selbstsicheren,
Uberlegenen Ausdruck ihres Gesichtes. Ich bin eitel, ich gefalle mir im
Spiegel, und Menu, die mit ihrem warmen alten Herzen mich flr das



Einweihung (214)

vollkommenste Geschopf der Erde halt, rinnen Freudetranen Uber ihr
dickes Gesicht.

Die zwei adltesten Vertreter des Landes holen mich ab und flihren mich
durch den langen Gang in den groBen Empfangssaal. Mit langsamen,
feierlichen Schritten flihren sie mich zwischen den Reihen der
erschienenen Vornehmen zu dem «GroBen Haus» - zum Pharao - zu
meinem Vater und von nun an meinem Manne. Er sitzt auf dem
goldenen Thron wie ein Ebenbild Gottes. Sein Name ist nicht umsonst
das «GroBe Haus»: Phar-ao. Seine Person ist die Hllle, das «Haus»
Gottes. Gott wohnt in ihm, strahlt und manifestiert sich durch ihn. Die
Kraft seines Blickes ist so durchdringend, daB8 die Menschen, die nicht
vollkommen wahr sind, ihre Augen vor diesem Blick niederschlagen
mussen. Er sitzt da und schaut gerade auf mich, durch mich! Ich
schaue ohne Furcht zuriick, ich halte mich in seinem Blick fest, ich
weiB, daB diese enorme Kraft, die aus seinen Augen strahlt, die Kraft
der Liebe ist. Er sieht alles. Er sieht auch, daB ich eitel bin und alle
meine anderen Unvollkommenheiten, aber er versteht alles. Er ist die
Liebe selbst. Er ist mein Vater!

Neben dem Thron sitzt sein prachtvoller Lowe, bewegungslos,
majestatisch und wirdig, das Symbol der ibermenschlichen Macht des
Pharao.

Ich gelange vor die Treppe des Thrones und bleibe stehen. Der Pharao
steht jetzt auf, er steigt herunter, hebt aus dem prachtvollen
Schmuckkasten, den der Schatzmeister ihm hinhalt, das schénste Werk
aller Goldschmiedekunst: einen goldenen Schulterkragen, den er um
meine Schultern legt. Dann nimmt er den goldenen Reif, der in einem
Schlangenkopf endet und befestigt ihn auf dem weiBseidenen Kopftuch
Uber meiner Stirne. Das Zeichen der Glieder der Herrscherrasse, der
Séhne Gottes. Es ist das Zeichen der Eingeweihten ...



Einweihung (215)

Dann ergreift der Pharao meine Rechte und fihrt mich hinauf zum
Thron. Wir wenden uns den Vertretern des Landes und den
erschienenen Vornehmen zu, und er stellt mich als die Vertreterin der
Konigin, als seine Frau, vor. Wir setzen uns, ich zu seiner Linken, etwas
vor ihm. Jetzt schreiten zuerst die Altesten, dann die ibrigen
Vornehmen mit ihren Frauen langsam vorbei und verbeugen sich tief,
mit ausgestreckten Armen, zuerst vor dem Pharao und dann vor mir.
Wir sitzen bewegungslos, nur unsere Augen nehmen Kontakt mit
jedem, der vorbeischreitet. Ich denke daran, daB ich jetzt den Geist
meiner lieben Mutter offenbare, und bin mir der Verantwortung und
meiner Pflicht bewuBt. Die Vornehmen ziehen nacheinander vorbei, und
ich sehe in ihren Blicken ihre Seele. In manchen ist wirkliche Liebe und
Verehrung, in manchen Neid, Neugierde oder feige Unterwerfung. Auch
der Oberschatzmeister - Roo-Kha - verbeugt sich vor mir, und wie
schon oft, wenn ich ihm im Palast begegnete, wirft er mir seinen etwas
spoéttischen, zudringlichen und doch schmeichelnd-vertraulichen Blick
zu. Ich erwidere seine Frechheit eiskalt, und der Zug der Menschen
gleitet langsam weiter. Dann sehe ich alte und junge Freunde, einstige
Spielkameraden, voll aufrichtiger Liebe. Ich nehme mit meinem Blick
den ihrigen auf, und diese Einheit bereichert uns. So ziehen langsam
alle Anwesenden an uns vorbei, lautlos, aber im Geiste verbunden ...

Die langen feierlichen Zeremonien sind endlich zu Ende. Der Pharao
steht auf und reicht mir die Hand. Wir steigen langsam die Stufen
hinunter und verlassen zwischen den Reihen der Staatsmanner und
Vornehmen den Saal. Mein Vater fihrt mich in sein Gemach, er setzt
sich, weist mir einen Platz und schaut mich eine Weile lachelnd an. Ich
sehe, daB ich ihm gefalle, er |aBt seinen Blick zufrieden Uber meine
Gestalt gleiten, schaut mir voll Freude in die Augen und sagt dann:
«Von nun an werden wir einander ofters sehen, denn du wirst vor der
Offentlichkeit den Platz deiner Mutter einnehmen und ihre Pflichten
erfullen. Viele Jahre hat man dich auf diese Aufgabe vorbereitet, du
kennst deine Pflichten. Ich moéchte dir aber zur Erinnerung an diesen



Einweihung (216)

Tag eine Freude bereiten. Du kannst dir etwas wiinschen. Du warst
schon auf meine Frage vorbereitet, also sage, worauf deine Wahl
gefallen ist.»

Ja, ich war vorbereitet und hatte verschiedene Winsche haben kénnen,
so wie andere junge Frauen. Ich hatte mir schéne Schmucksachen
winschen kdénnen, denn den groBen Festschmuck darf ich nur bei
groBen Feierlichkeiten tragen, oder eine schéne Reise oder einen
jungen dressierten Lowen oder dhnliche Dinge. Aber alles das wollte ich
nicht!

«Vater», sagte ich, «schau, was trage ich als Kopfschmuck?»

Der Pharao blickt auf meine Stirne, dann in meine Augen und
antwortet: «Natirlich die goldene Schlange, das Zeichen der
Herrscherrasse, der S6hne Gottes.»

«Ja, Vater, aber das bedeutet gleichzeitig auch das Zeichen der
Einweihung. Ich trage es unwirdig, weil ich nicht eingeweiht bin. Mein
Wunsch, den ich zu erfullen bitte, ist die Einweihung!»

Vater wird sehr ernst. «Mein Kind, verlange etwas anderes. Du bist
noch sehr jung und unreif, die Einweihung zu erhalten. Junge
SproBlinge darf man den brennenden Sonnenstrahlen nicht aussetzen,
sonst verbrennen sie und kommen nie zum Blihen. Warte, bis du die
notwendigen Erfahrungen im irdischen Kdérperleben hinter dir hast. Die
Einweihung schon jetzt wiirde deine spateren Prifungen viel, viel
schwerer machen. Warum dir unnitze Qualen verursachen? Winsche,
mein Kind, lieber etwas anderes.»

«Vater», erwidere ich, «mir sagt sonst Uberhaupt nichts. Mich langweilt
alles, worliber andere junge Leute sich freuen. Ich sehe hinter allen
irdischen Freuden die Wiinsche des Kérpers. Schéne Schmucksachen
gefallen mir sehr, aber auch Gold ist mir eine Materie, die nur durch die



Einweihung (217)

Offenbarung des Geistes, durch die Arbeit des Kinstlers geheiligt wird.
Wenn ich reise, genieBe ich natirlich die schénen Gegenden, die neuen
Sehenswirdigkeiten, kann aber keine Minute vergessen, daB dies alles
nur Geschaffenes, nur Schépfung - aber nicht der Schopfer selbst ist.
Ich mochte aber die letzten Wahrheiten in ihrer Wirklichkeit erleben,
ich will Gott, den Schopfer selbst, kennenlernen! Vater, du weiBt, daB
dieser ProzeB, den wir ,Leben' nennen, nur Schein und Traum ist. Hier
gleitet alles aus unserer Hand, man kann sich Gber nichts endglltig
freuen, alles ist ein Ubergang zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ich
will aber die Gegenwart - die nie Vergangenheit wird und die nie
Zukunft war - erleben. Und ich will auch jenen ,Ort' oder Zustand
finden, der nie ,dort' war, bevor ich hingelangte, der aber, wenn ich
hingehe, ,hier' benannt wird und der nicht ,hier' ist, solange ich nicht
dort bin, aber wenn ich weitergehe, sich wieder in ,dort' verwandelt.
Ich will die ewige Gegenwart zeitlich und raumlich erleben. Vater, ich
will die héchste Wirklichkeit - ich will die Einweihung!»

Vater hort mir aufmerksam zu und wird, wahrend ich spreche, immer
trauriger. Dann sagt er: «Du bist geistig friiher aufgewacht, als du
solltest. Ich kann nichts anderes tun als dir erlauben, zu dem Haupt
unseres Geschlechtes, dem Hohepriester des Tempels, meinem Bruder
Ptahhotep, zu gehen. Ich werde mit ihm sprechen, ich tibergebe dich
ihm, und er wird dich in seine Obhut nehmen. Gott soll deine weiteren
Schritte mit seinem ewigen Licht erleuchten.»

Er legt seine Hand auf meinen Kopf und segnet mich. Ich méchte mich
an seine Brust werfen, um mich fir seine Erlaubnis zu bedanken, aber
der schwere goldene Kragen halt mich zurick und erlaubt mir keine
heftigen Bewegungen. Vater sieht alle Gedanken der Menschen, er
sieht auch, daB ich durch diesen temperamentvollen Ausbruch meine
Freude offenbaren wollte und sagt lachelnd: «Einerseits bist du noch
ein groBes Kind, anderseits bist du wie reif und erwachsen. Du wirst



Einweihung (218)

noch viel Selbstbeherrschung tiben miissen, wenn du eingeweiht
werden willst.»

Ich antworte lachend: «Ich habe schon Selbstbeherrschung, Vater,
wenn ich will.»

«Ja, das glaube ich dir, aber willst du immer?» fragt er auch lachelnd.
«Vater, es ist so langweilig, immer Selbstbeherrschung zu Giben>», an
worte ich.

«Eben darin besteht die Gefahr, daB du es langweilig findest und daB
du so denkst. Bedenke nur. Wenn du deinen Willen nur einen
Augenblick nicht auf deinen Lieblingsldwen gerichtet haltst und er dich
wahrend dieses schwachen Augenblicks angreift, dann bist du verloren.
Unsere niedrige Natur ist genau so ein Tier wie ein Lowe. Beide mul3
man standig un Kontrolle halten, dann dienen sie uns mit ihren
gewaltigen Kraften. Gib immer acht!»

Wir nehmen Abschied voneinander. Er fliihrt mich zur Tlre und Ubergibt
mich den zwei Altesten, die im Vorraum auf mich warten. Ach, diese
Zeremonien argern mich immer. Warum muB ich jetzt zwischen den
zwei wurdigen alten Herren wiirdig langsam bis zu meinem Gemach
schreiten, als ob ich auch so alt ware. Ich mdéchte den langen Gang
entlang rasen und in mein Zimmer springen, wo meine Menu aufgeregt
und neugierig auf mich wartet. Ich muB aber auch deshalb wiirdig und
majestdtisch gehen, damit der schéne goldene Kragen auf meinen
Schultern nicht verrutscht. Endlich gelangen wir zu meiner Tlre, wo ich
von den zwei Altesten wiirdig und majestétisch Abschied nehme. Ich
trete ein und bleibe stehen, damit Menu mich in meinen prachtvollen
Schmucksachen bewundern kann. Sie ist auBer sich Giber meine
Schénheit und Uber meine majestatischen Bewegungen und weint
wieder herzzerbrechend, weil ich - wie sie sagt - meiner Mutter so
ahnlich sei.



Einweihung (219)

Ich sage ihr: «Siehst du, Menu, wie unwissend du bist. Ich kann
niemandem ahnlich sein, und ich habe nicht gerne, wenn du solches
sagst. Meine Nase oder mein Mund kann der Nase oder dem Mund
meiner Mutter ahnlich sein, aber ,ich'? Siehst du Giberhaupt mein ,Ich'?
Du siehst nur meinen Korper, das Haus meines Ichs, aber mein Ich
selbst siehst du nicht. Wie kann ,ich' dann jemand anderem &hnlich
sein?»

«Ach», sagt Menu, «wenn man dich nicht sieht, wie bist ,du' dann doch
so schén, was? Das sage mir! Wenn ich dich nicht sehen kann, so ist
auch das, was hier vor mir steht und was ich hier sehe und so schén
finde, nicht du, sondern nur das Haus deines Ichs. Also bist du gar
nicht schén! Dan steh auch nicht so stolz und majestatisch hier!»

Wir lachen beide laut. Menu kann mir mit ihrem einfachen Verstand oft
solch weise Antwort geben, daB ich mich schamen muB. Ja, sie
entdeckte meine schwache Seite, meine Eitelkeit. Dann nimmt sie mit
unendlicher Zartlichkeit den goldenen Kragen und den Kopfschmuck ab
und legt sie in den Schmuckkasten, weil der Schatzmeister, Roo-Kha,
mit den zwei Schmucktragern drauBen wartet, um den Schmuck bis zur
nachsten Festlichkeit in der Schatzkammer aufzubewahren. Er tritt in
mein Empfangszimmer und verbeugt sich vor mir. Dieser Mensch
argert mich, weil ich sehe, daB er sich nicht aus Respekt vor mir
verbeugt, sondern weil er sich verbeugen mufB. Er schaut mich wieder
frech-vertraulich an, ich aber versuche mich so wiirdig und kéniglich zu
benehmen, wie es mir maéglich ist. Dann bleibe ich endlich mit Menu
allein.

Menu wurde meine Amme, als ich mutterlos wurde. Sie war und ist
meine kdrperliche Pflegerin und Dienerin, und ich bin mit ihr viel
vertraulicher als mit den rangersten Hofdamen, die die Pflicht, mich zu
erziehen, iibernommen haben. Menu liebte mich von Anfang an so
grenzenlos, daB ich mit ihr tun konnte, was ich wollte. Sie war von



Einweihung (220)

allem, was ich sagte oder tat, restlos entziickt, und ich konnte keinen
Wunsch haben, den sie nicht blindlings erflllt hatte, soweit es in ihrer
Macht lag. Sie war standig um mich, in meiner Nahe, und jetzt, da ich
meine offentlichen Pflichten neben meinem Vater erfillen muBte, war
sie sehr geangstigt, daB ich sie nach und nach aus meiner Nahe
entfernen wiirde. Ich liebe sie aber mit grenzenlosem Vertrauen, weil
ich weiB, ich lese in den Augen der Menschen, daB mich niemand so
aufrichtig, so bedingungslos, ohne Hintergriinde liebt wie Menu.

Vater sah ich in meiner Kindheit nur selten. Er war und ist der «GroBe
Herr» im Lande. Denn er kam mit der Pflicht auf die Erde, die
Menschen in ihrem irdischen Leben zu flihren und zu regieren. Er
widmete sein Leben der Aufgabe, den Menschenséhnen zu zeigen, wie
man ein Land regieren soll, damit alle Bewohner des Landes sich
glicklich entwickeln kdnnen. Er war von dieser Aufgabe so stark
beansprucht, daB ihm sehr wenig Zeit blieb, sich auch noch mit mir
abzugeben. Er kam tdglich auf einige Augenblicke in den Garten, wo ich
mit den Kindern der adeligen Familie spielte, um mich zu besuchen,
oder er lieB mich in sein Gemach flihren. Diese Begegnungen spielten
sich meistens so ab, daB3, als ich noch klein war, er mich auf seine
Arme hob oder eine Weile neben mir auf dem Boden kauerte, dann
schaute er mich mit unendlicher Liebe an, segnete mich und ging
wieder weg. Er sprach aber zu mir immer wie zu einer Erwachsenen. In
unserem Geschlecht der S6hne Gottes spielt es keine groBe Rolle, ob
wir schon seit langerer oder erst seit kiirzerer Zeit auf der Erde weilen,
ob ein Geist in einem noch unentwickelten Kérper - als Kind - oder in
einem schon entwickelten Kérper - als Erwachsener - auf Erden lebt.
Nur bei den Menschensbdhnen, die mit ihren Kérpern so eng verbunden
sind und sich mit ihrem Leib derart identifizieren, daB sie ihr Wesen
vollkommen als zeit- und raumlose Geister vergessen, bedeutet das so
viel. Die Menschensdhne glauben, daB jemand tatsachlich «klein» oder
«groB>» sein kann. Die Angehérigen unseres Geschlechtes - die Séhne
Gottes - behalten aber auch dann ihr geistiges BewuBtsein, wenn sie in



Einweihung (221)

Korper hineingeboren werden. Sie vergessen nie, daB nur der Kérper
«Kind» oder «Erwachsener» sein kann, der Geist ist und bleibt immer
derselbe. Er ist weder «groB» noch «klein», weder «jung» noch «alt»,
denn der Geist ist nicht aus der Welt der Zeit und des Raumes! So
wurde auch die Verbindung mit meinem Vater dadurch, daB wir
verschiedenen Alters waren und einander selten sahen, nicht gestort.
Als ich groBer wurde, nahm mich Vater manchmal auch auf einen
Spaziergang mit, und wenn ich mide wurde, nahm er mich auf seine
machtigen Arme und sprach weiter tUber die Geheimnisse der Natur, die
mich aufs auBerste fesselten. Ich sagte ihm einmal: «Vater, ich moéchte
alles auch so wissen wie du.»

Da antwortete er: «Wenn du eingeweiht wirst, so werden auch dir alle
Geheimnisse des Himmels und der Erde bewuBt.» Diese Worte vergal
ich nie mehr, und ich wartete geduldig auf die Zeit, da ich auch
eingeweiht wirde.

Obwohl ich immer unter fremden Leuten lebte, fihlte ich mich dennoch
nie allein. Ich wuBte, daB Vater mich vollkommen verstand, und wenn
auch wir einander koérperlich nicht nahe waren, war ich mit ihm im
Geiste vereint. Ich gehorte zu ihm. Und so war ich auch mit meiner
Mutter vereint. Wenn sie auch nicht mehr im Kérper weilte, so war ich
im Geiste mit ihr untrennbar verbunden. Wie wenig hangt die Einheit
der Seele von kdérperlichem Zusammensein ab! Da ist meine liebe
Menu. Sie ist fast immer bei mir, sie 1aBt mich keine Minute allein, und
doch bin ich nicht mit ihr. Sie kann mich lieben, aber nicht verstehen.
Sie hat fast kein selbstédndiges Denken, kein selbstandiges Leben mehr,
sie lebt in mir und ist vollkommen in meiner Macht, wenn ich es auch
nicht ausnitze. Denn ich weiBB, mein Vater sagte es mir einmal, dal
man die Macht, die aus der Uberlegenheit des Geistes stammt, nie
miBbrauchen darf.



Einweihung (222)

Zur Zeit ist Menu so gliicklich, als ob mein Vater sie dem Hof als seine
Frau vorgestellt hatte, als ob sie so schon gewesen ware und als ob sie
meinen Schmuck, als Vertreterin der Kénigin, zum Geschenk
bekommen hatte. Ach, meine liebe alte Menu! Sie fragt mich jetzt
natdrlich, was ich mir von Vater gewlinscht habe.

«Selbstverstandlich die Einweihung!» antwortete ich ihr.

Menu schreit entsetzt auf: «Was? Die Einweihung? Du willst doch nicht
in den Tempel unter die Neophyten gehen und den Hof verlassen?
Warum hast du nicht schéne Schmucksachen verlangt, oder daB dich
der Kiinstler Imhotep in einer farbigen Plastik verewige oder sonst
etwas, nur nicht die Einweihung!»

«Warum bist du so erschrocken? Ich will einzig und allein die
Einweihung und sonst nichts. Verstehe doch: Schmucksachen habe ich
ohnehin, und wie kénnte mich glicklich machen, was nicht in mir ist,
was nicht ich bin, sondern drauBen an meinem Kérper hangt, so daB
ich es gar nicht sehe? Jetzt besitze ich sogar die Schmucksachen, mit
denen man meinen Koérper einmal, wenn ich ihn abstreife, ins Grab
legen wird, damit man wisse, daB ich aus der Rasse der S6hne Gottes
stamme, und trotzdem flhle ich mich gar nicht gliicklicher als vorher.
Auch wird man mein AuBeres aus demselben Grunde verewigen. Wozu
soll ich mir solche Dinge wiinschen? Mir ist es Nebensache, was die
Menschensdhne nach einigen Jahrtausenden lber die Plastiken meiner
Gestalt zusammenplaudern werden. Mich kann nur glicklich machen,
was in mir ist, was mit mir identisch, nicht aber was auBerhalb von mir
ist. Das kann nur ein inneres Erlebnis sein, durch das ich, trotz der
irdischen Hulle, der letzten Wahrheiten bewuBt werde. Ich will die
Einweihung!»

Menu jammert verzweifelt, als ob ich mir den Tod wiinschen wiirde:
«0h, ich weiB8, daB man mit dir nicht reden kann. Wenn du dir etwas in



Einweihung (223)

den Kopf setzest, dann muB es geschehen. Aber ich fiihle, daB die
Einweihung dir eine groBe Gefahr bringt; wiinsche das nicht, wiinsche
das nicht! Was sagte der Pharao zu deiner Idee?»

«Er hat mir erlaubt, daB ich seinen Bruder Ptahhotep aufsuche, und
jetzt hor auf zu jammern, verdirb mir nicht den heutigen Tag.»



ER

Am Abend verlasse ich tief verschleiert mit Menu den Palast, und wir
gehen durch den langen, sich vom Palast bis zum Tempel
erstreckenden Sdaulengang zum Hohepriester, dem Bruder meines
Vaters, dem Gottes-Sohn: Ptahhotep ...

Ptahhotep ist der oberste aller Priester. Er ist gleichzeitig aber auch der
oberste aller Arzte und Architekten, weil er alle Geheimnisse der
Naturgesetze kennt und beherrscht. Er kam mit der Pflicht, mit der
Aufgabe auf die Erde, die Menschensdhne in ihrem seelischen Leben zu
leiten, sie in die Wissenschaften einzuflihren. Er steht héher als Vater,
weil er sich nie mit seinem Kdrper identifizierte, Vater aber schloB eine
Ehe und verankerte sich dadurch tiefer in der Materie.

Wir gehen wortlos den Weg zum Tempel. Menu hat es schon gelernt:
Wenn ich in mich versunken bin, muB sie schweigen ...

Ein Neophyt, der vor dem Tempel auf uns wartete, fihrt mich hinein.
Menu bleibt in der Vorhalle. Noch ein langer Saulengang, und in einem
kleinen Empfangsraum erwartet mich Ptahhotep. Der Neophyt bleibt
zurick.

Da sitzt ER, der Vertreter Gottes.

Ich sehe Ihn das erstemal aus unmittelbarer Nahe, und seine Augen
Uberwaltigen mich. Oh! Diese Augen! Dunkelblau, so tiefdunkel, daB sie
schon beinahe schwarz wirken. So dunkel, weil sie grundlos, unendlich



Einweihung (225)

tief sind wie das Himmelsgewdélbe selbst. Wenn man in die Augen der
Menschensdhne schaut, sieht man sehr gut auf den Grund. Man sieht in
ihren Augen ihre Seele, den ganzen Charakter. Man sieht individuelle
Augen. Die Augen Ptahhoteps sind ganz anders. Diese Augen haben
Uberhaupt keinen Grund, als ob man in die Leere des gestirnten
Himmels schauen wirde. In diesen Augen gibt es nichts Personliches,
nichts Individuelles nur eine unendliche Tiefe, wo die Ewigkeit weilt.
Die ganze Welt, die ganze Schopfung liegt in diesen Augen. Ich habe
auch mich selbst in diesen Augen erkannt und fiihle vom ersten
Augenblick an vollkommenes Vertrauen, weil ich weiB, daB diese Augen
mich kennen, mich in sich enthalten. Ich weiB: Ich bin in Ihm, und Er
ist in mir und liebt mich wie sich selbst, weil ich eben Er bin und Er und
ich eine vollkommene Einheit sind. Er ist die verkérperte Liebe, ich
fihle, wie diese Liebe mich durchdringt, mich durchgliht.

Bis in mein tiefstes Inneres erschuttert, falle ich vor Ihm auf meine
Knie.

Ptahhotep reicht mir seine Hand, hebt mich auf und sagt: «Meine
kleine Tochter, beuge nie deine Knie vor einer sichtbaren Form.
Demditige in dir nicht das Goéttliche, das jedes Lebewesen in sich tragt.
Durch dich, durch mich und durch die ganze geschaffene Welt offenbart
sich derselbe Gott. Gott allein ist der einzige, vor dem du auf die Knie
fallen kannst. Jetzt erhebe dich und sage, warum du gekommen bist.»

«Vater meiner Seele», sage ich, mich erhebend, «ich mdéchte die
Einweihung.»

Ptahhotep fragt: «WeiBt du, was die Einweihung ist? Was verstehst du
darunter, daB du sie haben willst?»

«Genau weiB ich nicht, worin sie besteht, aber ich will allwissend sein.
Ich fahle mich in meinem Kérper wie ein Gefangener, es ist mir, als ob



Einweihung (226)

ich in einer Finsternis herumtasten wiirde, ausgeliefert unsichtbaren
Kraften, die ich nicht kenne und deshalb auch nicht beherrschen kann.
Ich mochte alles klar sehen, ich mdchte allwissend werden wie du und
Vater und die anderen Eingeweihten.»

Ptahhotep antwortet: «Einweihung bedeutet bewuBt werden. Du bist
jetzt in einem Grade bewuBt, welcher der Widerstandskraft deiner
Nerven und deines Kérpers entspricht. Wenn man in einem hdheren
geistigen Grade bewuBt wird, lenkt man automatisch auch héhere,
starkere, durchdringendere Krdfte in den Korper; demgemaB muB3 man
auch die Widerstandskraft der Nerven und des Korpers steigern. Den
allerhéchsten, den gottlich-schépferischen Grad in sich bewuBt machen
und parallel dazu die Widerstandskraft der Nerven bis auf den
allerhdchsten Grad steigern, so daB man diesen goéttlichen Zustand im
Koérper ohne Schaden ertragen kann, das bedeutet Einweihung. Sie
bringt auch Allwissenheit und Allmacht mit sich.»

«Ich verstehe es, Vater meiner Seele, und eben das ist es, wonach ich
mich sehne.»

Ptahhotep schaut mich lange stumm an, und ich fihle, wie sein Blick
mich vollkommen durchdringt. Endlich sagt er: «Du wirst die
Einweihung bekommen, aber nicht jetzt. Du bist dazu noch nicht in
jeder Hinsicht reif. Du hast die géttlich-schépferische Kraft in deinem
Koérper noch nicht beherrschen gelernt. Und wenn du diese Kraft in dir
auf der geistigen Ebene friher bewuBt machst, als du sie in ihrer
kérperlichen Offenbarung beherrschest, so bedeutet das flir dich eine
sehr groBe Gefahr.»

«Was flr eine Gefahr, Vater meiner Seele?»

«Die Gefahr, daB du, wenn du im hdchsten geistigen Grade bewuBt
geworden bist und so Uber diese Kraft Macht hast, dir eventuell deine



Einweihung (227)

Nervenzentren verbrennst, falls du sie in deinen Korper, in die
niedrigeren Nervenzentren, hineinlenkst. In diesem Falle wiirde das
BewuBtsein tiefer absinken als bei deiner jetzigen Geburt. Du hast noch
keine Erfahrung in der Lenkung dieser Kraft. Das BewuBtmachen mufB
eben auf der untersten Stufe der Offenbarungsleiter anfangen, weil du
dann immer nur die eine deiner Entwicklungsstufe entsprechende Kraft
in deinen Koérper lenkst, die deine Nerven ohne Schaden ertragen.
Dann entspricht die Widerstandskraft der Nerven auch den
hineingeleiteten Kraften.»

«Vater meiner Seele, sage mir, was bedeutet das: die schépferische
Kraft in den Koérper hineinzuleiten und diese Kraft im Kérper zu
erleben? Wie kann ich diese Kraft in ihrer kérperlichen Offenbarung
kennen und beherrschen lernen? Wenn die Einweihung damit anfangen
soll und ich zuerst diese Erfahrung machen muB, dann mochte ich sie
jetzt sofort, um fir die hohere Einweihung reif zu werden.»

Ptahhoteps goéttlich edles Antlitz war bisher bewegungslos wie eine aus
Alabaster geschnitzte Statue, nur die Glut seiner Augen leuchtete. Nach
meinen Worten bewegen sich aber die ruhigen Ziige seines Gesichtes,
er lachelt, und seine Augen strahlen noch mehr Licht und noch mehr
Verstandnis aus.

«Jetzt sofort?» fragt er, «das wird nicht gehen, mein Kind, denn die
gottlich-schépferischen Krafte auf der untersten Stufe der
Offenbarungsleiter bewuBt zu machen bedeutet: kérperliche Liebe zu
erleben. Du muBt abwarten, bis dein Herz durch die positiv-mannliche
Ausstrahlung eines zu dir passenden jungen Mannes erwacht, glihend
wird und in dir die negativ-weibliche Kraft weckt. Du muBt diese Kraft
in der Liebe kennenlernen, du muBt diese Erfahrung hinter dir haben,
sonst kannst du sie nicht beherrschen. Sie bleibt fir dich eine standige
Versuchung und die groBe Gefahr, auf einen viel niedrigeren Grad im
BewuBtsein zu fallen, als auf welchem du jetzt stehst.»



Einweihung (228)

«Vater meiner Seele, ich werde nie korperlicher Liebe verfallen! Die
Liebe ist mir keine Versuchung, ich firchte mich nicht vor dieser
Gefahr, weil sie fir mich eben keine Gefahr ist! Erlaube mir, daB ich
eingeweiht werde.»

Ptahhotep wird wieder ganz ernst und sagt: «Mein Kind, du glaubst
nur, daB die Liebe fir dich keine Gefahr bedeutet, weil du diese
gewaltige Kraft nicht kennst. Mutig sein gegenlber einer Gefahr, die
wir nicht kennen, ist kein Mut, keine Kraft, sondern nur Unwissenheit,
Schwache! Deine Unerfahrenheit zeigt dir die Versuchung der Liebe
nicht, du glaubst, gegeniliber dieser Kraft gewappnet zu sein. Vergil
dabei nicht, daB die Liebe auch die Offenbarung der géttlichen
Schopferkraft ist, also so stark wie Gott selbst! Vernichten kannst du
sie nicht, nur umwandeln kénntest du sie. Aber wenn du diese Kraft
nicht kennst, kannst du auch nicht wissen, wie man sie umwandeln
kann. Geh schon zurlick in dein Heim und warte ab, bis dein Schicksal
dir diese Erfahrung bringt. Wenn du die Liebe in ihrer Wirklichkeit
kennengelernt hast, sie erlebt hast, wenn du klar siehst, was diese
Kraft ist, dann komme wieder, und ich werde dir die Einweihung
geben.»

Darauf werfe ich mich vor Ihm auf die Knie, umarme seine FiuBe und
bitte ihn verzweifelt: «Nein, nein, schicke mich nicht weg von dir,
verweigere mir die Einweihung nicht. Ich werde allen Versuchungen der
Liebe widerstehen, ich werde nicht schwanken, ich flehe dich an, gib
mir die Einweihung!»

Ptahhotep lachelt wieder und streichelt meine Haare. Ich flihle die
ungeheure Kraft seiner Hand wie einen starken Strom in meinen Kopf
hineinfluten.

«Wahrlich», sagt er, «an solches Benehmen bin ich nicht gewéhnt. Was
meinst du, mein Kind, wenn ich dir die Einweihung nicht geben will,



Einweihung (229)

dann werde ich meinen EntschluB deshalb @ndern, weil du dich vor mir
auf deine Knie wirfst und mich Gberreden willst? Einweihung erfordert
auch, daB du vollkommene Selbstbeherrschung besitzest. Kind, Kind,
du bist noch weit davon. Und deine Selbstsicherheit steht nicht im
Gleichgewicht mit deinen Erfahrungen. Sammle erst die notwendigen
Erfahrungen, dann kannst du wiederkommen.»

Ich sehe, daB er mir nichts mehr zu sagen hat. Ich stehe auf, nehme
Abschied: «Vater meiner Seele, ich gehe jetzt, aber du wirst mich
deshalb nicht verlassen, nicht wahr? Kann ich auch ein anderes Mal zu
Dir kommen?»

Ptahhotep antwortet mit unaussprechlicher Liebe: «Ich wei3, daB du
seit deiner frihen Kindheit viel allein warst und bist. Das muBte so
sein, um deine Selbstandigkeit zu entwickeln. Aber du bist nie allein,
das fuhlst du wohl. Du bist mit dem ewigen Band der héchsten Gesetze
der Zusammengehdrigkeit mit uns verbunden. Ich bin immer mit dir,
wenn du es auch nicht weiBt. Ich wuBte friher als du, daB du heute mit
dieser Bitte zu mir kommst, und ich weiB auch, was folgen wird. Aber
es sind Gesetze, die auch wir einhalten missen. Du gehdrst zu uns.»

Ich verbeuge mich tief vor ihm, um seinen Segen zu empfangen. Dann
gehe ich.

Menu wartet auf mich in der Vorhalle und fragt sofort: «Was ist? Was
hat der Gottes-Sohn dir gesagt? Erzahle rasch alles, ich konnte es nicht
begreifen, warum du so lange nicht kamst. Horst du? Erzahle.
Bekommst du die Einweihung?»

«Der Gottes-Sohn will sie mir nicht geben. Er sagt, daB ich noch keine
Erfahrungen im irdischen Leben habe.»

«Gott sei Dank», sagt Menu, vor Freude strahlend, «nicht wahr, ich



Einweihung (230)

sagte dir auch, daB die Einweihung nichts flr dich ist. Ich wuBte es!»

«Ja, ja, Menu, du weiBt alles, nur laB mich jetzt in Ruhe, ich mdéchte in
meinem Kopf, in meinen Gedanken ein biBchen Ordnung schaffen ...»
Und wir gehen wortlos in den Palast zuriick.

In der Nacht und am anderen Tag kann ich an nichts anderes denken
als an den Vertreter Gottes: Ptahhotep. Ich wuBte, daB ich meiner
Abstammung nach zu dem Stamme der S6hne Gottes gehorte, aber es
war mir doch ein groBes Erlebnis, von ihm zu héren, daB er der Hiter
meiner Seele sei. Er war der sichtbare Vertreter Gottes hier auf Erden,
und ich wiirde mit Ihm Uber meine geheimsten Gedanken so offen
sprechen kdénnen, wie in der Vertrautheit mit Gott. Seine Augen
durchdrangen mich, sein Blick leuchtete in die verborgenste Ecke
meiner Seele, und das machte mich glicklich. Es ist so wundervoll, zu
wissen, zu einem lebendigen Wesen zu gehdren, das mich ohne Worte
versteht, das nie bése auf mich sein kann, weil es alles von oben sieht
wie Gott selbst. Ich brauche ihm nicht zu erklaren, wie ich etwas
meine, warum ich etwas tun oder haben will, wie ich es bei meinen
Erziehern gewodhnt bin. Ptahhotep sieht die geheimsten Beweggriinde
meiner Gedanken, meiner Taten, auch diejenigen, derer ich mir selber
noch nicht bewuBt bin. Ich brauche ihm kein Wort zu sagen, es ist
genug, wenn ich einfach vor ihm dastehe. Er sieht mich! Sein Geist ist
offen flr mich, ich flihle den stéandigen Kontakt mit ihm. Ich fihlte das
auch, bevor ich ihm begegnet war. Ich flihlte, daB mich eine stahlerne
Kraft fihrte, und jetzt weiB3 ich, daB diese Kraft seine Ausstrahlung war
und ist. Ich weiB, daB er mich auch dann sieht, wenn ich nicht mit ihm
bin. Ich fihle auch jetzt, daB seine Augen auf mir ruhen, und was
immer ich denke oder tue, bleibt vor ihm nicht verborgen. Ja, aber
dann sieht er auch, daB ich mich damit nicht zufrieden geben kann,
daB er mir die Einweihung verweigert. Nein! Ich sehe nicht ein, daB ich
zuerst Erfahrungen in der Liebe hinter mir haben soll. Ich werde nie
verliebt werden, mich interessieren die Manner nur insofern, als ich



Einweihung (231)

erwarte, daB sie meine Schénheit anerkennen und bewundern. Sie tun
das auch alle, und das genigt, denn meine Eitelkeit wirkt in mir nur
solange als ich in Gesellschaft bin. Wenn ich aber mit mir allein bleibe,
so gibt es nur einen einzigen Wunsch, der meine Seele erfillt, die
Einweihung! Ich kann und will nicht warten, bis ich Lebenserfahrungen
gesammelt habe, weil ich das nie tun werde.

Und so gehe ich am Abend wieder, in meinen Schleier gehillt, in der
Begleitung der verzweifelten Menu, zu Ptahhotep, um nochmals um die
Einweihung zu bitten.

Menu bleibt wieder in der Vorhalle zurlick, und der Neophyt fihrt mich
heute in den Garten, wo Ptahhotep unter den Palmen sitzt. Ich
verbeuge mich vor ihm, er erwidert meinen GruB und schaut dann mit
seinen leuchtenden Augen auf mich - ich habe das Gefihl: in mich -
und wartet. Ich stehe und sage nichts. Wozu soll ich sprechen, wenn er
ohnehin wei3, was ich will. Er liest in meinen Gedanken.

Er 1aBt mich stehen.

Endlich erhebt er sich, legt seine segenstrahlenden Hande auf meine
Schultern und fragt: «Warum bist du gekommen?»

«Vater meiner Seele», antworte ich, «warum fragst du, wenn du
ohnehin alles weiBt? Ich bin unglicklich, weil du mir die Einweihung
verweigerst. Ich habe keine anderen Wiinsche, keine anderen
Gedanken, nur die Einweihung. Ich bitte dich, gib mir die Einweihung.»

Ptahhotep streichelt meine Haare liebevoll und sagt ernst, beinahe
traurig: «Ich gab auf deine Bitte schon gestern die Antwort. Beruhige
dich, habe Geduld! Denke daran, was ich dir gestern Uber die
schopferischen Krafte erklarte, und lebe wie andere junge Leute.
Beschaftige dich mit deinen Blumen, mit deinen Tieren, geh und spiele



Einweihung (232)

mit anderen jungen Leuten, sei frohlich und denke vorlaufig nicht an
die Einweihung.»

«Vater», sage ich aufgeregt, «ich kann nur an die Einweihung denken,
denn womit ich mich auch beschaftige, es lenkt meine Gedanken nur
auf sie. Wenn ich meine Blumen anschaue oder meine Schildkréten
betrachte, wie sie hin und hergehen und ihr Leben so weise flihren, als
ob sie Verstand hatten, begegne ich immer und lUberall Geheimnissen,
und ich mochte wissen, alles wissen, alles verstehen, ich méchte
eingeweiht sein!»

«Wenn die Schildkréten Verstand hatten», sagt Ptahhotep lachelnd,
«wilrden sie nicht mehr ein so weises Leben flihren. Auch du willst jetzt
nicht darum weise sein, weil du eben Verstand, sogar zuviel Verstand
hast. Aber versuche eben mit diesem ausgezeichneten Verstand zu
verstehen, daB die Einweihung fiir dich noch zu frith ware. Komm
wieder, wenn du deine irdischen Erfahrungen schon hinter dir hast.
Dann werde ich dir die Einweihung geben.»

Ach! Mit Ptahhotep ist es nicht so leicht wie mit meiner guten Menu.
Ptahhotep ist hart, und meine Krafte prallen an ihm ab wie die Pfeile
von einer Felsenwand. Ich verbeuge mich wieder tief vor ihm und gehe.
Aber drauBen antworte ich verzweifelt und witend auf die Fragen
Menus, daB mich Ptahhotep nicht reif genug finde, witend in meiner
Machtlosigkeit gegeniber der Zeit, die wie eine undurchdringliche
Wand vor mir steht, unbesiegbar wie Ptahhotep selbst.

In der Nacht kann ich wieder nicht schlafen, und am anderen Tag gehe
ich in meinem Zimmer unruhig und unglicklich auf und ab wie die
dressierten und gezahmten Léwen im Lowenhof; mein BewuBtsein
wurde durch das Hineingeborensein in den Kdrper abgestumpft, und ich
fihlte mich in einer standigen Finsternis. Ich will klar sehen, auch wenn
ich in den Kdrper hineingesperrt bin. Ich will wissen, ich will die



Einweihung (233)

Einweihung! Warum soll ich warten? Wenn mich die Liebe jetzt
gleichgiiltig IaBt, wird sie mich auch gleichgiltig lassen, wenn ich
eingeweiht, wenn ich allwissend sein werde. Ich weiB jetzt schon, daB
die korperliche Liebe nur eine Notwendigkeit der Natur ist, um
Nachkommen zu zeugen. Warum ware es flir mich eine Gefahr, daB ich
das noch nicht aus Erfahrung kennengelernt habe? Ich habe meinen
Verstand und mein BewuBtsein, die mich vor dieser Gefahr schiitzen
werden. Ich werde nicht in die Falle der Natur, in die Falle der Liebe
hineinfallen. Ich werde dieser Versuchung schon widerstehen.

So grible ich den ganzen Tag nach, bis ich es am Abend nicht mehr
aushalten kann. Ich hehme meinen Schleier und laufe mit Menu wieder
durch den langen Saulengang in den Tempel zu Ptahhotep. Ich will ihm
sagen, dafB ich diese Versuchung nicht flirchte, ich werde stark genug
sein. Er kann mir ruhig die Einweihung geben.

O ich Blinde! Torichte! Als ob er die Zukunft nicht klar gesehen hatte.
Als ob er nicht gewuBt hatte, daB alles so geschehen musse. Aber auch
Er muB das gottliche Gesetz einhalten und geduldig zuschauen, wie ich
in mein Verderben renne, wie ich zuerst in die Tiefe fallen mu3, um von
dort aus eigener Kraft emporsteigen zu kénnen.

Er empfangt mich wieder in seinem kleinen Empfangszimmer. Ich trete
ein, verbeuge mich und sage entschlossen: «Vater meiner Seeleg, ich
wollte mich flgen, aber ich kann nicht. Ich habe eine so groBe
Sehnsucht nach Wissen, daB ich wieder gekommen bin. Ich kann nicht
einsehen, warum ich warten soll, wenn ich ganz sicher bin, daB ich
genug Kraft habe, den Versuchungen der kdrperlichen Liebe zu
widerstehen. Ich bin stark genug, und ich habe Selbstkontrolle. Ich
bitte dich um die Einweihung.»



Einweihung (234)

Daraufhin schlieBt Ptahhotep seine leuchtenden Augen und bewegt sich
lange Zeit nicht. Ich warte ungeduldig, aber auch bewegungslos, damit
ich Ihn nicht store.

Endlich 6ffnet Ptahhotep seine Augen. Er steht auf, tritt zu mir, nimmt
meine Hande in die seinen und sagt: «Dreimal hast du um die
Einweihung gebeten, trotz meiner Ablehnung, dreimal. Es ist Gesetz,
daB, wenn jemand aus dem Stamme der S6hne Gottes dreimal die
Einweihung von uns verlangt, wir sie ihm nicht mehr verweigern
dirfen. Das ist ein Zeichen, daB die Einweihung notwendig ist, ob sie
fur ihn eine Gefahr bedeutet oder nicht. Mit deinem leiblichen Vater
werde ich besprechen, wie wir es anfangen wollen, damit du auch in
der Zeit der Einweihung deinen Pflichten nachgehen kannst. Andere
Neophyten wohnen im allgemeinen wahrend dieser Zeit im Tempel,
aber mit dir missen wir eine Ausnahme machen, da du die Aufgaben
der Frau des Pharao zu erfillen hast. Jetzt gehe in Frieden. »

Ich méchte mich am liebsten an seinen Hals werfen und ihm so
danken, daB er mir die Einweihung zugesagt hat, aber ich will zeigen,
daB ich Selbstbeherrschung habe. Ich stehe bewegungslos, nur aus
meinen Augen strahlt die Freude. Ptahhotep schaut mich lachelnd an
und sagt: «Was du in Gedanken getan hast, hast du schon getan,
vergiB das nie!»

«Ach, Vater, wenn du es schon ohnehin als Tat betrachtest, dann tue
ich es wirklich!», und ich werfe mich in seine Arme und klisse sein
edles Antlitz rechts und links. «Ich danke dir, ich danke dir! Wie
groBartig, ich werde eingeweiht! Eingeweiht!»

«Wie ich sehe, hast du groBe Selbstkontrolle», sagt Ptahhotep.

«Nur jetzt, Vater», antworte ich lachend, «nur jetzt! Du bist schlieBlich
nicht nur der Hohepriester, sondern, kérperlich genommen, auch mein



Einweihung (235)

Onkel, und so darf ich dich klissen - oder? Aber wenn ich die
Einweihung bekomme, wirst du sehen, wie ernst und beherrscht ich
mich benehmen werde!»

«Ja, das weiB ich schon», sagt Ptahhotep, mich liebevoll umarmend,
dann streichelt er noch einmal meine Haare, fihrt mich zur Tlre, und
ich nehme Abschied.

Ich gehe tanzend und hipfend mit Menu in den Palast zurlick. Ich bin
unendlich glicklich. Aber Menu, seit sie von mir gehért hat, daB ich im
Tempel eingeweiht werde, weint und jammert fortdauernd, als ob ich
im Sterben lage. Ihr Jammer verdirbt mir die Freude; ich habe das
Geflihl, als ob unsichtbare Schatten mich umringen wiirden. Und als sie
beim Schlafengehen wieder von ihren schlechten Vorgefiihlen zu
sprechen beginnt, habe ich genug: «Schau, Menu», sage ich, «du
weiBt, daB man dich nach meinem sechzehnten Geburtstag, da ich als
Pharaos Frau vorgestellt wurde, entfernen wollte. Du weiBt, daB den
Regeln gemaB Hofdamen um mich sein sollten. Ich habe bei dem
Pharao nach schwerem Kampf erreicht, daB du auch weiterhin bei mir
bleiben durftest und daBB die Hofdamen, wie bisher, nur bei meinem
offentlichen Erscheinen, bei Festen und Spaziergangen mit dabei sind.
Aber wenn du dich so benimmst, werde ich dich tatsachlich
wegschicken und die Hofdamen zu mir nehmen. Die sind zwar meistens
schrecklich langweilig, aber sie mischen sich nicht in meine
Privatangelegenheiten.»

Menu, arme kleine dicke Menu! Sie erschrickt dermaBen Gber meine
Worte, daB sie sofort zu weinen aufhort, sich neben meinem Bett auf
den Boden setzt und mich stumm anschaut, aber mit so viel Liebe und
mit so viel Angst, Kummer und Sorge, daB ich laut auflachen muB. Ich
umarme sie und sage: «Beruhige dich, Menu, ich schicke dich nie weg,
ich liebe dich. Du warst und bist der einzige Mensch, der mich wirklich
aufrichtigen Herzens liebt, und du bleibst immer bei mir. Sei ruhig, die



Einweihung (236)

Einweihung wird mir nicht schaden, nur nitzen! Ptahhotep wird schon
auf mich achtgeben, er wird immer mit mir sein!»

Menu sagt noch zum Abschied: «Ich hoffe, daB die Einweihung dir nicht
schaden wird, aber ich flirchte mich immer, wenn man die groBen
Blitze sieht und das Donnern aus den Pyramiden hért. Hoffentlich wirst
du damit nichts zu tun haben.»

«Nein, nein, Menu, geh jetzt schén schlafen», und Menu geht.

Ich aber denke noch eine Weile uUber ihre Bemerkung nach. Blitz und
Donner aus der Pyramide? Ja, tatsachlich! Seit meiner Kindheit weiB
ich, daB aus der Pyramide manchmal Blitze und Donner
herausschlugen, und dann regnete es im Lande. Es war so
selbstverstandlich wie das Leben, selbst, ich dachte dariber nie nach.
Aber jetzt, wenn ich im Tempel die Einweihung bekomme, werde ich
wahrscheinlich auch dieses Geheimnis kennenlernen.

Dann schlafe ich langsam in feierlicher Erwartung ein.



Die Sohne Gottes

Am anderen Tag |aBt mich der Pharao rufen. Ich soll ihn nach seiner
Audienz aufsuchen.

Der Hofmeister kommt zur gegebenen Zeit und flihrt mich zum Vater.
«Komm, mein Kind», sagt er, «ich will dir mitteilen, was ich mit
Ptahhotep lber deine Einweihung vereinbart habe.»

«War er bei dir?»

«Nein», sagt Vater und schaut mich fragend an.
«Warst du bei ihm?» frage ich wieder.

«Nein, auch nicht», antwortet er wieder und lachelt.

«Vater», sage ich jetzt, «ich wollte dich schon oft fragen, wie kannst du
dich mit Ptahhotep besprechen, wenn du nicht bei ihm warst und er
nicht bei dir? Es ist mir ofters aufgefallen, daB du mir etwas Uber
Ptahhotep sagtest, als ob du mit ihm zusammengewesen warest und
ihr lange Beratungen gehalten hattet. Dabei bist du nicht aus dem
Palast gegangen, und er war auch nicht bei dir. Wie ist das madglich,
Vater?»

Vater hat sich seit meiner Kindheit an meine Fragen gewdhnt, und er
antwortet mir auch jetzt ebenso geduldig wie immer: «Du hast einen



Einweihung (238)

Spiegel, und du hast deinen Kopf in diesem Spiegel gesehen, nicht
wahr?»

«Ja, Vater, ich sehe jeden Tag meinen Kopf, wenn Menu meine Haare
pflegt.»

«Und was ist dir aufgefallen?» fragt Vater.

«DaB ich einen viel langeren Schadel habe als die Menschenséhne im
allgemeinen. Aber auch du und Ptahhotep und die meisten jener, die
aus unserem Geschlecht stammen, wie man uns nennt: die Séhne
Gottes, haben diesen eigentiimlich langen Hinterkopf. Das sieht man
trotz dem Kopftuch und Kopfschmuck. Woher kommt das, Vater?
Warum haben wir eine andere Kopfform als die S6hne der Menschen?»

«Schau, mein Kind, damit du viele Dinge hier auf der Erde verstehst,
muBt du erst einiges Uber die Entwicklung der Erde wissen.

Wie alle Weltkérper im Weltraum und alle Lebewesen, die sich auf
diesen Weltkdrpern befinden, ist auch die Erde den Gesetzen der
fortdauernden Anderungen unterworfen. Die géttlich-schdpferischen
Krdfte strahlen aus der ewigen Urquelle und dringen in sich immer
vergroBernden Wellenkreisen in die Ebene der Materie, das hei3t: aus
diesen Kraften bildet sich Materie. Dieser ProzeB3 erreicht den
héchstméglichen Grad in der Ultramaterie, kehrt dann automatisch um,
der ProzeB der Vergeistigung fangt wieder an, und aus der Materie wird
wieder Kraft. Das dauert aber Aonen! Die Anderungen dieses Prozesses
erfolgen gleichmaBig, aber so langsam, daB3 ein Menschenleben nicht
ausreicht, sie zu bemerken und zu beobachten. Doch wenn solch eine
Anderung, vielleicht wdhrend mehrerer Jahrtausende, unmerklich reif
geworden ist, tritt der Moment ein, in welchem dieser ProzeB sich
plétzlich offenbart. Auch jetzt leben wir in einer solchen Ubergangszeit,
in der die Anderungen eben bemerkbar sind. Zu diesen Erscheinungen



Einweihung (239)

gehort, daB auf der Erde verschiedene Voélker, die einen runden
Schadel haben, von Herrschern geflihrt und regiert werden, geistig viel
hoéher stehen und auch kérperlich verschieden sind. Sie haben eine
feinere Gestalt und einen langen Hinterkopf.

Einst lebte eine Rasse auf Erden, die von den gegenwartig auf Erden
lebenden Menschenrassen sehr verschieden war. Sie offenbarte véllig
das Gesetz des Geistes und nicht das Gesetz der Materie wie die
heutigen Menschenrassen. Sie war auf der gottlichen Ebene bewufBt
und offenbarte Gott hier, auf der Erde, ohne die Eigenschaften des
Korpers - die Selbstsucht - beizumischen. Diese Rasse verdiente in
ihrer goéttlichen Reinheit tatsachlich den Namen: "die S6hne Gottes".

Das ganze Leben war auf Geistigkeit, auf Liebe und Selbstlosigkeit
gegrindet. Korperliche Begierden, Triebe und Leidenschaften
beschatteten den Geist nicht. Die Angehdrigen dieser hochstehenden
Rasse besaBen alle Geheimnisse der Natur, und da sie auch ihre
eigenen Krafte vollkommen kannten und unter der Herrschaft ihres
Geistes hielten, hatten sie auch die Fahigkeit, die Natur mit ihren
gewaltigen Kraften zu beherrschen und zu lenken. Ihr Wissen war
grenzenlos. Sie brauchten ihr Brot nicht mit schwerer kérperlicher
Arbeit zu verdienen, denn statt die Erde mit ihrem SchweiB8 zu tranken,
lieBen sie die Naturkrafte arbeiten.

Sie kannten alle Naturgesetze, die Geheimnisse der Materie, auch die
Geheimnisse ihres eigenen Wesens und der Krafte des Geistes. Sie
kannten auch das Geheimnis, wie sich eine Kraft in Materie verwandelt
und umgekehrt, wie eine Materie zu Kraft wird. Sie hatten
Einrichtungen und Werkzeuge konstruiert, mit welchen sie nicht nur
alle Naturkrafte, sondern auch ihre eigenen geistigen Krafte
aufspeichern, in Bewegung setzen und nutzbringend verwenden
konnten. Sie lebten friedlich und glticklich auf einem groBen Teil der
Erde als die herrschende Rasse.



Einweihung (240)

Es lebten aber auf der Erde damals schon andere, den S6hnen Gottes
ahnliche Lebewesen, mit einem viel materielleren Kérper und auf einer
viel niedrigeren Stufe der Entwicklung. Stumpf im Geiste, war ihr
BewuBtsein mit dem Korper vollkommen identisch. Sie lebten in den
Urwaldern, kampften mit der Natur, miteinander und mit den Tieren.
Das waren die Urmenschen. Die Rasse der Menschensdhne, die du in
unserem Lande siehst, sind aus der Kreuzung dieser beiden Rassen
entstanden.

Wie ich dir schon vorher sagte, wirkt im Weltall das Gesetz standiger
Bewegung und Anderung. Die Erde befindet sich jetzt in einer Periode,
da der ProzeB der Materialisation vor sich geht. Das bedeutet, daB die
gottlich-schopferische Kraft sich tiefer und tiefer in die Materie einlaBt
und die Macht auf Erden allmahlich in die Hande von immer
materielleren Rassen fallt, die friher unter der Fiihrung
hoéherstehender, geistiger Rassen standen. Die héherstehende Rasse
stirbt nach und nach aus. Sie zieht sich aus der Materie auf den
geistigen Plan zurlick und |&Bt die Menschheit eine Zeitlang - gemessen
mit der Zeit der Erde viele, viele Jahrtausende - allein, damit sie ohne
sichtbare Fihrung, selbstandig emporsteigen. So muBte es geschehen,
daB diese tierisch-materielle Rasse - die Urmenschen - den géttlichen
Gesetzen gemaB sich immer mehr vermehrt, immer machtiger wird, bis
einmal die Zeit kommt, da sie die Herrschaft auf der Erde ibernimmt.
Die hohere Rasse muBte aber, bevor sie die Erde verlieB, ihre geistigen
Krafte der niedrigerstehenden Rasse einimpfen, damit - infolge der
Gesetze der Vererbung - nach einem langen, langen ProzeB der
Entwicklung der Aufstieg aus der Materie wieder ermdglicht werde. So
nahmen viele Séhne der géttlichen Rasse das groBe Opfer auf sich, mit
den Téchtern der Urmenschen Kinder zu zeugen. Durch diese erste und
spaterhin durch immer weitere Kreuzungen entstanden die
verschiedensten Individuen und allmahlich neue Menschenrassen. Die
gottliche Kraft der S6hne Gottes und die machtigen kérperlichen Krafte
der Téchter der Menschen brachten verschiedenartige Nachkommen



Einweihung (241)

hervor. Einerseits kérperliche, anderseits geistige Titanen. Es gab also
korperliche Titanen, die aber von der Mutterseite ein urmenschliches,
unentwickeltes Gehirn erbten. Bei diesen wirkte die schépferische Kraft
ihrer Vater auf der materiellen Ebene, und sie bekamen gewaltige,
starke Korper. Mit ihren ungeheuren korperlichen Kraften bemdachtigten
sie sich der Schwacheren und wurden durch die tierischen Begierden
ihrer Natur geflirchtete Tyrannen.

Es gab aber auch geistige Titanen, die die ererbte schoépferische Kraft
nicht im Kérper, sondern durch die hoheren Gehirnzentren offenbarten.
Diese bekamen die Aufgabe, die niedrige, tierische und mit dem Koérper
identische Menschenrasse sowie die spater aus den Kreuzungen
entstandene Zwischenrasse noch eine Zeitlang zu flihren, sie in
Weisheit, in Wissenschaften und Kinste, also in eine hohere Kultur,
einzuflihren, sie zu belehren und ihnen mit einem guten Beispiel
gottlich-universeller Liebe, von Selbstlosigkeit und geistiger GréBe
voranzugehen. So gibt es heute Lander, wo Machtwahn und Tyrannei,
und andere, wo vorher noch Weisheit und Liebe herrschen. Das alles
wird allmahlich verschwinden, und die Menschheit wird von den groBen
Eingeweihten und ihren geheimen Wissenschaften nur durch
Uberlieferungen etwas wissen. Durch die Gesetze der Vererbung
besteht aber sogar in der finstersten Epoche der Erde die Mdglichkeit,
daB ein Gottessohn in einen menschlichen Kérper hineingeboren wird,
um der Menschheit den Weg aus Finsternis und Ungllick zu zeigen.»

«Vater», frage ich, «ist unser Land jenes Land der S6hne Gottes?»

«Nein, mein Kind. Jener Erdteil, der das Land und Heim der S6hne
Gottes bildete, wurde vollkommen vernichtet. Der Nachkommen der
géttlichen Rasse wurden allmahlich immer weniger, sie verlieBen ihre
materiellen Hillen und verkdrperten sich nicht mehr. Zuletzt blieben in
verschiedenen Teilen der Erde nur noch einige, um die Herrschaft den
immer machtiger werdenden Menschen zu Ubergeben. Durch die



Einweihung (242)

Mischung der zwei Rassen entstanden aber auch Individuen, die das
magische Wissen ihrer Vater und auch die tierisch-kérperliche,
selbstsiichtige Einstellung ihrer Mitter geerbt hatten. Diese schlichen
sich zum Tempel. Vermdge ihrer geistigen Fahigkeiten erhielten sie die
Einweihung. Sie erniedrigten aber ihr Wissen zur schwarzen Magie und
bedienten sich der eigenen Krafte und der Naturkrafte, die sie mit den
Instrumenten und Einrichtungen des Tempels beherrschten,
selbstsiichtig. Die damals noch in diesem Erdteil weilenden Séhne
Gottes sahen voraus, was kommen mufBte. Sie wuB3ten, daB diese
Krdfte ohne Gnade denjenigen vernichten, der sie verkehrt, nicht
gottlich selbstlos, sondern satanisch selbstsiichtig verwendet. Sie
wuBten, daB die Schwarzmagier in ihr eigenes Verderben rannten. Ihre
habsuchtige Blindheit wiirde eine allgemeine Zerstérung verursachen.
Da bauten die letzten S6hne Gottes riesige Schiffe, die, auf jeder Seite
geschlossen, auch gegen jene Krafte, welche die Materie durchdringen
und auflésen, isoliert waren. Dann trugen sie im geheimen einige von
allen ihren Instrumenten auf die Schiffe, sie flihrten auch ihre Familien,
ihre Haustiere hinein, verschlossen alle Offnungen und verlieBen den
Erdteil, der zerstort und vernichtet werden sollte. Einige fuhren nach
Norden, einige nach Osten, einige nach Siden und einige gelangten
hieher nach dem Westen.

Die Schwarzmagier verloren bald die Herrschaft liber ihre Instrumente.
Sie waren dazu berufen gewesen, die héchsten kosmisch-goéttlichen
Krafte in diesen Instrumenten aufzuspeichern und zu lenken, weil die
einzige Quelle dieser Kraft auf Erden der Mensch selbst ist. Je
selbstslichtiger aber diese Menschen wurden, desto mehr veranderte
sich auch der Kraftstrom, mit welchem sie diese Apparate aufluden, um
sie weiter gebrauchen zu kénnen. Und eines Tages, als sich die Séhne
Gottes in ihren isolierten Schiffen schon gentigend weit entfernt hatten,
geschah das Ungliick: ein Schwarzmagier lenkte unabsichtlich eine
Kraft, die die Materie auflést - das heiBt, in eine andere Energieform
umwandelt -, in seinen eigenen Leib. Wenn aber dieser ProzeB einmal



Einweihung (243)

in Gang gesetzt ist, wirkt die schon in Energie umgesetzte Materie als
zerstorende Kraft weiter und weiter, bis sie alles dematerialisiert hat.
Der ganze Erdteil wurde so vernichtet, bis die durch diesen Prozel3
neuerzeugten Energien bremsten und die Krafte der Auflésung
schlieBlich aufhielten.

Der ganze dematerialisierte Erdteil verwandelte sich in
Ausstrahlungsenergie, die zuerst bis zur obersten Grenze der irdischen
Atmosphare stieg, dann von dort wiederkehrte, zunachst umgewandelt
in die Urform aller Materie. Nach weiteren Umwandlungsprozessen
stirzte die ganze riesenhafte Masse als endlos scheinender Wasser-,
Schlamm- und Sandregen auf die Erde zurick.

Uber der Einbruchstelle in dem gewaltigen Kérper der Erde schlugen
die Wassermassen der Ozeane zusammen. Die Erdteile der andern
Hmisphare spalteten sich durch die unvorstellbare Erschiitterung und
schoben sich, um das Gleichgewicht der Erde wiederherzustellen,
immer weiter auseinander, bis sie im groBen ganzen den heutigen
Standort einnahmen. Zum Teil liegt der vernichtete Erdteil als machtige
Sandwdiste in unserem Land, und es droht die Gefahr, daB3 die Winde
diese Sandberge weitertragen und bewohnte, fruchtbare Landstriche
verschitten.

Die S6hne Gottes in ihren Schiffen waren mit eigenartigen
Einrichtungen ausgeristet, die das Fahrzeug stets waagrecht
ausbalancierten. So Uberlebten sie die Naturkatastrophen und landeten
schlieBlich. Uberall in den verschiedenen Erdteilen, wo sie den Fuf
hinsetzten, begann eine neue Kultur.

Mit ihrem Wissen, ihrer Weisheit und Liebe gewannen sie das Herz der
Eingeborenen. Sie wurden Herrscher. Man verehrte sie als Gétter oder
Halbgétter. Zuallererst errichteten sie geeignete Bauten flr die

geheimen Instrumente, um sie gegeniber der AuBenwelt vollkommen



Einweihung (244)

zu isolieren, um die in ihnen aufgespeicherten, alles durchdringenden
Energien abzuschirmen. Diese Bauten nennen wir Pyramiden, in
verschiedensten Erdteilen, Uberall, wo die S6hne Gottes mit ihren
geretteten Einrichtungen hingeflohen sind.»

Ich hoérte der Erzahlung der gewaltigen Ereignisse erschiittert zu. Es
wurde mir vieles klar, was ich bisher nicht verstanden hatte. Aber noch
immer war mir einiges ratselhaft, woriliber ich schon oft nachgegribelt
hatte. So fragte ich noch: «Wie haben die S6hne Gottes diese
machtigen Felsblocke herbeigebracht und aufeinandergestellt?»

«Erinnerst du dich, mein Kind, daB ich erwahnte, die S6hne Gottes
hatten nicht mit kérperlicher Kraft zu arbeiten brauchen, weil sie die
Naturkrdfte arbeiten lieBen? Wir besitzen noch heute einige dieser
Instrumente, mit welchen wir die Anziehungskraft der Erde
neutralisieren - oder auch verstarken -, das heiBt, nach unserem
Belieben lenken kénnen. So kénnen wir die schwerste Materie
gewichtlos machen oder, umgekehrt, das Gewicht noch vergréBern.
Wenn so ein riesiger Steinblock auf diese Art gewichtlos geworden ist,
kdonnte sogar ein Kind ihn mit dem kleinen Finger fortstoBen oder in
beliebige Hohe heben. Man hat die Schiffe mit diesen Riesenblécken so
hoch wie ein Berg beladen, ohne sie zu Uberlasten, weil die Steinblécke
vorher langere Zeit bestrahlt und dadurch gewichtlos gemacht wurden.
Alle die gewaltigen Bauten hier und in den andern Teilen der Erde, die
Menschenkraft nie hatte aufbauen kénnen, wurden von den Séhnen
Gottes auf diese Weise errichtet.

Dort, wo die S6hne Gottes aus ihren Schiffen an Land stiegen, schufen
sie eine hohe Kultur. Uberall, wo sie auch jetzt noch regieren, fiilhren
sie die Menschen in selbstloser Liebe und bringen flr sie das Opfer,
noch eine Zeitlang auf der Erde zu weilen, um sie zu belehren und die
geistigen Krafte fortzupflanzen. Friher war der Herrscher, der Pharao,
gleichzeitig auch der Hohepriester. Er war in einer Person der irdische



Einweihung (245)

und seelische Flihrer des Volkes. Spater aber, als das regierte Land
durch Kultur und Reichtum immer gréBer wurde, verteilten die Séhne
Gottes die Aufgaben. und seitdem hat einer von ihnen die weltliche
Regierung inne, wahrend der Alteste, das Oberhaupt des Geschlechtes,
die Pflichten der geistigen Flihrung erflllt. Der Pharao regiert das Land.
Der Hohepriester obliegt den Pflichten im Tempel, er ist der Hiiter des
Wissens auf jedem Gebiet. Da alles Wissen aus einer einzigen Quelle
stammt, so gibt er die Einweihung in die Wissenschaften, in die Kliinste
und auch die groBe Einweihung im Tempel, in die "Kunstlose Kunst"
des Geistes.

Nun weiBt du, warum die Menschen, die aus dem Volk stammen, eine
andere Kopfform haben als die Nachkommen der S6éhne Gottes, die
heute noch die regierende Familie bilden. Wir, die noch diesen
Langschadel haben, brauchen unseren Verstand nur wenig, denn wir
erleben die Wahrheit unmittelbar aus innerer Schau. Unsere Stirne ist
nicht stark gewdélbt denn die Gehirnzentren, in welchen das
Denkvermdgen den Sitz hat, sind nur so weit entwickelt, als es
notwendig ist, duBere Eindricke wahrzunehmen und bewuBt zu
erleben. Dagegen haben wir im hinteren Schadel vollkommen
entwickelte Gehirnzentren, das sind die kérperlichen Werkzeuge der
geistigen Offenbarungen. Diese Gehirnzentren ermdéglichen uns, auf der
gottlichen Ebene bewuBt zu sein, und geben uns auch jene hdéheren
Qualitaten und Eigenschaften, die uns eben von den Menschenséhnen
unterscheiden. Die Menschen leben in ihrem BewuBtsein in Zeit und
Raum. Wir, obwohl auch in einem irdischen Kérper, genieBen die
vollkommene geistige Freiheit, Zeit- und Raumlosigkeit. Mit der Kraft
des goéttlichen BewuBtseins, mit Hilfe dieser Gehirnzentren kénnen wir
uns in der Zeit und im Raum frei bewegen. Das heiBt, daB wir unser
BewuBtsein nach Belieben in die Vergangenheit oder in die Zukunft
umschalten kénnen. Wir kdnnen Vergangenheit oder Zukunft in diesem
Zustand als Gegenwart erleben.



Einweihung (246)

Und genau so ungehindert kdnnen wir uns vom Hindernis des Raumes
befreien und unser BewuBtsein ortlich dahin versetzen, wohin wir
wollen. In diesem Zustand gibt es kein "Hier" und kein "Dort", sondern
nur Allgegenwart! Denn Vergangenheit und Zukunft - Hier und Dort -
sind nur verschiedene Aspekte, verschiedene Projektionen der einen
einzigen Wirklichkeit, des ewigen, allgegenwartigen Seins: GOTT!

In deinen Adern flieBt das Blut beider Rassen. Du erbtest Eigenschaften
unserer Rasse, aber auch der Zwischenrasse, von der Seite deiner
Mutter. In dir beginnen die héheren Organe zu funktionieren, leider viel
zu frih, als daB du Zeit gehabt hattest fir irdische Erlebnisse und deine
teilweise irdische Natur Gberwinden zu kénnen. Du bist unzufrieden,
weil du dich in Zeit und Raum, zwischen Vergangenheit und Zukunft,
zwischen "Hier" und "Dort" eingesperrt flihlst. Der Geist beginnt in dir
aufzuwachen und wiinscht seine gottliche Freiheit. Du hast dreimal die
Einweihung verlangt, und jetzt wirst du sie bekommen. Dann wirst du
auch alle die héheren Organe, die in dir jetzt noch nicht voll aktiv sind,
bewuBt gebrauchen lernen. Du wirst auch die Fahigkeit erlangen, mit
ahnlichen Wesen zu jeder Zeit einen Kontakt herzustellen, so daB du
deine Gedanken mit ihnen austauschen kannst.

Wir vermégen uns auf diese Weise mit meinem Bruder Ptahhotep und
allen anderen noch auf Erden weilenden Nachkommen aus der Rasse
der S6hne Gottes zu jeder Zeit zu finden und unsere Gedanken in
vollkommener BewuBtseinseinheit noch viel besser auszutauschen, als
wenn wir miteinander auf der irdischen Ebene - mit Hilfe von Kehlkopf,
Zunge und Ohren - sprechen wiirden. Wir kdnnen einander zu jeder
Zeit in unserem BewuBtsein aufsuchen, aber wir fihlen es sofort, wenn
der andere besetzt ist, wenn er sich auf etwas anderes konzentriert,
und stéren ihn nur dann, wenn wir einander etwas sehr Wichtiges
mitzuteilen haben. Sonst ziehen wir uns zurlick. Du wirst wohl
verstehen, warum nur Wesen vollkommener Selbstlosigkeit solche
Fahigkeiten haben kénnen. Wenn auch selbstslichtige Menschensdhne



Einweihung (247)

dazu fahig waren, so wirden sie ein solches Chaos verursachen, daB
alle feinen Organe in diesem Chaos zugrunde gehen mufBten.

Meist abends, nachdem unsere taglichen Pflichten erledigt sind,
tauchen wir gegenseitig im BewuBtsein auf, und in dieser Einheit sehen
wir gegenseitig unsere Gedanken. Augenblicklich vereinigen wir uns auf
diese Weise, was in der dreidimensionalen Welt lange Zeit brauchen
wirde!

Nachdem wir unsere weltlichen Aufgaben lGberdacht haben, gehen wir
mit unserem BewuBtsein in den dimensionalen Zustand des
AllbewuBtseins Uber, um aus der ewigen goéttlichen Urquelle neue
Lebensenergie zu schopfen. In diesem Zustand sind wir mit allen
Lebewesen - mit dem ganz All - in der géttlichen Ur-Einheit identisch
und eins mit dem Leben selbst, mit dem ewigen Sein, also mit dem
Wesen aller Offenbarung - auch mit dir -, nur sind diese Wesen, die mit
ihrem BewuBtsein noch in den drei Dimensionen leben, sich dessen
nicht bewuBt. Doch wacht ein jedes Lebewesen aus seinem Schlaf mit
erneuter Lebenskraft auf, ob es weil3 oder nicht, daB diese Kraft aus
der gottlichen Urquelle stammt.

Du wirst also die Einweihung bekommen, und damit betrittst du ein
langen Weg. Diesen Weg muBt du hier auf der Erde auch dann noch
gehen, nachdem wir - ich und Ptahhotep - die dreidimensionale Welt
verlassen haben und nur noch im Geiste in der Sphare der Erde
verweilen. Ich habe andere Aufgaben als Ptahhotep. Deine seelische
und geistige Flihrung ist in seinen Handen. Wir bleiben aber in der
ewigen Einheit immer verbunden. Es ware besser gewesen, wenn du
mehr Geduld gehabt hattest. Du bist aber so, wie du eben bist, und so
wird auch dein Schicksal und die Zukunft sein. Da dirfen wir uns nicht
einmischen. Die Kraft, die aus Einheit stammt, wird dich immer
begleiten und dir durch die schwerste Zeiten hindurchhelfen.



Einweihung (248)

Da du die Pflicht hast, neben mir die Frau des Pharao zu vertreten,
kannst du wahrend der Einweihungszeit nicht im Tempel wohnen wie
die Gbrigen Neophyten. Du gehst jeden Morgen hin, du bekommst dort
Unterricht und Aufgaben, du machst tagsiiber die Ubungen mit den
anderen Neophyten, und am Abend bist du wieder im Palast. Bei Festen
erscheinst du zur rechten Zeit, um deine Pflichten neben mir zu
erflillen. Du kannst dich also schon morgen frith bei Ptahhotep
melden.»

Aber in mir bleibt eine Frage offen, und so bleibe ich noch stehen.

Vater schaut fragend auf mich. «Vater», sage ich, «du hast mir erzahlt,
daB die S6hne Gottes, um ihre geistigen Krafte weiterzupflanzen, unter
Tochtern der Menschen sich Frauen nahmen. Nahmen die Tochter der
Sohne Gottes nicht auch fir sich Manner von den Séhnen der
Menschen? Warum zeugten nur die S6hne Gottes Kinder mit den
Tochtern der Menschen, warum nicht auch die Tochter Gottes mit den
Sohnen der Menschen?» -

Vater schaut tief in meine Augen und sagt: «Prage dir jetzt meine
Antwort tief ein. Wenn du diese Wahrheit wohl verstehst, kdnnen wir
vielleicht das Steuer deines Schicksals noch in eine andere Richtung
drehen: Wenn aus einem Glas Rotwein ein Tropfen in ein Glas
WeiBwein hineintropft, so bleibt der Rotwein reiner Rotwein wie vorher.
Der WeiBwein aber ist kein WeiBwein mehr, sondern wird zu einer
Mischung von beiden. Wenn du dann von dem WeiBwein etwas
ausgieBest, so wird auch das, was ausgegossen wurde, eine Mischung
von rotem und weiBem Wein sein. Verstehst du, mein Kind?»

«Ja, Vater, ich verstehe. Das bedeutet so viel, daB das Blut eines
reinrassigen Sohnes Gottes auch dann rein bleibt, wenn er mit einer
Tochter der Menschen Kinder zeugt. Aber das Blut einer reinrassigen
Tochter Gottes wirde ein gemischtes Blut werden, wenn sie mit einem



Einweihung (249)

Menschensohn eine Ehe schldsse. Sie ware von nun an eine Mischung,
wie auch ihre Kinder Mischlinge sein wirden.»

«Sei dir dieser Wahrheit in jedem Augenblick deines Lebens bewuBt»,
sagt Vater, dann steht er auf, ich verbeuge mich vor ihm, er segnet
mich, und die Einheit des Geistes in meinem Herzen bewahrend,
verlasse ich den Raum.



Vorbereitungsjahre

Ich gehe von Menu begleitet zum Tempel.

Wie oft noch werde ich wahrend vieler Jahre durch diesen langen
Saulengang zwischen Palast und Tempel gehen - wie oft! -, bis ich
selber der ganze Weg sein werde, so daB mich sogar mit geschlossenen
Augen meine FuBe hintragen wirden.

Heute betrete ich das erstemal als Neophyt den Tempel. Gerade weil
ich mich sehr beeilen méchte, halte ich mich zurlick und gehe feierlich
langsam. Ich will die Freude, dal meine Einweihung beginnt, bis zum
letzten Tropfen auskosten und genieBen. Ich bin tief in mich
versunken. All dessen, was mir Vater gestern erzahlt hat, voll bewuBt,
gehe ich meinen zukinftigen Pflichten als Eingeweihte entgegen.

Am Eingang erwartet mich wieder der gleiche Neophyt. Menu nimm
Abschied. Zuerst fallt sie mir um den Hals, kiiBt mich und preBt mich
an sich, als ob wir uns nie mehr sehen wiirden. Dann beruhigt sie sich
und verbeugt sich vor mir, wie es sich ihrer Ansicht nach gehért. Ich
umarme sie und flihle, daB auch meine Mutter mich durch Menus Mund
kuBt.

Der Neophyt geleitet mich zu Ptahhotep in sein kleines
Empfangszimmer. Wie oft - wie oft - werde ich noch so vor Ihm stehen,



Einweihung (251)

wie oft werden seine Augen auf mir ruhen, mich durchdringen mit
Ruhe, Sicherheit und Kraft!

«Mein liebes Kind», fangt er an, «Einweihung bedeutet - wie ich dir
schon erklarte -, auf der héchsten, gottlichen Ebene bewuBt zu werden.
Das braucht aber vorher eine lange kérperliche Schulung und seelische
Vorbereitung. Man muB zuerst die Nerven fahig machen, diese hohen
Schwingungen ohne Schaden, ohne zu sterben, zu ertragen.

Auf einer gewissen Ebene bewuBt werden heiBt, die dieser Ebene
entsprechenden Schwingungen in die Nerven und durch die Nerven in
den Korper zu leiten. Der Kérper entwickelt von der Geburt an - also
seit das «Selbst» in ihm wohnt - eine Widerstandskraft, welche dem
durchschnittlichen BewuBtseinsgrad des dem Koérper innewohnenden
Geistes entspricht. Der BewuBtseinsgrad eines Lebewesens schwankt,
seinem Gemiutszustand entsprechend, innert der Grenzen einer
Schwingungsoktave. Die Schwankungen dirfen aber die
Elastizitatsgrenzen der Nerven nicht Gberschreiten, sonst treten
leichtere oder schwerere Erkrankungen und Verletzungen ein, sogar
der Tod. Die der schépferischen Lebensenergie eigene Schwingung ist
flir Lebewesen, deren BewuBtsein diesen Grad nicht erreicht, unbedingt
tddlich. Sie wirde die Nervenzentren und die Nerven verbrennen.
Darum wird die Lebensenergie aus dem Rickgrat, wo sie ihren Sitz hat,
durch verschiedene Nervenzentren in eine dem jeweiligen
BewuBtseinsgrad entsprechende niedrige Schwingung transformiert
und nur dieser transformierte Lebensstrom in den Kdrper geleitet.

So werden zum Beispiel die Tiere durch eine viel niedrigere
Lebensschwingung belebt als der Urmensch, und der niedrigstehende -
tierisch-selbstslichtige - Urmensch wird wieder von einer niedrigeren
Lebensenergie belebt als der geistig hoherstehende Mensch. Wenn man
die Lebensenergie eines Menschen in ein Tier hineinlenkte, so wiirde



Einweihung (252)

das Tier - ebenso wie der niedrigstehende Mensch - an den
Schwingungen eines héherstehenden Menschen augenblicklich sterben.

Die groBe Einweihung bedeutet, die Lebensenergie, die schdpferische
Schwingung des ewigen Seins, auf jeder Entwicklungsstufe und auch in
ihrer Original-Schwingung, ohne Transformation, bewuBt zu erleben
und gleichzeitig in die Nerven und in den Kdérper hineinzuleiten. Das
braucht natlrlich auch eine entsprechende Widerstandskraft, die man
durch eine grindliche korperliche und seelische Schulung erlangen
kann. Das heiBt, daB man die entsprechenden Nervenzentren langsam
und vorsichtig vorbereiten, erwecken und beherrschen lernen muB.
Zuerst wird diese korperliche und seelische Schulung dir vom Leiter der
Neophytenschule, von Mentuptah, zuteil. Bei den
Konzentrationsiibungen wird dir Ima» - und Ptahhotep zeigt auf den
Neophyten, der mich hergefiihrt hat - «behilflich sein. Wenn du deine
Vorbereitungsprifungen bei Mentuptah und bei Ima bestanden hast, so
wirst du weitere Belehrungen und die Einweihung unter meiner Leitung
empfangen. Jetzt wird dich Ima in die Neophytenschule hiniberfliihren
und dir alles Notwendige zeigen. Wenn du wahrend deiner Schulung
mit mir sprechen willst, kannst du dich auf ein Abendgesprach immer
bei mir anmelden. Gott lenke deine weiteren Schritte.»

Ptahhotep segnet mich, ich verbeuge mich und gehe mit Ima hinlber
in die Neophytenschule.

Ima flhrt mich zu einer der kleinen Zellen, die in die Tempelwand
gebaut sind. Er Uberreicht mir ein einfaches weiBes Leinengewand und
ein Paar einfache Sandalen und sagt, daB diese Zelle mir gehore.

Wie ich herauskomme - mein seidenes Gewand und meine vergoldeten
Sandalen vertauscht mit der einfachen Kleidung -, bin ich genau ein
Neophyt wie Ima. Er fiihrt mich weiter, durch den langen Saulengang,
und wir betreten durch die groBe TlUre den Garten des Tempels.



Einweihung (253)

Der Garten ist prachtvoll - eine viereckige griine Wiese, die von Palmen
umsaumt ist und so einen ausgezeichneten Ubungsplatz bietet. Wir
gehen weiter, und hinter dem parkahnlichen Gartenteil, dort, wo die
wirtschaftlichen Gebdude, die Gemulse- und Obstgarten liegen, sehe ich
die Neophyten an der Arbeit. Sie tragen alle dieselbe Kleidung wie ich,
aber keiner ist so jung.

Ima flhrt mich zu dem Leiter der Neophytenschule, Mentuptah. Er ist
ein freundlicher Mensch mit sanften, liebevollen Augen. Er erklart
meine taglichen Pflichten. Die Neophyten sind in kleinere Gruppen
eingeteilt. Alle Gruppen stehen unter der Filhrung Mentuptahs, aber
jede einzelne Gruppe steht auBerdem unter der Leitung eines
fortgeschritten Neophyten, eines Priesterkandidaten. Ima flhrt die
Gruppe, in welche ich eingeteilt werde. Er ist ein hochgewachsener,
schlanker, aber sehr kraftige junger Mann. Seine sehr reine
Ausstrahlung ist mir schon damals aufgefallen, als er mich das
erstemal zu Ptahhotep flhrte. Er hat die meisten
Vorbereitungsprifungen bestanden, und die Zeit ist nahe, da er seine
Einweihung bekommt. Ima ist Priesterkandidat. In seiner Erscheinung
wirkt er nicht wie ein Mann, sondern wie ein androgynes Wesen, das
Uber dem Geschlecht steht. Er wirkt geschlechtslos wie ein Erzengel.
Die Kraft einer Toledaner Klinge strahlt aus ihm, sein engelhaft schénes
Gesicht tragt alle Zeichen der héchsten Intelligenz und
Konzentrationsfahigkeit. Uber den Augenbrauen wélben sich zwei
starkentwickelte Hugel, Zeichen der Weisheit. Sein Mund ist plastisch
schon, voll Energie, die Mundwinkel sind jedoch weich und fein
gezeichnet und verraten zartliche Liebe zu jedem Lebewesen. Ich liebe
ihn vom ersten Augenblick an und habe vollkommenes Vertrauen zu
ihm wie zu einem lieben Bruder. Ich bin froh, daB mich auf meine
Prifungen vorbereiten wird!

Ima macht mich mit andern Neophyten bekannt. Sie alle haben die
Priesterschaft als ihren Beruf gewahlt, aber nur diejenigen werden



Einweihung (254)

Priester oder Priesterinnen, die alle Priifungen bestehen und die
Einweihung bekommen. Viele gibt es, die nie dazu reif werden. Diese
kénnen, wenn sie wollen, ihr Leben lang im Dienste des Tempels
bleiben. Sie erledigen wirtschaftlichen Arbeiten im Garten und bei den
Tieren des Tempels. Die Neophyten, die die Vorbereitungsprifungen
bestehen, bekommen ihrem Grade gemaB immer neue Arbeiten und
Aufgaben.

Ima flhrt eine Gruppe, in welcher lauter geistig hochstehende
Neophyten beisammen sind - die meisten stammen vaterlicherseits von
den Sohnen Gottes ab wie ich. Man erkennt sie von weitem an ihrer
langlich Kopfform. Zu ihnen werde ich eingeteilt. Ich flihle mich in ihrer
rein Atmosphéare wohl.

Jeden Morgen bei Sonnenaufgang mussen wir uns im Garten
versammeln. Wir beginnen mit kérperlichen Ubungen. Diese Ubungen
sind mit starker Konzentration verbunden. Wir Gben verschiedene
Kdrperhaltungen verbunden mit Atemibungen und mussen unser
BewuBtsein mittels dieser Ubungen in die verschiedenen Kérperteile
lenken. Durch lange und ausdauernde Ubung kdnnen wir auf diese
Weise den ganzen Koérper vollkommen bewuBt machen, die kleinsten
Korperteile wie alle inneren Organe bewuBt bewegen, beherrschen und
lenken. Wir erreichen damit, daB der Kérper ein tadelloses Werkzeug
wird.

Wenn wir die kdrperbelebenden Ubungen beendet haben, gehen wir im
groBen Saal zur Schulung von Seele und Gemiit iber. Diese Ubungen
bestehen darin, daB Mentuptah uns verschiedene zusammenhangende
Traumbilder diktiert, die wir so intensiv erleben missen, als ob wir sie
in Wirklichkeit erleben wiirden. Mit diesen Traumbildern rufen wir
willkarlich verschiedene Gemiutserregungen in uns hervor und lernen,
Uber diese Herr zu werden. Mit diesen Ubungen fiihrt uns Mentuptah
durch die verschiedenen Spharen der Unter- und Oberwelt, durch die



Einweihung (255)

sieben Hollen und die sieben Himmel und lehrt uns, unsere
Geistesgegenwart unter allen Umstanden zu bewahren, um in den
schwierigsten Lagen augenblicklich entscheiden zu kénnen, was wir zu
tun haben.

Wenn wir diese Art Ubungen schon vollkommen beherrschen, miissen
wir einen Schritt weiter gehen: die verschiedensten seelischen
Zustande sind auf Befehl, ohne Traumbilder, aber mit derselben
Intensitat zu erleben, als ob wir dazu einen Grund hatten. Wir missen
diese Ubungen beim tiefsten negativen Zustand beginnen und die
Erlebnisse langsam, schrittweise bis zum héchsten positiven Zustand
steigern. Zum Beispiel: Wir beginnen uns in die tiefste
Niedergeschlagenheit einzuleben, dann erleben wir langsam steigernd
Gleichgiiltigkeit, gehen dann hoher und héher, bis wir die auBerste
Frohlichkeit und schlieBlich hochstes Glliicksgeflihl erreicht haben.

Wenn nach langer Zeit diese Ubung gut geht, miissen wir die
seelischen Zustande schneller wechselnd tben, bis wir die
verschiedensten seelischen Zustande nacheinander so gelaufig
abwechselnd erleben kénnen, wie der Klinstler auf seinem
Musikinstrument, nach seinem Willen auf und ab, von den tiefsten bis
zu den hochsten Ténen alle Klange hervorlocken kann. Dann, wenn wir
vom finstersten Leid bis zum héchsten Freudengefihl alle seelischen
Zustande gut und gelaufig beherrschen, dirfen wir einen Grad héher
steigen und miissen entgegengesetzte seelische Zustande ohne
Ubergang hintereinander erleben. Zum Beispiel: groBte Traurigkeit und
ohne Ubergang groBte Heiterkeit; oder: Angst - dann blitzschnell auf
selbstsicheren Mut umschalten und diese Ubung entgegengesetzter
Seelenzustande weiterflihren.

Diese Exerzitien dirfen wir nur unter der Leitung unseres Fuhrers
machen. Sie bedeuten eine groBe Anstrengung fur die Nerven. Es
dauert schon lange Zeit, bis wir mit Hilfe der Traumbilder alle



Einweihung (256)

seelischen Zustande so lebendig erleben, als ob die diktierten Bilder
auBere Geschehnisse waren. Noch langer braucht es, bis wir auch die
ganze Skala der Seelenzustande von unten angefangen bis zum
héchsten Grad gesteigert erleben. Nur wenn wir nach der Ubung
unsere Nerven in restlose Ruhe bringen und in dieser Ruhe den ganzen
Tag verharren kénnen, durfen wir zu der schon erwahnten schwersten
Ubung Gibergehen, entgegengesetzte Gemiitserregungen ohne
Ubergang hintereinander zu erleben. Der Sinn dieser Ubungen ist der,
daB wir weder auBeren Geschehnissen noch unseren Stimmungen
ausgeliefert werden, sondern fdahig sind, unseren seelischen Zustand
selbst zu bestimmen und folglich unser seelisches Gleichgewicht unter
allen Umstanden zu bewahren. Wir stehen fortdauernd in innerer
Wachheit und Geistesgegenwart.

Der Mensch glaubt, es misse auch immer ein Grund vorhanden sein
um fréhlich oder gliicklich zu sein. Die Bedeutung dieser Ubungen mit
den Traumbildern liegt darin, daB wir uns zuerst einen Grund einbilden,
um uns in diesen oder jenen seelischen Zustand zu versetzen. Bei den
Traumbilderibungen beherrschen wir also die Griinde selbst. Da keinen
tatsachlichen Grund haben, missen wir uns diesen Grund selbst
einbilden.

Dann kommt der nachste Schritt, ohne Grund - ohne das Diktat
eingebildeter Traumbilder, die den einen oder anderen seelischen
Zustand herbeirufen - einen Zustand an sich zu erleben.

Nach langem Uben, wenn man diese Ubungen schon vollkommen
beherrscht, entdeckt man, daB man sich immer nur eingebildet hat, ein
- Grund zu haben, «traurig» oder «fréhlich», «niedergeschlagen» oder
«himmelhochjauchzend» usw. zu sein. Diese Ubungen verschaffen uns
die Uberzeugung, daB die verschiedensten Geschehnisse keine Wirkung
auf uns haben. Wir entdecken, daB jeder BewuBtseinszustand aus uns
selbst stammt und immer nur von innen her entsteht. Uber dasselbe



Einweihung (257)

Geschehnis kann einer lachen, der andere weinen, ein dritter dagegen
vollkommen gleichgiiltig bleiben, weil ein jeder seine eigene innere
Einstellung nach auBen projiziert und erst diese innere Einstellung uns
erregt, nicht aber die duBeren Geschehnisse an sich.

Als Endresultat muB der Schiiler die Fahigkeit erreichen, den
vollkommenen seelischen Ruhezustand unter allen Umstanden
unerschitterlich wahren und nie aus ihm herauszufallen. AuBerdem
tragen diese Ubungen, die Erkenntnis und Erfahrung ein, daB, was
immer auf Erden geschieht nur ein vergangliches, von selbst in Zeit
und Raum projiziertes Traumbild ist. Wir brauchen es nur so weit ernst
zu nehmen, als unsere Erfahrung dadurch wachsen soll.

Es braucht aber lange, lange Zeit, bis man diesen Grad erreicht! Man
muB sich standig unter scharfster Beobachtung halten, darf sich keinen
Augenblick vergessen, sondern muB andauernd bewuBt sein, wach
sein, und jedes Geflihl, jeden Gedanken analysieren, aus welcher
Schicht des Selbstes er stamme. Und das geht nicht von heute auf
morgen!

Neben dieser langen seelischen Schulung sind uns auch parallel rein
geistige Konzentrationsiibungen gestellt. Diese erteilt mir Ima. Nach
den gemeinsamen Ubungen fiihrt er mich in eine ruhige Ecke des
Gartens und erklart mir, was Konzentration bedeutet. Ich darf mir nicht
erlauben, daB die Gedanken nach ihrem Belieben in mir
herumschweifen ohne Ordnung, sondern ich muBB mir selber befehlen,
an einen gewissen vorgeschriebenen Inhalt zu denken. Ich muB meine
Gedanken in einen einzigen Punkt zusammenziehen, ihnen also statt
einer zentrifugalen eine zentripetale Richtung geben. Ima gibt mir
einen Satz als Konzentrationsinhalt. Wenn mir die Konzentration
gelungen ist, soll ich es ihm melden. Dann [&Bt er mich allein.

Der Satz lautet: «Ich offenbare immer das Gottliche.»



Einweihung (258)

Ich setze mich hin und fange an, mich auf diesen Satz zu
konzentrieren. Ich sage den Satz in mir: «Ich offenbare immer das
Gottliche», einmal, zweimal, zehnmal, hundertmal ... ich denke an
nichts anderes: «Ich offenbare immer das Géttliche ... Ich offenbare
immer das Goéttliche ... Ich offenbare immer das Goéttliche ...»

Nach einer Stunde gehe ich zu Ima und sage: «Ich kann mich auf den
Satz nicht konzentrieren. Es ist unmoéglich.»

«Unmdglich?» fragt er, «warum ware das unmaoglich?»

«Konzentrieren bedeutet, wie du sagtest, alle Krafte, alle Gedanken auf
einen Punkt richten, in einen einzigen Punkt zusammenziehen, alle
Krdfte des Verstandes, des BewuBtseins zusammenfassen und
zusammenhalten. Wenn ich mich aber auf einen Satz konzentriere,
kann ich die Krafte meines Verstandes nicht auf einen Punkt
zusammenziehen. Ein Satz besteht aus mehreren Worten. Diese Worte
folgen einander sowohl zeitlich wie raumlich. Ich kann diese Worte
nicht gleichzeitig in einem Punkt zusammen denken, nur zeitlich und
raumlich nacheinander! Und wenn ich den Satz zu Ende gedacht habe,
muB ich wieder an den Anfang zurlckspringen und wieder von Anfang
bis zu Ende denken. So ist eine Konzentration unmdglich. Entweder
muB ich im Zickzack hin- und herspringen, vom Ende zum Anfang:

Ich offenbare immer das Gottliche

Eae—

Ich offenbare immer das Gottliche,

Ich offenbare immer das Gottliche,



Einweihung (259)

oder, wenn ich mir den Satz kreisféormig vorstelle, wird die
Konzentration zu einem Herumlaufen im Kreis:

as Gafr);
e’ d- nt l' .'cd'
@ "{‘,5
<* On
& ”o;

- g

- r

(7] -

3 :

L]

-

) 8
% o
fov‘ {ﬁ:}

)
! dupqua)|o W

Das ist aber keine Konzentration!»

Ima hoért aufmerksam zu, dann sagt er voll Freude: «Du hast sehr
richtig gelbt! Du hast entdeckt, daB es unmaéglich ist, sich auf Worte zu
konzentrieren. DaB du dir den Satz schlieBlich in Kreisform vorgestellt
hast, war ein richtiges Streben nach Konzentration. Wenn du die Worte
aber noch so eng zusammenziehst, bilden sie noch immer einen Kreis,
und du kannst nie ins Zentrum. Du hast erfahren, daB die Worte
gegenliber deiner konzentrierenden Kraft eine Widerstandskraft
ausiben und du sie deshalb nicht im Mittelpunkt zusammenziehen
kannst. Dieselbe Widerstandskraft nitzen wir aus, wenn wir eine
Briicke bauen. Man bildet aus den Steinen einen Bogen - wie du jetzt
aus Wortern einen Kreis gebaut hast -, und die Bricke fallt nicht ins
Wasser, weil die Steine einen Druck aufeinander ausiiben und das
Material dem Druck nicht nachgibt. Durch die Kraft des Widerstandes
halten die Steine die ganze Briicke zusammen. Aber wenn deine
Konzentration in den Mittelpunkt gelangen will, so hindert dich der



Einweihung (260)

Widerstand der Worte, und die Konzentration ist unmdéglich. Dasselbe
geschieht, wenn du dich auf ein Wort konzentrierst. Ein Wort besteht
aus Buchstaben, die nie vdllig in einem Punkt zusammengezogen
werden kénnen.»

«Was soll ich also tun?»

«Versuche als nédchste Ubung, dich nur auf einen einzigen Buchstaben
zu konzentrieren, sagen wir auf den Buchstaben O», sagt Ima und |aBt
mich allein.

Ich versuche es. Ich sitze wieder im Gras und konzentriere mich auf
das O ... ich sage in mir O, O, O, O, ... und noch immer denke ich an
nichts anderes als an O, O, O, O0O00O0QO ..., und auf einmal erlebe ich
in mir eine weitere Uberraschung ... Ich laufe zu Ima und sage
lachend: «Ich bin schon fertig.»

«Nun», fragt er, «was hast du erreicht?»

«DaB aus dem O auf einmal ein Rohr geworden ist. Ein langer O-
formiger Tunnel, in welchem ich immer weitergelaufen bin. Das ist aber
wieder keine vollkommene Konzentration!»

«Gut«, sagt Ima, «du bist schon in die vierte Dimension gelangt. Nimm
jetzt wieder den Satz: «Ich offenbare immer das Géttliche», und
versuche nochmals, dich darauf zu konzentrieren. Wie wiirdest du es
jetzt l6sen?»

«Was soll ich tun?» frage ich.
«Was wirdest du tun?» fragt Ima zurtck.

Ich denke eine Weile nach und sage: «Die Worte sind das Kleid, die
materielle Erscheinung des Sinnes. Wenn ich in den Mittelpunkt



Einweihung (261)

gelangen will, muB ich die Worte, die mich hindern, aufgeben und mich
nur auf den Sinn des Satzes konzentrieren, ohne Worte, ohne Form. Ist
es so richtig?»

Ima lachelt und sagt: «Wir wollen sehen, was du damit erreichst. Geh,
versuche, und komm dann wieder.»

Ich gehe und konzentriere mich auf den Sinn des Satzes: «Ich
offenbare immer das Goéttliche ...» ... nur auf den Sinn ...

Dann gehe ich wieder zu Ima. Er beendet eben ein Gesprach mit einem
anderen Neophyten. Als er bemerkt, daB ich auf ihn warte, wirft er mir
einen schelmischen Blick zu, als ob er sahe, was ich mit meiner
Konzentration erreicht habe. «Nun?» fragt er.

«Ima, es ist so merkwirdig! Als ich mich nur auf den Sinn des Satzes
konzentrieren wollte, konnte ich nicht mehr daran denken, sondern der
ganze innere ProzelB verlegte sich aus dem Kopf in meine Brust, und
den Sinn konnte ich nicht mehr denken - sondern flihlte und erlebte
ihn! Im Augenblick, da ich mich ohne Worte auf den Sinn dieses Satzes
konzentriere, werde ich selbst dieser Sinn! Dann muf3 es aber anders
heiBen, nicht: «Ich offenbare immer das Goéttliche», sondern es lautet
verwandelt und viel treffender so: «ich bin das Géttliche, das sich
immer offenbart!>»

Wahrend ich spreche, schaut Ima mich lachelnd und mit immer
groBerer Freude an. «Du hast dich sehr gut konzentriert. Sehr gut! Du
hast entdeckt, daB Konzentration nicht ein Dauerzustand sein kann,
sondern nur ein Ubergang ist zwischen der projizierten Welt und dem
Sein. Wen du deine Gedanken auf etwas konzentrierst, kannst du nicht
beim Denken bleiben, denn die Konzentration fuhrt dich zu dir selbst
zurick, und du wirst das, worauf du dich konzentriertest. Aus dem
Denken wird durch Konzentration ein Seinszustand! Das Denken hért



Einweihung (262)

vollkommen auf, und der Denkende wird mit dem Gedachten identisch.
Etwas denken bedeutet einen Inhalt durch den Verstand wie in einem
Spiegel nach auBen projizieren, also aus sich heraustreten. Durch
Konzentration zieht man das Projizierte wieder zuriick - das Gedachte
wird wieder identisch mit der Denker, mit sich selbst. Die zwei Faktoren
werden in einer vollkommene Einheit vereinigt. Das Geschaffene geht
in den Schopfer zuriick!

Ube weiter, du wirst diesen ProzeB immer klarer erleben. Ich gebe dir
eine neue Ubung. Du sitzest so gerne unter dieser Palme. Konzentriere
dich auf sie» - und er geht.

Ich setze mich wieder hin und schaue auf die Palme. Ich denke an gar
nichts anderes, nur an diesen Baum. Stunden vergehen, es wird
langsam Abend. Ich muB heim. DrauBen wartet Menu, wir gehen nach
Hause.

Am anderen Morgen bin ich wieder da, im Tempelgarten, und nach den
gemeinsamen Ubungen sitze ich wieder unter der Palme, auf sie
konzentriert.

Als ich diese Ubung anfing, stérten mich viele fremde Gedanken. Es ist
mir plétzlich eingefallen, was mir Menu am vorigen Abend erzahlte - ich
bemerkte einen Vogel, der in den Zweigen aus voller Kehle sang - dann
summte eine Micke um meine Ohren, dann fiel mir die Frechheit des
Schatzmeisters Roo-Kha ein und erboste mich - aber ich jagte alle
fremden Gedanken, die in meinem Kopfe entstanden, davon und
konzentriert mich nur auf die Palme.

Jetzt geht es schon besser. Die Gedanken kénnen mich nicht mehr
erreichen und wirklich stéren. Vorher war ich noch in der Welt der
Gedanken zwischen den Gedanken. Die Gedanken haben mich noch hin
und her stoBen kdénnen. Ich lieB mich aber nicht mitreiBen. Ich blieb



Einweihung (263)

fest dort, wo ich war, bei der Palme, und glitt unmerklich langsam
weiter, immer weiter in mich hinein, wo mir die Gedanken nicht mehr
nachfolgen und mich nicht mehr stéren. Hie und da erscheint noch ein
Gedanke, der wie ein muder Wanderer durch meinen Verstand
schleicht. Ich schau jetzt von einem sicheren Ort diesen einzelnen,
muiden Gedanken zu, aber ich kimmere mich nur um die Palme ... Ich
denke an die Palme ... die Palme erfullt langsam mein ganzes Wesen ...

Es vergehen Tage, vielleicht auch Wochen - ich weiB es nicht. Ich weil3
Uberhaupt nichts mehr von der AuBenwelt, denn ich bin mit meiner
ganzen Aufmerksamkeit nur auf die Palme konzentriert. Dann habe ich
auf einmal das merkwiirdige Gefihl, daB ich den Baum nicht mehr von
auBen her, sondern von innen sehe ... Ich nehme zwar mit meinen
koérperlichen Augen die auBere Form der Palme wahr, aber ich fange
an, immer starker das innere Wesen, das belebende, schépferische
Prinzip der Palme, zu sehen, zu erleben, ZU SEIN!

Und es kommt ein Augenblick, in dem mir auf einmal bewuBt wird, daf
die Palme nicht mehr auBerhalb meiner steht - nein! - sie stand gar nie
auBerhalb - ich hatte nur eine falsche Vorstellung - die Palme ist in mir
und ich in ihr - ich bin die Palme selbst!

Ich weiB nicht, wie lange ich versunken bleibe. Ich weiB gar nicht, was
Zeit bedeutet. Dieser Begriff ist «dort», in jenem Zustand, unbekannt.
Ich kann auch nicht erklaren, was dieses «Dort» ist. Aber eine Kraft
holt mich auf einmal langsam in mein persénliches BewuBtsein zurlick,
und ich bemerke, daB Ima vor mir steht. Meine Augen treffen seinen
sanften Blick. Er setzt sich neben mich in das weiche Gras und wartet
geduldig, bis ich wieder zu mir komme, dann schaut er mich fragend
an.



Einweihung (264)

Ich versuche ein paarmal, sprechen zu wollen - aber es gelingt mir
nicht gleich. Das Sprechen scheint vollkommen Uberfliissig geworden
Zu sein.

Endlich erwacht meine Aktivitat, und mein Wille funktioniert wieder.
Meine Kehlkopfnerven bringen die Stimmbander in Bewegung, und ich
kann schon Laute hervorbringen.

«Oh Ima», sage ich ernst, leise und von meiner eigenen Stimme
Uberrascht, «ich bin die Palme geworden - oder, besser, ich habe
entdeckt, daB die Palme immer ich war! Nur war ich mir dessen nicht
bewuBt!»

Ima nickt mit seinem schénen Engelskopf und sagt freudestrahlend:
«Du machst wunderbare Fortschritte! Ich bin so froh - so froh! Du
kommest so rasch vorwarts wie keiner in so kurzer Zeit. Wenn du alle
Ubrigen Vorbereitungspriifungen ebenso rasch bestehst, wirst du bald
reif fir die Einweihung!»

Froh schauen wir einander schweigend an. Wie ich in seine Augen
blicke, fuhle ich noch starker, was fir ein reines Wesen Ima ist und
was flur eine gewaltige Kraft aus ihm strahlt. Die Luft ist reiner, wo er
sich befindet.

Dann reicht er mir seine Hand, und wir stehen auf. Ich muB heim.

Wie ich schon im Bette liege, setzt sich Menu neben mein Lager auf
den Boden und fragt: «Was machst du jetzt im Tempel?»

«Wir machen Ubungen.»

«Erzéhle, was fir Ubungen?»



Einweihung (265)

Ich antworte ernst: «Nun, meine letzte Ubung war, daB ich so lange an
eine Palme denken muBte, bis ich entdeckt habe, daB ich selbst die
Palme bin!»

Menu schaut mich erschrocken an: «Was hast du entdeckt? - Was bist
du?» fragt sie und sieht mich forschend an.

«Die Palme», wiederhole ich.
«Du, die Palme?» fragt sie mit weitgedffneten Augen.
«Ja, ja, Menu, aber laB mich schon in Ruhe, ich will schlafen.»

Da fangt Menu an zu lachen, daB sie auf dem Boden hin- und herrolt,.
und Tranen flieBen Uber ihre Wangen: «Hihihi, du bist eine Palme? Wo
ist dein Stamm, und wo sind deine Blatter? Hi-hi-hi, bist du denn kein
junges Madchen, was? Hihi!»

Ich sitze beleidigt in meinem Bett auf und sage so wiirdig wie mdglich:
«Nimm zur Kenntnis, daB ich kein junges Madchen bin, sondern die
Vertreterin der Konigin, ich bin die Frau des Pharao, verstehst du? und
wenn du iber meine Ubungen lachst, werde ich dir nichts mehr
erzahlen.»

Da beginnt Menu ohne Ubergang zu weinen, bedeckt meine Hande mit
Kissen und sagt unter Tréanen: «Habe ich nicht gesagt, daB3 die
Einweihung eine gefahrliche Sache ist? - Man verzaubert dich noch am
Ende, und es wird aus dir tatsachlich eine Palme. Du sprichst schon so
seltsam. Gib acht, ich bitte dich - gib acht! Es ware gut, wenn das der
Pharao wiBte!» - und sie geht, ihre Tranen trocknend, sorgenvoll
hinaus.



Einweihung (266)

Ich bleibe allein mit einem unangenehmen Geflhl. Ich fiihle genau, daB
ich zu Menu nicht Gber meine tiefsten, heiligsten Erlebnisse hatte
sprechen sollen.

Am anderen Tag laBt mich Ptahhotep zu sich rufen. Ich soll mich bei
ihm am Abend melden.

Er sitzt an seinem gewohnten Platz im kleinen Empfangszimmer. Sein
Blick ist tief wie das Himmelsgewdlbe. Er weiB alles.

«Komm her, meine kleine Tochter», sagt er freundlich.

Ich nahere mich ihm voll Vertrauen. Er nimmt meine Hande in die
seinen und fragt lachelnd: «WeiBt du, was deine ndachste Aufgabe ist?»
«Ja, Vater, ich weiB es», antworte ich.

«Nun?»

«Schweigen», antworte ich auch lachelnd und schuldbewuBt, aber
schaue zutraulich in seine Augen, weil ich weiB, daB er mich nicht
verurteilt. Er nickt, wir verstehen einander. Ich brauche mich nicht zu
entschuldigen. Er kennt mich besser als ich mich selbst, und er wei3
genau, daB ich nicht aus bésem Willen Gber heilige Dinge zu Menu
gesprochen habe, die bei weitem nicht reif genug ist, geistige
Erlebnisse verstehen zu kénnen. Ich schaue in Ptahhoteps Augen ... er
sieht mich mit allen meinen Unvollkommenheiten, aber sieht auch
meinen EntschluB: in Zukunft das Schweigen zu lernen.

Dann streichelt er meine Haare - ich verbeuge mich und gehe.

Ach! Wie oft werde ich noch so vor ihm stehen und eingestehen, daB
meine Zunge meinem Verstand vorauslief, daB ich der Kraft, die den
Menschen zwingt, sich zu offenbaren, sich auszusprechen, immer
wieder nicht widerstehen konnte.



Einweihung (267)

Doch mit der Zeit lerne ich aber, auch dieser Kraft gegentiber «wach»
zu sein. Den Mitteilungsdrang muB ich, wie meinen Lieblingsléwen,
ununterbrochen im Auge behalten, und durch diese standige
Selbstbeobachtung wird es mir nach und nach zur zweiten Natur, bevor
ich spreche, zuerst in mich hineinzulauschen, ob ich die Bewilligung, zu
sprechen, habe oder nicht. Allmahlich lerne ich, meinen Mund nur dann
zu 6ffnen, wenn ich etwas zu sagen habe. Und ich erkenne zwei Wesen
in mir: ein personliches «Ich», das gerne oft schwatzen méchte, ohne
Kontrolle, nur aus Mitteilungsdrang, um die Aufmerksamkeit auf meine
Person zu ziehen - und im Hintergrund meines BewuBtseins das héhere
«Selbst», das dieses «Ich» zurlickhalt und ihm befiehlt, wann und was
es sprechen oder tun und wann es schweigen und passiv bleiben soll.
Nur muB man eben den Befehlen dieses hoheren Selbst
Aufmerksamkeit schenken und ihnen gehorchen. Denn seine Befehle
héren - das tut ein jeder!

Wahrend dieser Zeit, nach den gemeinsamen Ubungen im Tempel,
erhalte ich weitere Konzentrationsibungen von Ima.

Wir sitzen wieder in meiner Lieblingsecke im Tempelgarten, und Ima
erklart: «Du weiBt schon aus Erfahrung, was Konzentration ist; wenn
du dich aber wahrend des Konzentrierens beobachtest, dann wirst du
feststellen, daB du in der Konzentration drei Phasen durchschreitest,
eine VerstandesmaBige, eine gefithlsmaBige und eine geistige Phase.

Jede Konzentration beginnt mit der verstandesmaBigen Phase. Du
richtest deine Gedanken auf den Gegenstand deiner Konzentration und
denkst nach, was dieses Etwas eigentlich ist, worauf du dich
konzentrierst. In diesem Falle arbeitest du mit dem Verstand, weil du
in deinen Gedanken Klarheit schaffen willst und nach einer vollkommen
befriedigenden Definition suchst, die den Gegenstand deiner
Konzentration restlos und eindeutig ausdriickt. Wenn du solch eine
Definition gefunden hast, bist du mit der Arbeit des Verstandes fertig,



Einweihung (268)

denn du weiBt jetzt, was dieses Etwas ist. Du brauchst auch nicht mehr
dariber nachzudenken, denn wenn man weiB3, was etwas ist, denkt
man daruber nicht mehr nach. Denken ist die Briicke zwischen
Unwissenheit und Wissen. Wenn wir alles wissen - wie Gott -, werden
wir das Denken nicht mehr brauchen. Gott ist allwissend, Er ist das
Wissen selbst, sein Wissen ist vollkommen wie der Kreis. Worliber soll
Er nachdenken, wenn Er alles wei3?! Das Denken braucht nur
derjenige, der sein Wissen noch erganzen muB. Diese Erganzungsarbeit
besteht eben im Denken.

Wenn dein Wissen in bezug auf den Gegenstand deiner Konzentration
vollstandig ist, gehst du vom Denken zum Flhlen lber. Das ist die
zweite Phase der Konzentration. Dein BewuBtsein projiziert von innen
nach auBen, durch das Nervennetz, alle Eigenschaften des
Konzentrationsinhaltes auf deine Sinnesorgane, und du erlebst sie
gefiihlsmaBig. Du empfindest, du flhlst in jedem Tropfen deines Blutes,
wie und was der Gegenstand der Konzentration ist!

Wenn du den Gegenstand deiner Konzentration auf diese Weise
verstandes- und geflihlsmaBig ganzlich erlebt hast, so gehst du zur
dritten Phase Uber, zur geistigen Konzentration. Das bedeutet, daB du
mit dem Gegenstand der Konzentration in deinem BewuBtsein identisch
wirst: du bist das! Wir nennen dies Seinszustand! In diesem Zustand
brauchst du Uber dieses Etwas nicht mehr nachzudenken, es nicht
mehr zu fihlen, weil du es selbst geworden bist. In diesem Zustand
werden alle deine Gedanken, alle deine Gefiihle, alle deine Worte, alle
Taten AuBerungen dieses Etwas sein.

Du hast dies mit der Palme erlebt, du hattest aber damals noch keine
Ubung, die drei Phasen in dir beobachten zu kénnen und bewuBt zu
erleben. Nehmen wir ein anderes Beispiel. Sagen wir, du sitzest am
Ufer eines Flusses und du konzentrierst dich auf das Wasser. Du wirst
zuerst nachdenken, was das Wasser ist. Du denkst, daB8 das Wasser



Einweihung (269)

eine aus der Vereinigung von zwei Gasen entstandene Flissigkeit ist,
du kannst sogar messen, was flir eine Temperatur das Wasser hat und
daB es bei 0° Grad hart wird, du kannst die Farbe und alle
Eigenschaften des Wassers feststellen, bis dein Verstand das Wasser
vollkommen erfaBt hat. Das ist verstandesmaBige Konzentration.

Dann stehst du auf und gehst in das Wasser hinein. Jetzt empfindest
du, fuhlst du, wie und was das Wasser ist. Du flihlst unmittelbar im
Erlebnis, daB das Wasser fliissig ist, denn es umflieBt deinen Koérper, du
fihlst auch die Temperatur des Wassers, du brauchst es nicht mehr zu
messen, denn du empfindest ohnedies unmittelbar, ob es kalt oder
warm sei. Du kannst in dem Wasser herumpantschen, mit deiner Hand
Tropfen oder Wellen schlagen, du erlebst also gefiihlsmaBig alle
Eigenschaften des Wassers. Das ist gefihlsmdBige Konzentration.

Aber auf einmal hoérst du auf, ein vom Wasser getrenntes Wesen zu
sein, du verschmilzest jetzt mit dem Wasser, du hast keinen
menschlichen Kérper mehr, du bist Wasser geworden. Jetzt brauchst
du Uber das Wasser und seine verschiedenen Eigenschaften nicht mehr
nachzudenken, auch nicht mehr zu fiihlen, wie und was Wasser ist,
sondern jetzt bist du selbst Wasser. Die vollkommene Konzentration
bedeutet, mit dem Gegenstand der Konzentration identisch werden, zu
sein! - Alle anderen Konzentrationsphasen setzen ein Getrenntsein
voraus. Nur der Seinszustand ist vollkommene Einheit, folglich auch
vollkommenes Verstdandnis und absolute Erkenntnis aus innerer Schau.
Dein Korper kann zwar kein Wasser werden, aber in deinem
BewuBtsein kannst du es vollkommen erleben.

Beobachte die Menschen. Es gibt solche, die standig Uber Liebe und
Gulte sprechen, sie tragen ein sliBes, salbungsvolles Lacheln, und bei
jeder Gelegenheit stellen sie zur Schau, daB sie «liebevoll» und «gut»
sind. Aber nur auBerlich! Sie tragen die Maske der Liebe; aber wenn es



Einweihung (270)

auf Taten ankommt, verraten sie ihre Selbstsucht - weil sie die
Selbstsucht sind.

Ein anderer hingegen, der nie lUber die Glite spricht, denkt gar nicht
daran, daB er «gut» sein will, und doch stammt alles, was er denkt,
spricht und tut aus der Gite, weil er die Gite selbst ist! Was man ist,
dariber denkt man nicht nach, das fihlt man auch nicht, weil man
eben ist, was man ist, darliber spricht man nicht, sondern alles, was
man denkt, sagt und tut, ist AuBerung dessen, was man ist: die
Offenbarung seines eigenen Seins!

Nun die allerschwerste Aufgabe: Konzentriere dich auf dich selbst!
Zuerst nachdenken, was du bist, dann fliihlen, was du bist, und
schlieBlich muBt du sein, was du bist!

Damit, daB du auf Erden bewuBt geworden bist, bist du in deinen
Verstand, in deine Gefiihle hineingefallen, und du hast nur gedacht und
gefuhlt, was du bist, aber nie konntest du sein, was du bist! -
Beobachte die Menschen, und du wirst erkennen, daB sie nicht das
sind, was sie wirklich sind, sondern daB sie sich immerzu mit
Gedanken, mit Gefiihlen und mit Rollen identifizieren, die sie hier auf
Erden spielen. Sie sind aus sich selbst herausgefallen, sie sind
Scheinwesen. Nur in den Augen von ganz kleinen Kindern wirst du noch
den Glanz, das Licht des Seins erkennen. Mit dem Erwachen des
Verstandes fangt das Kind an, sich zu identifizieren mit seiner auBeren
Person, es entfernt sich von seinem géttlichen, wahren Wesen. Dabei
ist die Person nur eine Maske, aus welcher das wahre Selbst - das
groBe Unsichtbare blickt. Die Person darf nicht mehr sein als ein Mittel
zur Offenbarung des Selbst. Die Menschen sind aber mit dieser Maske
so sehr verwachsen, daB sie davon nicht mehr loskénnen. Das wahre
Selbst ist der Herr, der Kénig, und die Person nur sein Diener. Die
Menschensdhne verlassen aber ihr Selbst, und vom Thron steigend,
identifizieren sie sich mit ihrer Maske, mit ihrer Person; sie machen aus



Einweihung (271)

dem Diener den Kdnig und spalten sich von ihrem eigenen wahren
Wesen ab. Sie drangen ihr héheres Selbst ins Exil, ins UnbewuBte. Der
Verstand verursacht die Spaltung, aber aus diesem gespaltenen
Herausgefallensein hilft auch der Verstand heraus, durch
Konzentrationsiibungen und BewuBtwerden.

Bisher hast du verschiedene Dinge zur Konzentration bekommen. Von
nun an ist deine einzige Aufgabe, dich auf dich selbst zu konzentrieren
und alle drei Phasen bis zum Seinszustand mit deinem eigenen Selbst
verwirklichen. Du muBt jenen Zustand erreichen, den man in der
ersten Person Einzahl nur so ausdriicken kann: «Ich bin, der ich bin.»
Gib acht: Es ist nicht genug, wenn du denkst, was du bist, wenn du
fuhlst, was bist, sondern du mufBt sein, was du in deinem wahren
Wesen bist!

Das ist deine Konzentrationsaufgabe bis zu deiner Einweihung.»

Und so beginnt in meinem Leben die lange Periode, in welcher ich mich
diesen zwei Aufgaben widme: mein wahres Selbst zu sein und
schweigen zu kénnen.



Der Baum der Erkenntnis des Guten und

des Bosen

Wie ich so weit bin, daB ich das Schweigen ziemlich beherrsche, stehe
ich eines Abends wieder vor Ptahhotep, und Er fragt:

«Was hast du wahrend deiner Kampfe mit dem Schweigen erfahren?
Hast du nur Uber das Schweigen Herr zu sein gelernt?»

«Nein, Vater, das war einfach unmadglich. Wahrend ich mit dem
Schweigen kampfte, muBte ich gleichzeitig auch mit dem Reden
kampfen. In dem Grade, wie ich Herr Giber das Schweigen wurde, bin
ich auch Herr Gber das Reden geworden. Denn schweigen bedeutet
nicht reden - und reden bedeutet nicht schweigen. Ich konnte diese
zwei Dinge nicht voneinander trennen. Ich habe entdeckt, daB, gleich
der Minze, die zwei Seiten hat und doch eine Einheit ist, auch das
Zwillingspaar Schweigen und Reden die zwei Seiten einer einzigen
Einheit sind.»

«Richtig», sagt Ptahhotep, dann steht er auf und fahrt mich zu einer
der groBen weiBen Steinquadern, aus welchen die Wande des Raumes
bestehen. Er zeigt auf die glatte weie Flache des Steins und fragt:
«Was siehst du auf dieser weiBen Flache?»

«Nichts», antworte ich.

«Und was kdnnte ich darauf zeichnen?»



Einweihung (273)

«Alles. »

«Nun», sagt Ptahhotep, «dieses Nichts enthalt also in sich das All. In
diesem Zustand bilden beide eine vollkommene Einheit. Aus der Einheit
kann also etwas nur erkennbar werden, wenn dieses Etwas sich von
der Einheit trennt, sich absondert und aus ihr heraushebt.

Schau, ich zeichne jetzt auf diese Flache mit griiner Farbe ein Kleeblatt.
Dies Kleeblatt befand sich auch friher da, auf dieser Steinplatte, du
hast es aber nicht erkennen kénnen, da die positive Form des Blattes
und die negative Natur des Hintergrundes noch ineinander ruhten. Sie
waren vollkommen identisch. Die Form des Kleeblattes war vom All,
das in diesem Nichts enthalten ist, noch nicht getrennt. Dadurch, daB
das Kleeblatt in einer griinen Farbe erschien, trennte es sich vom All
und wurde erkennbar.

Bedenke jetzt etwas sehr Wichtiges: Wenn dies Blatt auf dieser weiBen
Flache in griner Farbe erscheint, so bedeutet dies, da3 es seine Form
in der erganzenden Farbe, also in diesem Falle rot, im All als sein
unsichtbares, negatives Bild zurlickgelassen hat. Wisse: Was immer du
siehst, es ist hur darum erkennbar, weil es sich von seiner
Ergéanzungshalfte getrennt hat und diese im Unsichtbaren,
Ungeoffenbarten zurlickgeblieben ist!

Erkenntnis erlangst du nur durch Vergleichen der voneinander
getrennten zwei Seiten - der positiven und der negativen. Solange
diese zwei Seiten als Einheit verschmolzen ineinander ruhen, kannst du
nichts wahrnehmen, nichts erkennen.

Beobachte die sichtbare Welt! Sie ist nur darum erkennbar, weil sie
sich von der Einheit, wo das Nichts und das All noch ineinander ruhen,
also von der absoluten Einheit, die wir Gott nennen, getrennt hat. Nur
dadurch, daB das Positive vom Negativen getrennt erscheint und wir



Einweihung (274)

die beiden miteinander vergleichen kdnnen, ist die Schépfung
erkennbar. Ohne daB sich die Einheit in zwei Halften spaltet - in eine
geoffenbarte und in deren Spiegelbild, die nicht-geoffenbarte -,
wodurch beide durch Vergleich erkennbar werden, gibt es keine
Erkenntnis! Jetzt folge mir.» Ptahhotep fihrt mich in einen anderen
Raum, wo er auf einen groBen Tisch vor der weiBen Wand eine kleine
Figur stellt. Dann stellt er hinter die Figur, rechts und links, je ein
Lampchen, so daB die Figur nach rechts und links einen Schatten wirft.
Dann nimmt Ptahhotep eine durchsichtige rote Scheibe und halt sie vor
das rechte Ldmpchen. Zu meiner groBten Uberraschung erscheint jetzt
an der Wand rechts ein roter Schatten, links aber ein grellgriiner!

«Wie kommt das, Vater meiner Seele?» frage ich erstaunt.
«Denk nach, und du wirst die Erklarung selber finden», sagt Ptahhotep.

Ich bleibe eine Weile stumm und konzentriere mich, bis ich die Lésung
erlebe. Dann erklare ich: «Die Figur halt von dem rot gewordenen Licht
die rote Farbe zurick und IaBt nur die Erganzungsfarbe an der Wand
erscheinen. Daher der griine Schatten auf der anderen Seite. Dagegen
halt die Figur das ganze Licht der anderen Lampe zurick, und so
scheint der andere Schatten auf dieser Seite der Wand rot geworden zu
sein.»

«Sehr richtig», sagt Ptahhotep, «du siehst, die zwei Farben kénnen
ohne einander nicht existieren, ebensowenig wie das Schweigen ohne
das Reden. Was immer du in der Welt der Erkenntnis offenbar machst,
das erganzende Gegenteil bleibt im Ungeoffenbarten. Wenn du redest,
bleibt im Ungeoffenbarten die negative Seite des Redens: das
Schweigen. Und wenn du schweigst, bleibt die positive Seite des
Schweigens im Ungeoffenbarten: das Reden. Wenn ein Berg entsteht,
muB als sein negatives Bild ein Tal entstehen. Wie ware ein Berg ohne
Tal und ein Tal ohne Berg mdglich? Es kann sich nie etwas offenbaren,



Einweihung (275)

erkennbar machen, ohne daB der Gegensatz - das erganzende
Gegenteil - gleichzeitig im Ungeoffenbarten gegenwartig ware! Wenn
sich etwas Positives offenbart, bleibt das Negative im Ungeoffenbarten,
und umgekehrt, wenn sich das Negative offenbart, bleibt das Positive
ungeoffenbart. Wo der eine erscheint, muB3 sein erganzender Teil auch
dabei sein, wenn auch nur in einem ungeoffenbarten Zustand. Ihre
Zusammengehorigkeit bindet sie ewig aneinander.

Die Trennung ist also nur scheinbar, weil die zwei Erganzungshalften,
wenn sie auch getrennt und aus der All-Einheit gefallen sind, sich
voneinander dennoch nicht entfernen und einander nie verlassen
konnen. Die untrennbare, gottliche Einheit offenbart sich also immer
und Uberall, denn auch in dieser scheinbaren Trennung wirkt sie weiter
als die Uberall gegenwartige Anziehungskraft zwischen Positivem und
Negativem. Sie streben in ihren urspringlichen Zustand zurtck, in die
gottliche Einheit. Wenn auch etwas in der sichtbaren Welt erscheint,
von der goéttlichen Einheit kann es sich nicht endglltig abspalten;
irgendeinmal, friiher oder spater, wird es, sich mit seiner
Erganzungshalfte wiedervereinigend, in die géttliche Einheit
zurlckfinden. Die Kraft aber, die, allem Existierenden innewohnend,
alles in die Einheit zuriickzwingt, nennen wir Gott.

Die Schépfung - die erkennbare Welt - ist gleich einem Baum: rechts
tragt er positiv-gute und links negativ-bdse Frichte. Aber beide Seiten
stammen aus demselben Stamm, aus derselben Einheit.

Nur durch diese Spaltung entstanden aus der Einheit - die weder gut
noch bdse, sondern gottlich ist - das Gute und das Bdse. Nur durch die
Spaltung wurde Erkenntnis mdglich. Folglich muB die erkennbare Welt
aus Gutem und Bésem bestehen, sonst wadre sie nicht erkennbar und
Uberhaupt nicht maéglich.



Einweihung (276)

Die ganze Schopfung ist der Baum der Erkenntnis des Guten und
Bdsen! Der Schopfer - Gott - ist aber keine aus der Einheit
herausgefallene und von ihr getrennte, folglich erkennbare Halfte der
Einheit, sondern Gott ist die Einheit selbst. Er steht Gber allem
Geschaffenen, aus der Einheit Herausgefallenen und ruht in sich in
vollkommener Einheit. Er ist das Nichts, dem das All entsteigt und sich
offenbart, aber in Ihm sind Nichts und All ungetrennte, géttliche
Einheit!

Schopfung bedeutet immer nur die eine aus der Einheit
herausgefallene, durch das Vergleichen erkennbar gewordene Halfte
der Ganzheit, deren Erganzungshalfte im Ungeoffenbarten geblieben
ist. Darum kannst du Gott - den Schopfer - in der Welt der Schopfung
nie finden, nie erkennen, weil Gott keine erganzende Halfte hat, mit
der man Ihn vergleichen kdnnte. Es gibt Uberhaupt keine Mdglichkeit,
Ihn mit etwas zu vergleichen, folglich gibt es auch keine Méglichkeit,
Ihn zu erkennen - Gott kannst du nur sein!

Hore, mein Kind: Es gibt nur ein ewiges Sein - nur einen Gott. In allem,
was lebt, lebt dieses eing, einzige Sein - lebt dieser eine, einzige Gott.
Gott ist die unteilbare Einheit, Er ist Gberall gegenwartig, Er erflillt das
ganze Universum. Das ganze Weltall lebt, weil Gott es mit seinem
eigenen, ewigen Sein belebt! Gott ist also wie ein Baum aus Leben - ein
Lebensbaum -, der sein eigenes Wesen der geschaffenen, erkennbaren,
von ihrer Erganzungshalfte abgespaltenen Welt - also dem Baum der
Erkenntnis des Guten und Bésen - hingibt und ihn belebt. Der
Erkenntnisbaum - die geschaffene Welt - lebt Gberhaupt nur dadurch,
daB der Baum des Lebens - Gott - sein eigenes Leben in seine Adern
einfléBt, in ihm lebt!

Die materielle Welt ist gleich einem Todesbaum: der Baum der
Erkenntnis des Guten und Bésen und der ihm innewohnende Gott ist
der Lebensbaum, der in allem, was geschaffen ist, lebt. Gott ist nur



Einweihung (277)

einer. Dieser eine, einzige Gott ist das Selbst, das innerste Wesen aller
Lebewesen. Gott ist berall gegenwartig, und da sich an demselben
Orte zwei Dinge nicht gleichzeitig befinden kénnen und nichts Gott an
irgendeiner Stelle des Weltalls verdrangen kann, kann auch tberall und
in allen Erscheinungen nur ein und derselbe Gott als das Selbst
gegenwartig sein. Gott ist unteilbare Einheit. Alle Lebewesen, alle
Pflanzen, Tiere, der Mensch selbst, sind Friichte am Baume der
Erkenntnis des Guten und Boésen, darum lebendig, weil der
Lebensstrom des Lebensbaumes durch ihre Adern stromt, weil der
Lebensbaum in ihnen lebt. Auch in mir, meine kleine Tochter! - Dein
Korper ist auch eine Frucht am Todesbaum, am Baume der Erkenntnis
des Guten und Bdsen und hat kein eigenes Leben. Auch in dir lebt der
Lebensbaum, weil dein Selbst auch ein Zweiglein vom groBen
Lebensbaume Gottes ist, und du lebst nur darum, weil Gott als dein
Selbst in dir lebt und deinen Kérper, deine Person lebendig erhalt.

Dadurch, daB du in einen Kérper hineingeboren bist, bist du ein
erkennbares Wesen geworden. Du hast dein BewuBtsein vom Nichts-All
- von Gott, von deinem wahren Selbst - getrennt. Du bist aus dem
gottlichen, paradiesischen Urzustand, wo alle
Offenbarungsmadglichkeiten, also alle Pflanzen, alle Tiere und der
Mensch selbst, noch in einer All-Einheit sind, in die Vielheit, in die
Differenzierung, hinausgefallen. Du bist eine Offenbarung, ein
Geschaffenes geworden. Folglich ist alles, was du hier auf der irdischen
Ebene bist, nur die erkennbare, aus Gutem und Bésem gemischte
Offenbarungshailfte der Einheit. Und da dein BewuBtsein in deinen
Korper versetzt ist, bist du in diesem Koérper erwacht, das heiBt, dein
BewuBtsein wurde mit dem Koérper identisch.

Von etwas ,essen' bedeutet ,identisch werden'. Denn was du issest,
daraus wirst du bestehen, das wirst du sein. Dadurch, daB sich dein
BewuBtsein mit dem Koérper identifizierte, hast du - symbolisch



Einweihung (278)

ausgedriickt -. von den Friichten des Baumes der Erkenntnis des Guten
und Bdsen gegessen und bist zugleich dem Reich des Todes verfallen.

Hoére aber: Dein Korper ist die Folge und das Resultat der Trennung, er
ist nur die sichtbare Halfte deines wahren Selbst. Die andere Halfte ist
im ungeoffenbarten, unbewuBten Teil deines Wesens geblieben. Wenn
du diese zwei Erganzungshalften miteinander vereinigst, kannst du in
die gottliche Einheit zurlickfinden! Es ist ganz unmadglich, die Einheit
koérperlich zu erleben: deine unsichtbare und unbewuBte Halfte auch
sichtbar, kérperlich zu machen und beide miteinander zu vereinigen.
Denn ein BewuBtsein kann nicht zwei Kérper beleben; wenn du das
Wesen deiner Erganzungshalfte in deinem Korper erleben wolltest,
wirde das den Tod bedeuten. Wenn er eben dadurch sichtbar
geworden ist, daB er sich von seiner Erganzungshalfte getrennt hat, so
mUiBte die Wiedervereinigung die Vernichtung des Kérpers nach sich
ziehen. Du kannst aber die géttliche Einheit mit deiner
Ergéanzungshaélfte dennoch im Koérper erleben: in einem
BewuBtseinszustand! Du kannst dein BewuBtsein ausdehnen,
erweitern, bis du dein UnbewuBtes vollkommen bewuBt machst, deine
ungeoffenbarte und unsichtbare Halfte bewuBt erlebst und so die
gottliche Einheit in deinem BewuBtsein verwirklichst. Du kannst dein
BewuBtsein, wahrend dein Koérper in der sichtbar geschaffenen Welt
weilt, wieder mit deinem wahren Selbst, aus welchem du
herausgefallen bist, zur vollkommenen Einheit verschmelzen und schon
im koérperlichen Dasein die Seligkeit - Gott erleben - Gott sein.

Dies Streben nach Wiedervereinigung liegt in allem, was geschaffen
wurde. Jedes Lebewesen sucht seine andere Offenbarungshalfte, um
sich mit ihr wieder zu vereinigen. Die positiven Erscheinungen - die
mannlichen - suchen die negativ-weiblichen und umgekehrt. Dies
Streben der positiven und negativen Kraft bildet sogar die tiefste
Struktur der Materie, besser gesagt: es gabe Uberhaupt keine Materie
ohne dieses Streben. Denn dies Streben nach der Einheit - nach dem



Einweihung (279)

Zustand: Gott zu sein - macht die Anziehungskraft zwischen den
positiven und negativen Kraften aus, und die ganze Welt ist auf diesem
Streben nach dem géttlichen Urzustand aufgebaut. Die Quelle aller
Krdfte in der geoffenbarten Welt ist eben dieses Streben. Die Natur
benitzt es, und in den Korper projiziert, entsteht daraus die sexuelle
Kraft.

Solange aber ein Lebewesen seine andere Halfte auBerhalb sucht, in
der geschaffenen, erkennbaren Welt, wird es die Einheit nie finden, weil
seine erganzende Halfte eben nicht drauBen, im Geoffenbarten, von
ihm getrennt, sondern ungetrennt von ihm im eigenen
Ungeoffenbarten, im UnbewuBten, ist. Kein Lebewesen kénnte da sein,
wenn es eine andere Halfte nicht im Ungeoffenbarten hatte. Schau,
meine Tochter, dich selbst an: Der Gegensatz all dessen, was du in
deinem bewuBten Teil bist und offenbar machst, ist in deinem
unbewuBten Teil enthalten, der aber dennoch auch zu dir gehért, der
auch du bist. Du findest deinen erganzenden Teil nicht auBerhalb -
auch du nicht in einem Manne aus Fleisch und Blut -, sondern nur im
unbewuBten Teil deines eigenen Selbst. Wenn du diese zwei Halften
deines Selbst im BewuBtsein vereinigst, hast du wieder in das Nichts-
All zurtiickgefunden, bist wieder mit Gott identisch geworden!

Und da in dieser Vereinigung, die sich in deinem BewuBtsein abspielt,
die ewige Sehnsucht deines geoffenbarten Wesens aufhdért, da es seine
Ergédnzung gefunden hat und mit ihr zu einer Einheit verschmolzen ist,
hort auch der sexuelle Wunsch deines Korpers ein fir allemal auf. Du
wirst in dir vollendet, du erlebst schon im kdrperlichen Dasein den
gottlichen Zustand: die Unsterblichkeit, die Seligkeit - es ist vollbracht!
Und da in jedem Lebewesen dasselbe eine, einzige Sein lebt, wirst du
gleichzeitig mit dem wahren Selbst jedes Lebewesens identisch, wenn
du in deinem wahren Selbst erwachst. Du wirst die Einheit mit Gott,
aber gleichzeitig auch die Einheit mit dem ganzen Weltall erlangen. Du
wirst dein BewuBtsein aus deinem Koérper, aus deinem personlichen



Einweihung (280)

Wesen hinausheben und das kosmische All-BewuBtsein erleben. Du
wirst dich in jedem Lebewesen, im ganzen Weltall - in Gott - als ,Ich'
fuhlen. Das bedeutet: Du issest wieder von den Frichten des
Lebensbaumes! Dann bist du aus der Welt der Wirkungen in die Welt
der Ursachen, aus dem Vergdnglichen in das Unvergangliche, aus dem
Geschaffenen in das Schopferische gelangt und aus dem Reiche des
Todes im Reich des Lebens, im ewigen Sein, auferstanden. Und das ist
Einweihung!»

Ptahhotep hort auf zu sprechen. Aber ich sehe diese goéttliche Einheit
verwirklicht in der unergriindlichen Tiefe seiner himmlischen Augen.
Unendliches Gliick, Ruhe und Frieden strémt aus diesen Augen in
meine Seele Uber. Ich sehe in seinem Blick die Erflllung der Wahrheit.

Dann segnet Er mich, und ich gehe.



Die zwolf Zwillingseigenschaften

Am anderen Abend stehe ich wieder vor Ptahhotep.

«Die Zeit ist da», sagt Er, «daB du die zwolf Zwillingseigenschaften als
nachste Ubungen vornimmst. Bei der Einweihung wirst du darin gepriift
werden. Hore also gut zu, und prage dir ein, was ich dir jetzt sage:

So wie ,Schweigen' und ,Reden' die zwei sich erganzenden
Offenbarungsformen derselben Kraft sind, so gibt es zwdlf
Eigenschaftspaare, die du zu beherrschen lernen muBt. Von nun an
wirst du nur vormittags im Tempel sein, dann gehst du in den Palast
zuriick und muBt jede Gelegenheit benlitzen, so viel als méglich unter
Menschen zu sein, denn es ist viel leichter, dieser Eigenschaften im
Tempel Herr zu sein als in der Welt. Hier begegnest du lauter dir
ahnlichen, nach der géttlichen Einheit strebenden Neophyten sowie den
schon in der géttlichen Einheit lebenden Priestern und Priesterinnen. In
der Welt bist du aber den verschiedensten Versuchungen ausgesetzt.
Du begegnest dort vielen, die kérperbesessen sind und auch dich
beeinflussen wollen. Die Gefahr zu fallen ist viel gréBer. Wenn du alle
Eigenschaften im Weltgetriebe meistern kannst, dann wirst du die
Einweihungsprifungen auch bestehen.



Einweihung (282)

Die zwolf Zwillingseigenschaften sind:

Schweigen - Reden
Empfanglichkeit - UnbeeinfluBbarkeit
Gehorchen - Herrschen

Demut - Selbstvertrauen
Blitzesschnelle - Besonnenheit

Alles annehmen - Unterscheiden kdénnen
Vorsicht - Mut

Nichts besitzen - Uber alles verfiigen
Ungebunden sein - Treue

Sich zeigen - Unbemerkt bleiben
Todesverachtung - Lebensschatzung
Gleichgultigkeit - Liebe

Die Erde durchlauft jetzt eine lange Periode, in der allmahlich
kérperbesessene und selbstsiichtige Menschen die Regierung
ubernehmen werden. Du weiB3t aber schon, daB dort, wo sich negative
Krdfte offenbaren, auch positive Krdfte zugegen sein miissen, jedoch
im Ungeoffenbarten. Wahrend dieser dunkeln Periode der Erde miissen
die S6hne Gottes, die die goéttlichen Gesetze der Selbstlosigkeit
offenbaren, allmahlich die irdische Ebene verlassen und sich auf die
geistige Ebene, in das Ungeoffenbarte, zurlickziehen. Sie werden aber
im UnbewuBten der Menschen weiterwirken, da sie eben das
UnbewuBte der Menschheit sein werden und sich in der Seele der reif
werdenden Menschen als Sehnsucht nach Befreiung und Erlésung
offenbaren.

Auf Erden werden der Machtwahn der einzelnen und die sich steigernde
Unzufriedenheit der versklavten Menschenmassen Jahrtausende
hindurch in immer bitterer werdenden Kampfen zusammenstoBen. Die
Jahrtausende standiger Kdmpfe und die Herrschaft von Habgier,
Eitelkeit, Neid, Rachsucht, HaB und anderen tierischen Eigenschaften



Einweihung (283)

wirden alles Schéne, Gute und Wahre ausrotten, wenn nicht die
gottliche Vorsehung dafir Sorge tragen wiirde, daB eine Einheit von
geistig verbundenen Menschen - unter der Fihrung der von der
geistigen Ebene wirkenden Séhne Gottes - die Fortdauer und
Weiterpflanzung des Wissens vor dem Vergessenwerden retten wirde.
Die Erde - wie ein jeder Planet - steht unter der Fliihrung einer hohen
geistigen Kraft, und diese Kraft offenbart sich durch die S6hne Gottes
in einer den Menschen angepaBten Weise. Diese Kraft wird durch eine
Schar geistig eingeweihter Menschen geoffenbart, die auf dem Wege
der Entwicklung den S6hnen Gottes gleichwertig geworden sind. Sie
arbeiten alle zusammen an dem groBen Werk: die Erde der Finsternis,
der Herrschaft der materiellen und héllischen Krafte - der Isolation - zu
entreiBen und zu erlésen. Jeder Eingeweihte nimmt an dieser Arbeit
teil, und da du auch eingeweiht sein wirst - auch du.

Um ein verwendbarer Mitarbeiter am groBen Werk zu werden, muf3
man erst die ganze Skala der Eigenschaftspaare beherrschen. Also
muBt auch du die Prifungen in diesen Eigenschaften bestehen.

Ihre Beherrschung bedeutet, daB du die Eigenschaften zur rechten Zeit
und am richtigen Orte gebrauchst. Dieselbe Eigenschaft, die am
richtigen Orte und zur richtigen Zeit gottlich ist, wird, am falschen Orte
und zur unrichtigen Zeit gebraucht, satanisch. Denn Gott schafft nur
Gutes, Schénes und Wahres. Es gibt keine schlechten Eigenschaften
und keine schlechten Krdfte, es gibt nur schlecht angewendete
Eigenschaften und schlecht angewendete Krafte!

Was das richtige Schweigen und Reden ist, hast du selber schon
erfahren. ,Schweigen' ist eine gottliche Eigenschaft, sie bringt Segen,
wenn man sie dort und dann gebraucht, wo und wann man schweigen
muB. Wenn man aber dort und dann schweigt, wo und wann man
reden sollte, wenn man zum Beispiel einen Menschen mit einem Wort



Einweihung (284)

vor einer groBen Gefahr retten kénnte und schweigt, so ist aus dem
gottlichen ,Schweigen' ein satanisches ,Verschweigen' geworden.

Wenn das ,Reden' am falschen Orte und zur unrichtigen Zeit erfolgt, so
wird aus der goéttlichen Fahigkeit des ,Redens' ein satanisches
,Schwatzen'.

Die eine Halfte der nachsten Zwillingsfahigkeiten, die ,Empfanglichkeit’,
ist gottlich, wenn man allem, was hochstehend ist - also dem Schénen,
Guten und Wahren gegeniber -, empfanglich und offen ist, Gott auf
sich einwirken |[&Bt und ihn in sich empfangt. Sie wird aber
verhangnisvoll und satanisch, wenn daraus eine charakter- und
willenlose ,BeeinfluBbarkeit' wird.

Ihre andere Halfte, die ,UnbeeinfluBbarkeit', bedeutet die Fahigkeit,
allen niedrigen Einfliissen und Wirkungen unerschitterlichen
Widerstand zu leisten. Leistet man aber auch den héheren Kraften
Widerstand, wird aus der goéttlichen ,UnbeeinfluBbarkeit' satanische
,Isoliertheit'.

Absolutes Gehorchen dem géttlichen Willen gegeniber ist die Pflicht
eines jeden Mitarbeiters am groBen Werke. Der Wille Gottes kann sich
unmittelbar durch dich selbst und auch durch andere Menschen
offenbaren. Gottes Willen erkennst du, wenn du alles, was von dir
verlangt wird, grindlich prifst, ob es auch mit deiner innersten
Uberzeugung libereinstimmt. Gott spricht zu uns durch unsere tiefste
Uberzeugung, da miissen wir unbedingten Gehorsam leisten. Gegen
unsere eigene Uberzeugung jemandem nur aus Feigheit, Angst,
eventuell aus ,Artig-sein-Wollen' oder sogar materieller Vorteile wegen,
also aus niedrigen, persodnlichen Griinden, zu gehorchen bedeutet
,Servilitat' und ist satanisch.



Einweihung (285)

,Herrschen': unwissenden und schwachen Wesen soll von der eigenen
Willenskraft abgegeben werden. Universelle Liebe soll, alle Krafte des
Volkes zusammenfassend, es zum allgemeinen Wohle fihren, ohne das
Selbstbestimmungsrecht der Menschen zu verletzen. Wer lieblos und
aus selbstslichtigen Griinden den eigenen Willen anderen aufzwingen
will und ihr Selbstbestimmungsrecht verletzt, macht aus der géttlichen
Eigenschaft des ,Herrschens' die satanische ,Tyrannei'.

,Demut' sollen wir dem Gottlichen, dem uns belebenden héheren
Selbst, gegenliber erleben. Du muBt dir dessen bewuBt sein, daB alle
schénen, guten und wahren Eigenschaften IHM gehoéren, daB seine
Person ein Offenbarungswerkzeug, ein Projektionsapparat des
Gottlichen, aber an sich nur eine leere Hulle ist. Du sollst die in dem All
sich offenbarende Gottheit - das ewige Sein - in dir erkennen und dich
ihm demutig ergeben. Nie aber sollst du dich irdischen oder
unterirdischen Machten unterwerfen und vor irdischen Formen auf die
Knie fallen. In diesem Falle wiirde aus der géttlichen ,Demut' ein
satanisches, feiges ,Sich-Demiitigen', wodurch du die dich mit ihrem
eigenen ewigen Sein belebende Gottheit verletzen wiirdest.

Wenn du ein guter Diener am groBen Werke der Erldsung der Erde sein
willst, darfst du nie vergessen, daB du nicht aus eigener Kraft lebst und
arbeitest. Jede Kraft stammt aus Gott, und alle Krafte, die du
offenbarst, stromen dir aus deinem hdheren Selbst - aus Gott - zu. Sei
dir dessen bewuBt, daB deine Person an sich ein Scheinwesen ist. Dein
wahres Wesen - die einzige, ewige Realitat in dir - ist Gott!
Selbstvertrauen bedeutet also Vertrauen in den deinem Herzen
innewohnenden Gott, nicht aber in dein Scheinwesen, in deine Person.
Das goéttliche ,Selbstvertrauen' ist zu jeder schdpferischen Tatigkeit
unerlaBlich und bedeutet eine innere Verbindung mit Gott. Wenn aber
eine Person sich einbildet, daB ihre Qualitaten und Krafte ihr gehdren
und nicht Gott, so wird aus dem gottlichen Selbstvertrauen satanisches
,Sich-Uberheben’.



Einweihung (286)

Als Mitarbeiter am groBen Werk muBt du dich auch blitzschnell
entscheiden kénnen. Du muBt lernen, ohne Zégern, augenblicklich, aus
verschiedenen Mdéglichkeiten die beste zu wahlen. Es kédnnen
Situationen eintreten, in denen nur ein Augenblick Verspatung die
Versaumnis einer einmaligen, unwiederbringlichen Gelegenheit
bedeutet. Wenn du vollkommen konzentriert, mit Gber jedem
Zeitbegriff stehender Geistesgegenwart, augenblicklich handeln kannst,
so offenbarst du Gottes Willen, und in diesem Falle ist die blitzschnelle
Entscheidung gottlich. Wenn man aber ohne Geistesgegenwart und
Uberlegung blitzschnell handelt und so die Konzentration verliert, dann
wird aus der géttlichen ,Blitzesschnelle' satanische ,Ubereilung'.

So muBt du also lernen, dir géttliche ,Besonnenheit' anzueignen. Du
muBt, bevor du handelst, dein Temperament ziigeln und mit viel
Geduld die Entscheidung in dir reifen lassen. Oft muBt du dir, um den
Willen Gottes zu erkennen, Zeit lassen, bis du die richtige Entscheidung
gefunden hast. Das bedeutet, mit ,Besonnenheit' arbeiten. Wenn man
aber die Besonnenheit unendlich ausdehnt und nie zur Entscheidung
gelangt, so wird aus der géttlichen ,Besonnenheit' eine satanische,
zweifelnde ,Unentschlossenheit’'.

Als ein nutzlicher Mitarbeiter am groBen Werke muBt du lernen, alles
anzunehmen, was dir das Schicksal bringt. Nicht die duBeren Umstande
geben dir deinen Wert, sondern nur der Grad, in dem du Gott
offenbarst. Deine inneren Werte kénnen weltliche Erniedrigungen oder
Demdutigungen nicht verkleinern oder vernichten. Aber
Verherrlichungen oder Lobgesange kdénnen sie auch nicht vergréBern.
So darf dich die Art, wie dich die unwissenden Menschen behandeln,
nicht bertGhren. Du bleibst, was du bist, ob man dich herabsetzt oder
ob man dich verherrlicht. Lerne mit allen Verhaltnissen zufrieden zu
sein und sie vollkommen unbewegt hinzunehmen. Wenn deine Arbeit
im groBen Werke von dir verlangt, daB du in groBer Armut lebst oder
aber daB du auf einem hohen Posten stehst und Uber ein groBes



Einweihung (287)

Vermdgen verfligst, so muBt du das eine wie das andere als Mittel zum
groBen Zweck betrachten. Keines darf deine innere Einstellung andern.
So gebraucht, wird das ,Alles-Annehmen' géttlich. Du muBt aber immer
erwagen - wenn dich auch in deinem Inneren nichts berihrt -, wann du
dich als Vertreter der hoheren Flihrung gegen Demditigungen oder
Beleidigungen verteidigen muBt - und wann du dich vor
Verherrlichungen bescheiden zurlickzuziehen hast. Das ,Alles-
Annehmen' darf nie in apathische ,Teilnahmslosigkeit' oder feige
,Charakterlosigkeit' entarten.

Wahle immer das Allerbeste, und gib dich nicht mit Minderwertigem
zufrieden. Du muBt das ,Schéne' vom ,HaBlichen', das ,Gute' vom
,Schlechten' oder ,Bdsen', das ,Wahre' vom ,Falschen' - das Gottliche
vom Satanischen - unterscheiden kénnen. Ohne vollkommenes
Unterscheidungsvermdgen ist man im groBen Werke unbrauchbar.

Wenn du aber von Nutzen sein willst, muBt du auch aus voller Kraft
;kdmpfen' kdnnen. Mit dem Schwert der Wahrheit sollst du gegen den
Schatten des Irrtums kampfen, um dem Gottlichen auf Erden zum Sieg
zu verhelfen. Nie darf aber aus der edlen und mutigen
,Kampfbereitschaft' sinnlose ,Zanksucht' werden.

Du darfst nicht vergessen, wenn du auch oft mutig kadmpfen muBt, daB
du mit geistigen Waffen kampfen sollst, um der Erde ,Frieden' zu
bringen. Du sollst kdmpfen, um das Zerrissene in eine Einheit zu
verwandeln und um zwischen Kédmpfende Frieden zu bringen. Nie soll
aber aus deiner Friedensliebe ein feiges oder bequemes ,Nicht-
kampfen-Wollen' werden.

Wenn du ein verwendbarer Mitarbeiter am groBen Werke der Erlésung
der Erde sein willst, muBt du auch ,Vorsicht' lernen, aber gleichzeitig
entscheiden kdénnen, zu welcher Zeit und an welchem Orte du diese
gottliche Eigenschaft gebrauchen sollst. Durch ,Vorsicht' kannst du dich



Einweihung (288)

und viele andere vor groBen Gefahren, vor Schaden und sinnlosen
Opfern retten. Aber aus Angst und Mangel an Selbstvertrauen sich
nicht getrauen, etwas zu tun, macht aus der géttlichen Eigenschaft der
,Vorsicht' satanische ,Feigheit'.

Du muBt unerschitterlichen ,Mut' besitzen. Du darfst dich vor keiner
Gefahr furchten. Du muBt allen Schwierigkeiten mutig entgegengehen
und jeden Angriff gegen das Géttliche mit Mut bekampfen, wenn es das
groBe Ziel erfordert. Nie darf aber der géttliche ,Mut' in
gottversuchende ,Waghalsigkeit' entarten.

Als Mitarbeiter am groBen Werke muBt du dich auch zum ,Nichts-
Besitzen' bekennen. Ob deine Aufgabe von dir vollkommene Armut
verlangt oder dich in den gréBten Reichtum versetzt: sei dir dessen
bewuBt, daB dir nie und nirgends etwas gehort, sondern alles Gottes
Eigentum ist, aus dem du deiner Aufgabe entsprechend etwas nur zum
Gebrauch bekommst. Wie es einem Wasserkanal gleichgiltig ist, ob
mehr oder wenige Wasser durch ihn flieBt, da das Wasser nicht ihm
gehort, so sollst auch du alles, was dir das Schicksal gibt, als etwas
betrachten, das von Gott kommt und das du weitergeben muBt. Wovon
du leben wirst, dartiber brauchst du dir keine Sorge zu machen. Du
bekommst genau so viel, wie du brauchst. Und wenn du noch so reich
warest, du muBtest deine Einstellung des ,Nicht-Besitzens' als
BewuBtseinshaltung immer wahren. Nie darf aber diese géttlich-
positive Einstellung in ein ,Sich-um-nichts-Kiimmern' und auch nicht in
,Verachtung-der-Materie' entarten. Du darfst von deinen Mitmenschen
nie erwarten, daB sie dich ohne Arbeit erhalten!

Auch die Materie ist eine Offenbarung Gottes, du muBt also die Materie
als etwas Gottliches wertschatzen, du muBt auch Uber sie herrschen
und verfigen. Du muBt die Kunst besitzen, immer so viel Materielles
herbeizuschaffen, als du zu deiner irdischen Aufgabe bendtigst ... Sei
dir dessen voll bewuBt: Solange du auf der irdischen Ebene weilst,



Einweihung (289)

muBt du mit, nicht aber ohne die Materie und auch nicht gegen die
Materie handeln. Es ist nétig, daB du die Materie zusammenfassen und
halten kannst, sie richtig gebrauchst und meisterst, sonst bist du den
irdischen Machten vollkommen ausgeliefert und kannst, ihnen
unterworfen, deine irdische Aufgabe nicht unabhangig und frei
ausfuhren. Gib aber acht, daB die géttliche Eigenschaft, Gber die
Materie herrschen zu kénnen, nie zur satanischen, selbstsiichtigen
,Besitzgier' ausarte.

Als Mitarbeiter am groBen Werk darfst du an keinen Menschen
gebunden sein. Erkenne in allen Menschen, was in ihnen goéttlich, was
irdisch und was hollisch ist. Liebe nicht die Person, sondern liebe in ihr
das Gottliche, dulde das Irdische und weiche dem Hoéllischen aus. Wenn
deine Aufgabe es verlangt, muBt du ohne Zégern den geliebtesten
Menschen verlassen kénnen, weil du immer vor Augen haben muBt,
daB, was in ihm der Liebe wiirdig, Gott ist und nicht die Person. Die
Person ist nur ein Offenbarungswerkzeug Gottes. Du kannst dieselben
Offenbarungen auch in anderen Personen finden und lieben. Liebe Gott
in jedem Menschen, dann wirst du an keine Person gebunden sein. Nie
darf aber dieses ,Nichtgebunden-Sein' sich in allgemeine ,Lieblosigkeit’
gegeniliber deinen Mitmenschen verkehren.

Menschen aber, in denen du Offenbarungen Gottes erkannt hast, sollst
du im Leben und im Tod treu bleiben. Du liebst deine Meister und deine
Mitarbeiter im groBen Werk, weil du in ihnen Gott erkannt hast. Du bist
Gott in ihnen treu, weil du ihre Person nur als Werkzeug Gottes liebst.
So wird diese Verehrung und Treue gegen deine Meister und
Mitarbeiter nie zur persénlichen Anbetung, zum ,Personenkult'.

Wenn du ein nitzliches Werkzeug im groBen Werk sein willst, so muBt
du die Kunst besitzen, deine eigene Person, wie ein gehorsames
Instrument, auch von der Offentlichkeit zu gebrauchen. Du muBt deine
Begabungen und Fahigkeiten vor Menschenmengen durch deine



Einweihung (290)

geistigen Krafte beleben, zum Héhepunkt und zum Strahlen steigern,
so, daB du deinen Geist durch deine Person, durch die Haltung deines
Korpers, durch die Bewegungen deiner Hande, durch die Ausstrahlung
deiner Augen, deines Blickes und durch deine Redekunst im hdchsten
Grade offenbarst und die Menschen unter deinen EinfluB bringst, sie
auf eine hohere geistige Stufe mitreiBest. Du muBt also deinen Geist
durch deine Persénlichkeit vor der Offentlichkeit ohne Scham, ohne
Hemmungen zeigen kénnen. Nie darf aber die Kunst des ,Sichzeigens'
den Teufel der Eitelkeit in dir wecken und in eine Selbstgefalligkeit, in
ein mit deinen Gottesbegabungen Auffallen- und Prahlenwollen
entarten. Wenn Menschenmengen dich begeistert feiern und bejubeln,
so muBt du ununterbrochen im BewuBtsein tragen, daB die Menschen
nicht von deiner Person, - die nur eine leere Hille ist, - sondern von
Gott begeistert sind, DER sich durch deine irdische Hiille geoffenbart
hat.

Wenn du dich im Gebrauch der Kunst des ,Sichzeigens' nicht dem
Teufel der Eitelkeit auslieferst, dann wird dich nicht im geringsten
stdéren, wenn du - in der Erflllung anderer Aufgaben - unter den
Menschen wiederum vollkommen unbemerkt und unbedeutend bleiben
muBt. Du darfst in diesem Falle deine Féhigkeiten nicht zeigen, sondern
unter den Menschen, wie einer von vielen, ohne auffallen und
herausragen zu wollen, unbemerkt verschwinden. Nie darf aber dieses
bescheidene ,Unbemerktbleiben' in eine persdnliche
Selbstunterschatzung und Selbstvernichtung entarten. Deine
Menschenwirde muBt du immer in deinem Herzen tragen.

Wenn du ein brauchbarer Mitarbeiter am groBen Werke sein willst,
muBt du die Prifung der vollkommenen Todesverachtung bestehen. Du
muBt die unerschitterliche Uberzeugung haben, daB es iiberhaupt
keinen Tod gibt. Wenn dein Kdrper verbraucht ist, so streift dein Selbst
ihn ab. Das Selbst ist aber ein Zweig des Lebensbaums, das Leben
selbst, und das Leben ist unverganglich. Wenn du in deinem



Einweihung (291)

BewuBtsein mit dem Leben identisch geworden bist, wirst du auch vor
dem Tode - wenn deine Aufgabe dich in Lebensgefahr bringt - nicht
zurickschrecken, sondern mit unerschitterlicher Todesverachtung der
groBten Gefahr entgegenschauen. LaB aber die ,Todesverachtung' nie
in eine Geringschatzung des Lebens, also in ,Lebensverachtung'
ausarten.

Du muBt das Leben lber alles schatzen. Das Leben ist Gott selbst. In
allem, was lebt, offenbart sich das ewige Sein. Du darfst dich nie
sinnlos der Gefahr aussetzen. Schatze das Leben auch in deinem
Korper, lebe mit Freude. Nie soll aber die Freude am Leben
Selbstzweck werden und in ,Sinnlichkeit' ausarten.

Und zuallerletzt muBt du die allerschwerste Priifung bestehen: die der
,Liebe' und der ,grausamen Liebe': der ,Gleichgliltigkeit'. Dieses letzte
Eigenschaftspaar bildet schon auf der irdischen Ebene eine untrennbare
Einheit. Wann immer du die eine Halfte offenbar machst, so offenbart
sich unwillktrlich auch die andere.

Du muBt deine personliche Einstellung, deine persdnlichen Neigungen
und Geflhle vollkommen aufgeben: so lieben kénnen, wie Gott selbst
liebt, alles lieben, ohne Unterschied lieben! Mit allem in der Einheit des
ewigen Seins verbunden lieben. So wie die Sonne mit vollkommener
Gleichgiltigkeit auf das Schéne und das HaBliche, auf das Gute und das
Bdse, auf das Wahre und das Falsche scheint - sie liebt -, so muBBt du
das Schoéne und das HaBliche, das Gute und das Bose, das Wahre und
das Falsche ohne Unterschied, mit vollkommener Gleichgultigkeit
lieben. Die allerhéchste, géttliche Liebe ist die vollkommen
gleichgiiltige Liebe! Es muB dir vollkommen gleichgiltig sein, ob etwas
oder jemand schon oder haBlich, gut oder bése, wahr oder falsch ist,
du muBt alle mit der gleichen Liebe lieben, Du muBt lernen, daBB das
Schéne ohne das HaBliche auch nicht da ware. Du muBt lernen, daB
das Gute ohne das Bose auch nicht da ware. Du mufBt lernen, daB3 das




Einweihung (292)

Wahre ohne das Falsche auch nicht da ware. Und so muBt du alle gleich
lieben. Du muBt erkennen, daB das Schoéne und das HaBliche, das Gute
und das Bdse, das Wahre und das Falsche nur einander erganzende
Spiegelbilder des Unaussprechlichen sind, das wir - nur um ein Wort zu
haben -,Gott' nennen.

Wenn fiir jedes Lebewesen vollkommen gleiche, gleichgiltige Liebe aus
dir strahlt, wird sich dieser Liebe in keinem Falle mehr personliche
Neigung beimischen. Du wirst alles vom Standpunkt des groBen
Ganzen betrachten, und wenn der Standpunkt des Allgemeinen gegen
den Standpunkt der einzelnen Personen verstoBt, wirst du ohne Zogern
den Standpunkt des Ganzen vertreten und die Interessen der einzelnen
riicksichtslos tbergehen. Diese Riicksichtslosigkeit muB aber immer in
der universellen, gottlichen Liebe wurzeln und darf nie aus einer
persénlichen Abneigung stammen.

Du muBt aber deine unpersodnlich gewordene, gleichglltig-grausame
Liebe deinen Mitmenschen gegenlber auch in solchen Fallen
offenbaren, in denen ihre Seele eventuell nur um den Preis ihres
irdischen Wohles zu retten ist, auch dann, wenn sie dir persénlich am
ndchsten stehen. Du muBt eventuell auch gleichgliltig zuschauen
kdénnen, wie deine Geliebtesten in die groBten Gefahren hineingeraten
und darfst sie, wenn sie auf gewdhnliche Mittel nicht reagieren, weder
mit geistiger Gewalt, mit Hypnose, noch mit magischen Mitteln
zurickhalten, wenn ihr Seelenheil es so verlangt. Lieber soll ein Mensch
materiell oder kérperlich zugrunde gehen, sogar sterben, als daB seine
Seele verlorengeht. Du muBt unbedingt die Rettung seiner Seele
unterstiitzen. Ebenso wie Gott sich in keine Angelegenheiten der
Menschen mischt, sondern ihnen ihren freien Willen [aBt, so muBt auch
du deinen Mitmenschen ihren freien Willen lassen und sie niemals mit
Gewalt zu etwas zwingen. Deine Hilfsbereitschaft soll alles vom
Standpunkt des seelischen Heils und nicht vom irdischen und
kérperlichen Wohl aus betrachten. Nie darf aber diese géttlich-



Einweihung (293)

grausame Liebe in ,Lieblosigkeit' entarten, und nie darfst du einem
Menschen aus personlicher Abneigung nicht helfen wollen, wenn du ihn
mit irdischen Mitteln retten kannst.

Das sind die allerschwersten Priifungen, weil du deine persénlichen
Geflihle aufgeben und ausschalten muBt. Nur wenn du die
vorhergehenden elf Eigenschaftspaare vollkommen beherrschest,
kannst du die Stimme Gottes so klar vernehmen, daB du mit Sicherheit
flhlst, was du auch in den schwersten Fallen aus wahrer Liebe tun -
und was du nicht tun sollst!

Dann aber wirst du nicht mehr fehlen konnen, denn du wirst die Liebe
selbst sein! Und die Liebe kann alles nur aus Liebe tun. Du brauchst
nichts anderes zu tun, als dein Selbst auszustrahlen, zu sein, und das
ganze All wird aus deiner Warme, aus deinem Licht und aus deiner
Kraft schopfen kénnen. Dann bist du selbst géttlich geworden, dein
BewuBtsein wurde mit Gott selbst identisch! Du bist aus der Welt des
Baumes der Erkenntnis des Guten und Bdsen, also aus dem Reich des
Todesbaumes, wo alles in Trennung und Spaltung erscheint, ins Reich
des Lebensbaumes, ins Reich der géttlichen Einheit, zuriickgekehrt. Du
issest wieder von den Friichten des Lebensbaumes, und von diesen
Friichten gibst du auch den nach dir Kommenden zu essen, damit alle
in die Einheit des unsterblichen, ewigen Lebens, in das ewige Sein - in
Gott - heimkehren.»

O Du Gottesvertreter! Nie werde ich deine Worte vergessen. Sie haben
sich so tief in meine Seele eingepragt, daB ich mit dem Sinn dieser
Worte Identisch geworden bin. Sie sind mir ins Blut, ins Knochenmark
Ubergegangen, und nach dieser Belehrung bin ich nicht mehr dieselbe,
die ich vorher war.

Meine Aufgabe aber ist: all dies zu verwirklichen.



Einweihung (294)

Die Lowen

Am nachsten Tag ist ein groBes Fest.

Wie Ublich kleidet mich Menu an, schnallt mir die vergoldeten Sandalen
um, dann betrete ich meinen Empfangsraum, wo die Hofdamen und
Roo-Kha, der Oberschatzmeister, mit den zwei Schmucktragern
warten. Roo-Kha tritt zeremoniell zu den Schmucktragern und 6ffnet
die Kassette. Dann kommt die rangerste Hofdame, meine gewesene
Haupterzieherin, hebt den prachtvollen goldenen Kragen heraus, tritt
zeremoniell zu mir und legt den goldenen Kragen um meine Schultern.
Dann befestigt sie ebenso feierlich den Kopfschmuck mit der goldenen
Schlange auf meinem Kopftuch und schlieBlich meine Arm- und
FuBbander. Ich stehe da wie eine Statue, bewegungslos und wurdig.
Ich benehme mich tadellos, dabei mdchte ich aber am liebsten Roo-Kha
tichtig am Bart zerren, denn er schaut mich wieder so frech an. Er ist
kein schlechter Mensch, hat in seinem Blute auch etwas von den
Soéhnen Gottes, er ist sehr klug und schlau, er sieht auch in die
Menschen hinein und nutzt diese Gabe nicht zu sehr aus. Wenn er sich
vor mir verbeugt, so tut er es nicht aus der Verehrung des
Oberschatzmeisters vor der Kénigin, sondern er verbeugt sich als
"Mann" vor meiner weiblichen Schénheit und schaut mich dabei mit
gierigem Blick an. Frecher Mensch! Dabei sieht er, daB ich in ihn
hineinschaue, und er weiB, daB ich seine Gefuhle klar sehe. Aber ich
denke an Ptahhoteps Worte: «In jedem Lebewesen wirkt das Streben
nach der géttlichen Einheit. Das Mannliche sucht das Weibliche, das
Weibliche sucht das Mannliche, das ist die Anziehung zwischen den
zwei Offenbarungsformen der schépferischen Krafte ...» - und ich



Einweihung (295)

verstehe Roo-Kha. Diese Kraft wirkt auch in ihm, und er kann nichts
dafiur, daB ich ihm gefalle. Das ist der Grund seiner Frechheit. Ohne
diese Kraft wirde er sich nicht um mich kimmern. Im geheimen bin
ich eigentlich gar nicht bose, daB er meine Schénheit bewundert ...

Nach den Ankleidezeremonien begleiten mich die Hofdamen und Roo-
Kha zum Pharao. Ach! Wie schén ist mein Vater in seinem Festgewand!
Wie ein verkorperter Gott! Wir gehen alle aus dem Palast zu den
Wagen, die schon warten. Irgendein Gebdude soll heute eingeweiht
und seiner Bestimmung Ubergeben werden.

Vater und ich besteigen den goldenen Wagen, und Vater ergreift die
Zigel aus den Handen des Warters. Der Wagen mit den Léwen!

Noch als ich klein war, hat mich Vater schon auf Wagenfahrten
mitgenommen. Ich muBte neben ihm stehen, und er erklarte mir, wie
ich mit elastischen Gegenbewegungen das Riitteln des Wagens
ausgleichen sollte. Ich muBte meinen ganzen Koérper vollkommen
gelockert halten, um den Bewegungen des Wagens sofort und
entspannt folgen zu kédnnen. Wenn der Wagen mich hin und her und
auf und ab schuttelte, machte ich, auf den FuBspitzen stehend, mit den
FGBen, in den Knien und dem ganzen Koérper wippend, die
Gegenbewegungen.

Diese Wagenfahrten waren immer sehr lustig, wir hatten am Anfang
viel iber meine Ungeschicklichkeit zu lachen. Vater lieB die Léwen
zuerst langsam gehen, dann allmahlich traben, aber im Augenblick, in
dem die Léwen zu rennen begannen, warf mich der Wagen hin und her,
und ich hatte natirlich Angst. Anstatt mich zu lockern, klammerte ich
mich krampfhaft an Vaters Hande, Kleid und Girtel. Vater lachte von
Herzen, und mit unendlicher Geduld zeigte er mir wieder und wieder,
wie ich mich aufrecht halten konnte. SchlieBlich lernte ich die richtigen
Gegenbewegungen, und ohne mich an Vater oder an der Wagenkante



Einweihung (296)

festzuklammern konnte ich mich, auf den FuBspitzen, aufrecht und
gerade halten.

Ach, wie herrlich war es dann, im rasenden Wagen sicher und
scheinbar bewegungslos zu stehen wie Vater! Wir unternahmen oft
weite Wagenfahrten. Es war ein wundervolles Gefiihl, mit den
galoppierenden Léowen so dahin zu sausen. Die Ldwen genossen es
auch, daB sie sich auslaufen konnten, und nicht nur wir - Vater und ich
-, sondern auch die Lowen lachten vor Gliick. Mein Kérper wurde durch
diese Wagenfahrten muskulds, kraftig und dabei so elastisch, als ob ich
mich jeden Tag im Ringkampf gelibt hdtte. Der kleinste Muskel wurde
gebraucht, muBte mitarbeiten und augenblicklich auf die Bewegungen
des Wagens reagieren. Es war wie ein standiger Tanz, der aber
unsichtbar blieb, da nicht wir tanzten, sondern der Grund unter uns
fortwahrend dahin tanzte.

Als ich finfzehn Jahre alt wurde, lehrte mich Vater die Lowen lenken.
Was fir ein wunderbares Gefuihl war es, diese prachtvollen, riesigen
Tiere in meiner Macht zu haben! Sie reagierten auf die geringste
Regung meines Willens und waren so tberempfindlich, daB sie alles,
was ich wollte, ohne den Zligel zu bewegen, unmittelbar ausfihrten.
Doch lieB mich Vater nie, nicht einmal mit meinem Lieblingsléwen, der
ausgesprochen in mich verliebt und immer eiferstichtig war, allein
fahren, weil die Léwen immer ihre Selbstandigkeit behielten und nur
ein Eingeweihter sie vollkommen beherrschte. Wenn ich eingeweiht
werde, habe ich die Hoffnung, die Léwen allein lenken zu dirfen!

Jetzt, auf dem Weg zu einem offentlichen Fest, fahrt Vater mit den
Lowen wiurdig zurtickgehalten, und ich stehe als seine Frau neben ihm.
Ich bin stolz auf Vater. Er ist noch sehr jung, kraftig und herrlich schén.
Sein Korper und sein schdénes Gesicht - besonders jetzt, da er Gber die
Léwen herrscht - strahlen eine ungeheure Willenskraft und
Konzentrationsfahigkeit aus. Auf den FuBspitzen balancierend, nimmt



Einweihung (297)

sein Korper jede Bewegung des Wagens auf, so daB er bewegungslos
dazustehen scheint, so sicher, als ob er der Sonnen-Gott selber ware.

Wir erreichen unser Ziel, und die langweiligen Zeremonien beginnen.

Ich mag diese 6ffentlichen Feste nicht. Es ist immer dasselbe. GroBe
Menschenmengen, marschierende Soldaten, Vornehme - und ich mu
wahrend unendlich lang scheinender Zeit dasitzen und bewegungslos
zuschauen, bis alles endlich beendet ist. Dann soll ich mit den
Vornehmen freundlich sprechen und muB dabei die vielen albernen und
falschen Gedanken hinter ihren schmeichelnd-demitigen Gesichtern
sehen. Es ist noch ein Gliick, daB sich unter den vielen falschen
Hoéflingen, die nur ihren Machtwahn und ihre Eitelkeit befriedigen
wollen, auch einige ehrliche und treue Mitarbeiter Vaters und
Ptahhoteps befinden. Da ist zum Beispiel ein Offizier, den seine
Strahlung wie leuchtender Golddampf umgibt. Ich frage Vater ganz
leise: «Wer ist das?»

Er antwortet ebenso leise: «Thiess-Tha heiBt er, er ist seit kurzer Zeit
Offizier, hat aber solch hervorragende Qualitaten - wie du es an seiner
Ausstrahlung siehst -, daB ich aus ihm einen Heerflihrer machen will.»

Die Zeremonien sind immer dieselben. Nur mit dem Unterschied, daB
wir einmal auf der Palastterrasse, einmal auf einer groBen Tribline, ein
anderes Mal auf der Tempelterrasse sitzen. Einmal wird ein neues
Gebaude eingeweiht, ein anderes Mal kommt eine Expedition nach
Hause, die in Nachbarldndern Tauschhandel trieb, und die Ubergabe
der Tauschwaren wird gefeiert, dann nehmen wir teil an einem
Erntefest und an verschiedenen Tempelfesten, die ich schon deshalb
nicht gern habe, weil die groBe Masse keine Ahnung von der Bedeutung
der Zeremonien hat und, anstatt Gott in den verschiedenen
Erscheinungsformen, die durch die symbolischen Bilder dargestellt sind,
anzubeten, die Symbole selbst anbetet.



Einweihung (298)

Aber einmal ist auch das langweiligste Fest beendet, und wir kénnen
nach Hause und wieder wir selbst sein.

Nein, ich moéchte nie Pharao sein! Die Angelegenheiten des Landes
interessieren mich tGberhaupt nicht. Gesetzlich ware ich der
Thronfolger, aber Vater spricht nie davon und kiimmert sich auch nicht
viel um meine Vorbereitung auf die Aufgaben eines Pharao. Ich weiB,
daB Ptahhotep und Vater die Fahigkeit besitzen, sich Uber die Ebene
der Zeit zu erheben, kdnnen die Vergangenheit und die Zukunft als
Gegenwart sehen erleben. In mir beginnt diese Fahigkeit auch zu
erwachen, ich sehe schon oft Teile der Zukunft, aber wenn ich meine
eigene Zukunft sehen moéchte, erscheint vor meinen Augen immer nur
ein dichter Nebel, der alles bedeckt. Vater kennt aber meine Zukunft,
und da er mich nicht schon jetzt als Mitregenten einsetzt, ahne ich, daB
ich nie Pharao werde. Dieses Vorgeflhl hatte ich ohnehin. Es [aBt mich
kuhl, da ich viel lieber Priesterin im Tempel sein méchte.
Merkwirdigerweise sehe ich aber in der Zukunft auch keine Bilder, die
mich im Tempel als Priesterin zeigen wirden. Ich sehe nur Nebel ...

Ich bin immer froh, wenn ich nach solchen Festlichkeiten am anderen
Tag wieder im Tempel bin. Dort flihle ich mich wohl, in der reinen,
geistigen Atmosphare.



Telepathische Ubungen

Ptahhotep IaBt mir eines Tages sagen, ich solle mich am Abend
melden. Als ich vor ihm stehe, sagt er: «Du hast die bisherigen
Vorbereitungsprifungen gut bestanden und darfst versuchen, mit
jemand ganz bewuBt in geistige Verbindung zu treten. Diese Ubungen
gelingen besser nach Sonnenuntergang, denn die Sonnenstrahlen
wirken eben auf die Nervenzentren und Driisen anreizend und
anregend, die dem koérperhaften Offenbarwerden des Geistes dienen
und so das BewuBtsein an die Materie heften. Die Strahlen der Sonne
Uben eine den geistigen Offenbarungen entgegen gesetzte Wirkung
aus. Nach Sonnenuntergang hort diese Wirkung auf, das BewuBtsein
kann sich von bestimmten Nervenzentren I6sen und sich ins Geistige
zurickziehen. Die Lebewesen gehen schlafen. ,Schlafen' bedeutet, das
BewuBtsein aus dem Korper in den Geist zurtickzuziehen. Und die
meisten Menschen die tieferen Grade des Geistes nicht bewuBt
erreichen kénnen, verlieren sie ihr BewuBtsein - sie schlafen ein. Mit
Ubung vermag man die Widerstandskraft seiner Nerven so zu
entwickeln, das BewuBtsein bis zum tiefsten Grade beibehalten werden
kann, wodurch die tagstiber ruhenden Nerven- und Gehirnzentren aktiv
werden und alles durchdringenden Schwingungen des Geistes, des
Selbst, aufnehmen und weiterlenken. So wird eine Verbindung in die
Ferne, also eine telepathische Verbindung, mdglich. Ein Anfanger
beginnt besser nach Sonneuntergang, da er die Sonnenwirkung nicht
gegen sich hat. Spater wird man fahig, zu jeder Zeit eine telepathische
Verbindung herzustellen.



Einweihung (300)

Die Ubung besteht darin, daB man die ganze Aufmerksamkeit wie jeder
Konzentrationsiibung auf einen einzigen Gedanken fixiert. Denke also
vollkommen konzentriert an die Person, mit der du in Verbindung
treten willst - du darfst mit deiner Vorstellungskraft nachhelfen: mit
geschlossenen Augen stellst du sie dir vor, du siehst sie in deinem
Innern ihre Gestalt, ihr Gesicht, ihre Augen, und bildest dir ein, du
seiest sie und sie du, bis du tatsachlich das Gefiihl hast, daB ihre
Hande deine Hande sind und dein Korper der ihre, bis du also die
vollkommene Identitat erlebst. Wenn du dies erreicht hast, dann denke
klar und konzentriert den Gedanken, den du Ubermitteln willst. Denke
ihn mit dem intensiven BewuBtsein, daB du die betreffende Person bist
und sie in dir diesen Gedanken denkt.

Diese Ubung hat drei Phasen: Zuerst tibst du in der Anwesenheit der
Person, mit welcher du einen Kontakt schaffen willst, und zwar so, daB3
sie sich auf dich einstellt.

Spater wirst du dieselbe Ubung zu einer im voraus vereinbarten Zeit
aus der Ferne wiederholen, wobei jeder weiB3, daB der andere sich auf
ihn konzentriert.

SchlieBlich wirst du durch einen Fernkontakt etwas mitteilen, ohne dafB
der andere davon im voraus weil3. Diese drei Phasen bilden die positive
Halfte der telepathischen Ubungen. In diesen willst du etwas mitteilen.
Die negative Halfte der Ubung besteht darin, daB du eine telepathische
Mitteilung Gibernehmen und verstehen muBt. Diese Ubung zerféllt auch
in drei Phasen: Zuerst machst du dich empfangsbereit und leer in
Anwesenheit der Person, von der du etwas libernehmen willst, dann
allein zu einer im voraus vereinbarten Zeit, wonach du weiBt, wann und
wer sich auf dich konzentrieren wird - und schlieBlich muBt du alle
telepathischen Botschaften aufnehmen, ohne zu wissen, wann und wer
sich auf dich konzentrieren wird.



Einweihung (301)

Du wirst schlieBlich so weit entwickelt sein, daB du auf jede Botschaft
aus der Ferne - zu jeder Zeit und von jeder Person - sofort reagierst.
Was immer du tust, du wirst fihlen, wenn sich jemand auf dich
konzentriert und seine Stimme wie von innen héren. In einem noch
hoheren Grad der telepathischen Verbindungen hérst du nicht nur die
Stimme, sondern siehst auch das Bild dessen, mit dem du verbunden
bist. Seine Gestalt, sein Gesicht und besonders seine Augen werden in
dir gleich einem Phantom, wie ein Traumbild, auftauchen. Wenn du
diesen Grad erreichst, wirst du die Fesseln der Materie - deines Korpers
- nicht so driickend empfinden, da die Isolation dann weitgehend
vermindert ist. Du wirst die Freiheit des Geistes schon im Kdérper
genieBen.

Wenn du eine telepathische Verbindung schaffen willst, gelingt es
natlrlich am besten in der Nacht. Dann ist das BewuBtsein nicht so
stark mit eigenen Gedanken besetzt, der Mensch ist weniger isoliert, er
ist passiv, und deine telepathische Ausstrahlung wird seine
Nervenzentren besser erreichen kénnen. Die Nervenzentren der
meisten Menschen sind noch dermaBen latent, so schwach entwickelt,
daB eine sehr kraftige Einwirkung nétig ist, damit sie uns Uberhaupt
wahrnehmen. Wenn sie schlafen, kannst du es erreichen, dal3 sie von
dir trdumen und im Traum deine Botschaft aufnehmen. Die Ubung wird
dir alle Gesetze der Telepathie zeigen, auch, wie du sofort bemerken
kannst, ob jemand besetzt ist, oder auch, wie du dich selber isolieren
kannst, wenn du dich schon auf etwas konzentriert hast. Einander
storen, das tun nur Anfanger!

Jeden Abend wirst du diese Ubungen nach meinen Vorschriften
machen.

Und jetzt gehen wir zur Praxis Gber. Setze dich mir gegeniber, schlieBe
deine Augen und versuche, mir einen Gedanken mitzuteilen.»



Einweihung (302)

Ich setze mich Ptahhotep gegeniiber und konzentriere mich auf Ihn.
Ich bilde mir ein, daB ich Ptahhotep bin und flihle, als ob meine Hande
und FiiBe, mein ganzer Kérper seine Hande, seine FiBe, sein Kérper
waren. Dann denke ich konzentriert diesen EntschluB3: «Ich, -
Ptahhotep, - will aufstehen und die Haare dieses kleinen Wesens da, -
meine, - streicheln.» Denn aus Ptahhoteps Handen strahlt eine
wunderbare Kraft, und ich bin immer gliicklich, wenn er seine Hand auf
meinen Kopf legt.

Im nachsten Augenblick steht Ptahhotep auf und legt seine
segensreiche Hand auf meinen Kopf und streichelt meine Haare. Meine
Konzentration war also gelungen; zwar sieht Ptahhotep meine
Gedanken auch dann, wenn ich keine telepathische Verbindung mit ihm
herstellen will.

«Gut», sagt er lachelnd, «ich habe deine Gedanken nicht nur deshalb
lesen kdnnen, weil ich sie ohnehin sehe, sondern weil du dich wirklich
gut konzentriert hast. Dein Lowe hatte auch gespulrt, was du gewollt

hast.»

«Mein Lowe, Vater meiner Seele? Das glaube ich schon. Aber ein
Mensch?!»

«Geduld, mein Kind. Mit der Zeit wird alles gehen. Jetzt versuchen wir
es umgekehrt: ich werde dir einen Gedanken uUbermitteln. Mache dich
leer und empfanglich.»

Ptahhotep setzt sich, und ich tue, was er sagt. Im nachsten Augenblick
hére ich seine Stimme von innen her, wie aus meinem eigenen Herzen:

«Sobald du dir in den Eigenschaftszwillingspaaren gentigend
Selbstbeherrschung angeeignet hast, ist es Zeit, daB ich dir, vor der
Einweihung, die letzten Geheimnisse enthlle.»



Einweihung (303)

Ich 6ffne meine Augen und frage mit freudiger Erwartung: «Bin ich also
der Einweihung nahe?»

Ptahhotep lachelt: «Da du meine Botschaft gehort hast, bist du reif, sie
zu empfangen, nur muBt du dich vorher noch in der
Selbstbeherrschung vervollkommnen.»

Ich springe auf und, mich an seinen Hals werfend, kiisse ich seine
Wangen, daB es nur so knallt. Ptahhotep umarmt mich und sagt laut
lachend: «Siehst du, siehst du, wie du dich beherrschen kannst! Du
hast der Wirkung der geistigen Einheit nicht widerstehen kénnen. Das
Einssein unseres Geistes hast du erlebt, die Kraftquellen dieser Einheit
stromten in deinen Koérper, und dein Kérper will jetzt an der Freude der
Einheit teilhaben. Aber vergiB nicht: Was auf der geistigen Ebene
gottlich ist, weil es den Gesetzen des Geistes entspricht, wird auf der
materiellen Ebene satanisch, weil es den Gesetzen der Materie
entspricht. Einheit im Geiste ist mdglich, Einheit im Kdrper dagegen
nicht; zwei Kérper kénnen nicht an demselben Orte sein. Aus dem
Streben nach Einheit suchen die Menschen daher durch den Kérper sich
zu vereinen und gleiten dadurch in Sexualitdt ab. Die Natur nitzt das
Streben nach der Einheit - nach dem einstigen paradiesischen Zustand
- aus und benitzt es, um neue Nachkommen zu zeugen. Die grof3e
Enttauschung ist nur, daB die Sexualitat keine Einheit schaffen kann.
Was unmadglich ist, bleibt unmdéglich, und alle Lebewesen, abgesehen
davon, daB3 sie vom Kraftverlust mide sind, werden nach dem
sexuellen Verkehr traurig. Denn die Seele bleibt unbefriedigt, die
Sehnsucht nach der paradiesischen Einheit wirkt weiter, und die Natur
erlistet aus dieser unbefriedigten Sehnsucht immer neue Nachkommen.
Nun, es ware fir dich sehr, sehr zu wiinschen, daB du das Streben
nach Einheit nicht ungehemmt in deinen Kdrper strémen lieBest. Denn
ich bin gewappnet genug, daB ich deiner bezaubernden Schénheit
widerstehe, aber es kann jliingere, unerfahrene Menschen geben, die
dir, wenn du ihnen so an den Hals springst, nicht widerstehen! Aber da



Einweihung (304)

rate ich natirlich umsonst», sagt Ptahhotep lachelnd, «es fehlen dir
eben die Erfahrungen. Und dieser Unerfahrenheit verdanke ich jetzt
deine vehementen LiebesauBerungen.»

«Vater meiner Seele», sage ich, «du bist mir aber nicht bése?»

Ptahhotep lachelt: «Nein, nein, mein Kindchen, bdse bin ich gar nicht.
Solange du nur mich umarmest, ist noch alles in Ordnung. Aber sei mit
anderen Mannern sehr, sehr vorsichtig! Je hoher du im Geiste steigst,
desto unwiderstehlicher werden deine Ausstrahlungen. Du brauchst gar
nicht so nahe an einen Menschen heranzutreten, um deine
Anziehungskraft wirken zu lassen. Sei sehr vorsichtig, daB du nicht
verderblich auf die Manner wirkst.»

«Vater», frage ich ihn erschrocken, «meinst du, daB ich nicht geistig
genug bin? Du siehst, wie erfolgreich ich meine Ubungen mache. Und
Mentuptah ist mit mir auch sehr zufrieden, ich weiB meinen Kérper und
meine Nervenzentren schon in einem sehr hohen Grade zu
beherrschen. Ich habe alle Vorpriifungen bestanden.»

«Ja», sagt Ptahhotep, «geistig bist du schon wach und Herr Gber
deinen Korper. Aber gleichzeitig bist du auf der kdrperlichen Ebene
unvorsichtig offen. Du schiebst den Riegel nicht vor diese Tire, nicht
weil du nicht kénntest, sondern weil du es nicht immer willst. Du
schitzest deinen Korper nicht genligend gegen die hohe Frequenz
geistiger Schwingungen, und das ist eine standige Gefahr flr deine
Nervenzentren. Wenn deine geistigen Krafte in den Kdrper treten,
leitest du diese hohen Frequenzen untransformiert in deine niedrigen
Nervenzentren, und die Gefahr besteht dann, daB die héheren, feineren
Nervenzentren ausbrennen und zugrunde gehen. Es ware schade um
dies feine Instrument. Selbstbeherrschung hast du genug, wenn du
willst, aber oft wirfst du die Ziigel vor lauter Ubermut fort. Du willst



Einweihung (305)

eben manchmal keine Selbstbeherrschung ausiiben. Sei wach, mein
liebes Kind, sei immer wach!»

Oh Ptahhotep, mein lieber, treuer Meister! Du sahest schon damals,
unvermeidlich kommen wirde, aber du wolltest mich dennoch retten!
Aber der beste Rat kann Unerfahrenheit nicht in Erfahrung verwandelt,
und meine innere Unausgeglichenheit, meine Ungezigeltheit, muBte
durch schwere Erfahrungen ins Gleichgewicht gebracht werden.



Die Zukunft

Eine neue, lange Periode in meinem Leben fangt an. Ich prife jeden
meiner Gedanken, jedes meiner Worte und jede meiner Taten. Ich
bedenke und wage ab, ob ich auch wirklich dem Géttlichen zur rechten
Zeit und am rechten Ort Ausdruck verleihe und nie dem Satanischen.
Und in diesem standigen Wachsein, unter dauernder
Selbstbeobachtung, entdecke ich, wie unbeherrscht und ungeziigelt
und sinnlich, mit einem Wort: wie personlich ich noch bin. - Wie lange
wird es noch dauern, bis ich mich von den Leidenschaften nicht mehr
erwischen lasse, bis ich mich mit meinen auBeren Eindricken nicht
mehr identifiziere, sondern immer Herr bleibe lGber alle meine
korperlichen, seelischen und geistigen Krafte?

Ich gehe in dieser Periode meiner Vorbereitung auf die Einweihung nur
noch vormittags in den Tempel und kehre nach den kérperlichen und
seelischen Ubungen in den Palast zuriick. Nachmittags nehme ich teil
am offentlichen Leben. Ausflige, Schiff- und Wagenfahrten wechseln
ab mit Reisen und Besichtigungen verschiedener Siedlungen. Ich
langweile mich aber wahrend dieser Ausfliige und Unterhaltungen
entsetzlich. Nicht als ob ich Gesellschaft nicht gerne hatte, nein! Ich
mochte schon gerne mit Menschen zusammen sein, aber mit solchen,
die mir verwandt sind und etwas zu sagen haben. Aber diese Menschen
sind ganz anders als wir aus der Linie der S6hne Gottes. Wir haben
zwar auch menschliches Blut, wir sind auch keine reine Rasse mehr,
aber wir leben doch bewuBt im Geiste und nicht so materiell wie die
Linie der Menschenséhne. Es ist, als hatten sie vollkommen vergessen,
daB sie in ihrem Selbst freie Geister sind und daB der Kérper nur ein



Einweihung (307)

Offenbarungswerkzeug ist. Sie sind dermaBen identisch mit ihrem
Korper, daB sie in der Auffassung leben, sie seien nur Kérper. Wenn ihr
Koérper Nahrung wiinscht, glauben sie, daB sie essen wollen, daB sie
hungrig sind, und anstatt die Nahrung vom Geist tiberwacht zu sich zu
nehmen, tun sie so, als ob sie selber essen wiirden, und nicht, als ob
sie nur die Zuschauer ihres Kdérpers waren. Sie essen genau so gierig
wie die Tiere. Ich beobachtete sie wahrend der «Fltterung», und oft
mochte ich meinen Kopf wegdrehen, um ihr tierisches Benehmen nicht
zu sehen. Ich lasse meinen Kdérper auch mit gutem Appetit essen, fiihre
meinem Magen und meinen Verdauungsorganen reine Krafte zu und
koste die Speisen auch aus, um die wertvollen Krafte der Nahrung von
meinem Koérper aufsaugen zu lassen, aber wie kénnte ich mich damit
identifizieren? Mein Selbst kann nicht hungrig sein, da das Selbst keine
Materie, sondern der Herr der Materie ist. Mein BewuBtsein ibernimmt
zwar die Botschaft des Koérpers, daB er Nahrung bendtigt, und ich
nehme es wahr als Gefiihl des Hungers. Aber das «Ich» in mir trinkt
und iBt nicht; wie kénnte ich auch nur einen Augenblick vergessen, daB
diese Funktionen nur darum notwendig sind, um den Kérper gesund zu
erhalten? Mein Ich hat aber nur so viel damit zu tun, daB es kontrolliert
und wach zuschaut, was der Kérper aufnimmt, und darauf achtet, daB
Zahne und Zunge ihre Arbeit richtig tun.

Nie kdnnte ich Menschen verstehen, die nach ihrem tierischen Essen
sagen: «Das hat mir aber geschmeckt!» - «Ihm» hat es geschmeckt? -
WeiB er nicht, daB es seinem Gaumen geschmeckt hat? Ach, diese
armen Menschen, sie sind die Sklaven ihrer kérperlichen Begierden ...
Wir verstehen einander nicht. Aber Vater und Ptahhotep sagen, daB es
unsere Pflicht sei, uns unter ihnen aufzuhalten und in ihnen héhere
Bedirfnisse zu erwecken. Dabei weiB Vater, daB die Vornehmen seines
Hofes sich meistens nur dafiir interessieren, wie und wo sie eine hohe
und eintragliche Stellung erlangen kénnten, um so bald als mdglich
reich zu werden und ihren Machtwahn zu befriedigen. Dann machen sie
Jagd auf wilde Tiere und benutzen ihren Verstand dazu, unschuldige



Einweihung (308)

Tiere zu téten und sind noch stolz darauf! Sie sollten sich schamen!
Diese Menschen sind viel schlechter als die Tiere. Die Tiere selbst toten
nur aus Hunger! Die Menschen aber téten aus Leidenschaft, weil ihnen
das Toéten - Krieg und Jagd - Freude macht. Aber Vater sagt, daB die
Menschheit noch unentwickelt sei und da man sie nicht nach unserem
MaBstab beurteilen dirfe. Sie finden es auch unendlich wichtig, aus
welcher Familie sie stammen. Wenn sie einen Ahnen mehr aus der Linie
der S6hne Gottes haben als ein anderer, dann erwahnen sie es so oft
wie moglich und verachten jeden, der nicht so viele aufweist. Darum
legen sie groBes Gewicht darauf, aus welcher Familie eine Tochter
stammt und aus welcher Familie der Sohn, den sie heirate; und
umgekehrt. Wie lacherlich! Als ob sie nicht wiiBten, daB das irdische
Leben nur eine Reise zwischen dem Geborenwerden und dem Sterben
des Korpers ist und daB das Selbst in jedem Lebewesen dasselbe ist;
nur der! Kérper hat «<Abstammung». Die Stufe, wie hoch ein Mensch
steht, ist nur von seinem eigenen BewuBtseinsgrad bestimmt. Es
kommt haufig vor, daB ein Mensch, der mehrere Ahnen aus der Linie
der Sohne Gottes hat, doch einen niedrigeren BewuBtseinsgrad hat als
ein anderer mit viel weniger Ahnen aus der géttlichen Rasse.

Wenn ich mich unter diesen Menschen aufhalte, habe ich das Geflhl,
als ob ich mit Toten zusammen ware, die nur deshalb lebendig sind und
darum sich bewegen, sprechen, essen und trinken, weil die Naturkrafte
in ihnen wirken. Wo bleibt aber der bewuBte Geist, der die Naturkrafte
- sowohl im eigenen Koérper wie auch drauBen im Weltall - beherrscht
und bewuBt lenkt? Sie wissen gar nicht, daB sie die Fahigkeit besitzen,
die schopferischen Kréfte lenken zu kénnen. Sie sind so blind, daB sie
nur die auBere Form eines Menschen sehen und keine Ahnung haben,
daB ich ihre Gedanken, ihre Gefiihle, ihre ganze Seele - also den
inneren Menschen - sehe. Sie ligen mir ruhig ins Gesicht, weil sie - da
sie meine Gedanken nicht lesen kénnen - glauben, daB auch ich ihre
Gedanken nicht sehe und nicht wisse, daB3 sie ganz anders denken, als
sie reden. Sie sind sich dessen nicht bewuBt, daB die Lige eine



Einweihung (309)

Isolation bildet und daB sich ein dunkler Schatten, wie Rauch, in ihrer
Ausstrahlung entwickelt, der nicht nur haBlich ist, sondern auch
schlecht riecht. Meine Léwen im Léwenhof spliren sofort den schlechten
Geruch dieser Ligner, und wenn ein solcher in ihre Nahe kommt,
fangen sie an ihre Nase zu rimpfen, dann stehen sie auf, und mit
einem verachtlichen Blick auf den Liigner entfernen sie sich
majestatisch. Ich darf mich aber nicht so verteidigen, sondern muB
hofliche Antworten geben, als ob ich die Falschheit nicht klar sehen und
auch riechen wiirde!

Ich bin viel lieber mit Vater allein. Er hat fir uns beide am Meer, in
einem schattigen Garten, ein reizendes Haus bauen lassen. Sooft ihm
freie Zeit bleibt, fahren wir, nur mit der notwendigen Dienerschaft, auf
dem Nil hin und genieBen beide die herrliche Ruhe, das unendliche
Meer und das friedliche Zusammensein.

Wir beide, Vater und ich, lieben das Meer, die groBe Mutter der Erde,
mit kindlicher Hingabe. Wir sind in dem kleinen Haus am Meeresufer
glicklich, und unser Leben ist mit dem Meere ganz eng verbunden. In
dieser Verbundenheit erleben wir vollkommene Freiheit,
Unverganglichkeit, Ewigkeit ...

Wir nlitzen jede Gelegenheit aus, um dem Meere nahe zu sein. Wir
spazieren dem Ufer entlang, suchen Muscheln, dann fahren wir oft mit
einem kleineren Boot auf das weite Meer hinaus und rudern selber.
Herrlich ist es, wenn das Meer, bei schénem Wetter, unbewegt und
glatt wie ein unermeBlicher Spiegel daliegt, aber auch wundervoll,
wenn es im Sturm gewaltige Wellen schlagt und das Boot wie eine
Schaukel einmal nach oben schleudert, dann wieder in die Tiefe reiBt.
Wir werfen unsere Kleider ab, springen ins Wasser und schwimmen in
den herrlich kiihlen Wellen.



Einweihung (310)

Nach dem Rudern und Baden sitzen wir noch stundenlang am
Meeresufer, und ich kann Vater fragen.

«Vater», sage ich einmal, «wie ist es mdglich, daB die Menschen
geistigen Wahrheiten gegeniiber so blind sind? - Was wird aus der
Erde, wenn - wie Ptahhotep mir einmal sagte - die Regierung in die
Hande der Menschensbhne gerat? Es wird entsetzliche Folgen haben,
wenn die Herrschaft auf diese von Machtwahn und Selbstsucht
Besessenen bergeht. Ich ahne auch schon die Zukunft, die Ubungen
im Tempel 6ffnen die innere Schaukraft, und meine Hellsichtigkeit
entwickelt sich von Tag zu Tag, aber ich sehe doch nicht alles so klar
wie Ptahhotep und du.»

Vater schaut lange Zeit auf das Meer hinaus. Endlich sagt er: «Ja, die
Erde muB wahrend vieler Jahrtausende durch eine sehr schwere
Periode. Wie du bereits weiBt, haben die vollkommen reinrassigen
Sohne Gottes die irdische Ebene schon langst verlassen. Ihre Séhne,
aus der Mischung der zwei Rassen, die aber noch die Méglichkeit der
vollkommenen goéttlichen Offenbarung in sich tragen, verschwinden
allmahlich ganzlich von der Erde.

Damit aber die héheren Anlagen durch die Vererbung auch dann
weitergepflanzt wirden, wenn die reinrassigen Séhne Gottes die Erde
schon verlassen hatten, nahmen ihre S6éhne, die die Fahigkeiten ihrer
Vater noch ererbt und die Einweihung erlangt hatten, wieder Téchter
der Menschen zur Frau, und das ging so weiter durch Generationen, bis
durch die standigen Kreuzungen auf jeder Stufe zwischen den
Urmenschen und den reinrassigen Séhnen Gottes alle
Verkdrperungsgrade geschaffen wurden.

Solange aber die schépferischen Kraftwellen nach weiterer
Materialisierung streben, siegt in der Vererbung auch immer das
irdische Element, und so werden auf Erden immer weniger



Einweihung (311)

Nachkommen der Séhne Gottes mit der urspriinglichen langlichen
Kopfform und damit der Offenbarungsmadglichkeit héherer Fahigkeiten
geboren. Nach den Gesetzen der Vererbung wurde aber durch die
standigen Kreuzungen doch die Méglichkeit geschaffen, daB ein
reinrassiger Gottessohn sich zu jeder Zeit - sogar in den finstersten,
materiellsten Epochen - wiederverkdérpern kann. Denn die Zeit ist nahe,
da nur Menschen mit kurzem Kopf geboren und die Herrschaft tberall
auf Erden antreten werden, auch hier in Agypten! Sie werden nicht die
geistige Sehkraft und Weisheit der aus der héheren Rasse stammenden
Dynastie besitzen, und sie werden nicht mit selbstloser Liebe, sondern
nur mit ihrem Verstand regieren, mit rohem und blindem Machtstreben
und aus reiner Selbstsucht.

Durch die standigen Kreuzungen zwischen den Séhnen Gottes und den
Tochtern der Menschen ist allmahlich eine Zwischenrasse entstanden,
die die vererbbaren Eigenschaften beider Rassen weitergibt. Zahlreiche
Individuen haben zwar menschliches Blut, aber die ldngliche Kopfform
und damit alle geistigen und magischen Anlagen ihrer vaterlichen
Ahnen geerbt. Durch standige weitere Kreuzungen werden aber, nach
den Gesetzen der Vererbung, sogar in derselben Familie immer mehr
Variationen verschiedener Individuen, aber immer weniger mit
gottlichen Erbanlagen entstehen. Es kommt schon heute vor, daB von
mehreren Briidern ein und derselben Familie einer noch vollkommen
geistig-gottlich, der andere aber schon koérperlich-menschlich
eingestellt ist und mdglicherweise der dritte eine Mischung von beiden.
Das Verhaltnis zwischen dem Hochstehenden und Niedrigstehenden
verschiebt sich immer weiter zum Nachteil der héheren Rasse. Kein
Wunder, daB die auf das Kdrperliche eingestellten Brider gegenliber
ihren Bridern mit geistig-géttlichen Anlagen meist einen bitteren HaB3
hegen, und dieser HaB tritt oft in tragischen ZusammenstdéBen zutage.

Das hohe Wissen der Eingeweihten wird aber dank der immer gréBeren
Wellen von Kreuzung und Vererbung auch immer tiefer das ganze Volk



Einweihung (312)

durchwirken. Immer mehr Variationen und Verschiedenheiten
entstehen, bis schlieBlich die Entwicklungsmadglichkeit, den héchsten
Grad des Wissens und der Einweihung zu erreichen, in jedem Menschen
liegen wird. Der gewaltige Unterschied zwischen den allwissenden,
eingeweihten Mitgliedern der Herrscherfamilie und der noch
vollkommen unwissenden und unentwickelten Menschenmasse, der
eine unlUberbriickbare Kluft scheint, wird durch die stéandigen
Kreuzungen wahrend vieler Jahrtausende vollkommen ausgeglichen.
Herrscher und Volk werden beide als Menschen gleich. Die zwei
Rassen: die S6hne Gottes und die Urmenschen, werden in ihrer reinen
Form allmahlich vollkommen verschwinden, aber es werden immer
einzelne Individuen von den verschiedensten Entwicklungsstufen
geboren: bei den einen offenbart sich das ererbte Blut ihrer géttlichen
Ahnen starker, bei anderen das niedrige Urmenschliche.

Deswegen, weil mit der Zeit alle Menschen Erbgut von beiden Seiten in
sich tragen, werden sie so gemischt zusammenleben, daB man sie nicht
mehr nach duBeren Rassenkennzeichen, sondern nur nach ihren
Charaktereigenschaften und Fahigkeiten unterscheiden kann.
Individuen mit héheren Fahigkeiten werden im allgemeinen genau
dieselbe Kopfform haben wie die Ubrigen Menschen, dennoch werden
sie als groBe Wissenschaftler, Kiinstler, Philosophen oder Mystiker aus
der Masse hervorragen. Die langliche Kopfform wie auch die
affenahnliche Kopfform der Urmenschen werden ganzlich
verschwinden. Bei der gemischten Zwischenrasse werden noch viele
Jahrtausende die Gehirn- und Nervenzentren, die zur Offenbarung
héherer geistiger und magischer Fahigkeiten dienen, sich in einem
unentwickelten, latenten Zustand befinden. Dementsprechend wird
auch die Kopfform rundlich sein. Dagegen werden die Menschen
diejenigen Gehirnzentren stark entwickeln, die dem Verstand dienen,
und darum werden die spateren Generationen aus der Zwischenrasse
gewoélbte, hohe Stirnen haben.



Einweihung (313)

So wie die geistigen Kraftwellen der h6heren Rasse durch die
Rassenkreuzungen in immer weiteren Kreisen laufen, bis sie die
niedrigstehenden Menschenrassen erreichen und auch ihnen das
Wissen ermoglichen, wird auch die weltliche Herrschaft in die Hande
immer tieferstehender Menschen gelangen. In ihrer Unwissenheit
werden sie natirlich zuerst die groBen goéttlichen Kulturen, die die
Sohne Gottes in den verschiedensten Teilen der Erde schufen,
zugrunde richten. Nur einige Ruinen und Reste der heutigen
prachtvollen Bauten und Monumente werden kiinden, daB auf Erden
einmal Wissen, Weisheit, Glte und Schonheit herrschten. Die
Menschen werden allmé&hlich nur noch aus Uberlieferungen von der
Allmacht und Allwissenheit der groBen ,WeiBen Magier' und
,Eingeweihten' wissen, aber, da sie ohne Wissen sind, jahrtausendelang
in ihrem Hochmut alle diese Uberlieferungen als Marchen betrachten.

Mit den stéandigen Kreuzungen zwischen den zwei Rassen wurde eine
Entwicklungsleiter geschaffen, auf welcher auch der primitive
Urmensch der niedrigsten Stufe sich emporringen kann. Denn die
Urmenschen sind auch nichts anderes als in die tiefste Materie
gefallene reine Geister, die ihr gottliches BewuBtsein in der Materie
verloren haben und sich ihrer hohen Abstammung nicht mehr bewuBt
sind. Um ihnen die Mdglichkeit zu geben, sich wieder der héchsten
geistigen Ebene bewuBt zu werden, brachten die S6hne Gottes das
groBe Opfer, ihre Krafte in Ehen mit den Téchtern der Menschen
hinzugeben. Mit diesen Ehen haben sie sich aber auch selber in der
materiellen Welt verankert, und sie missen die ganze
Entwicklungsperiode, bis zur vollkommenen Vergeistigung der Erde, als
Helfer mitmachen: manche in menschlichen Wiederverkérperungen,
manche in kdrperlosem, geistigem Zustand.

Das Niveau der herrschenden Klasse wird immer tiefer sinken. Die
Macht wandert von einem Volk zum andern. Es werden fortdauernde



Einweihung (314)

Kriege auf der Erde witen. Deren Folge sind Unwissenheit, Armut und
Elend.

Die letzten Eingeweihten werden ihre Einrichtungen, mit denen sie die
Naturkrdfte beherrschen und lber die enormen, im verborgenen
wirkenden Schopferkrafte verfligen, nicht diesen Menschen ausliefern.
Sie werden alle ihre Instrumente, bevor sie die irdische Ebene auf
Jahrtausende verlassen, vernichten. Einer der letzten Eingeweihten,
schon aus einem anderen Volk als das agyptische, der aber dennoch
hier aufwachsen und die Einweihung bekommen wird, wird ein solches
Instrument aus Agypten hinausretten, und eine Zeitlang werden die
Priester dieses Volkes das Geheimnis hiten kénnen. Aber dann kommt
die Zeit, da der letzte Eingeweihte die Erde verlassen mufB3, und dieser
wird die letzten Instrumente vernichten. Er muB es tun, damit die
unwissenden Menschensdéhne nicht aus lauter Machtwahn und
Besitzgier einander, sich selber und, durch Kettenreaktionen, wieder
ganze Erdteile vernichten. Die Zerstoérung, die das Heim der einstigen
Soéhne Gottes untergehen lieB, darf sich nicht wiederholen. Nachdem
alle Apparate vernichtet sein werden und das hohe Wissen von der
Erde verschwunden sein wird, missen die Menschen die Erde mit ihren
eigenen koérperlichen Kraften bearbeiten, auch die Steine werden sie
eigenhandig behauen miissen wie die Urmenschen! Sie werden aber
auch die Tyrannei der aus ihrer eigenen Rasse stammenden
Mitmenschen erleiden. Da aber in allem, was sich auf der irdischen
Ebene offenbart, immer die aus der untrennbaren Einheit stammenden
Krafte nach Ausgleich streben, wird eben die Tyrannei selbstslichtiger
Herrscher die Menschheit aus ihrem UnbewuBten erwecken, durch
Leiden und Schmerzen wird ihre Aufmerksamkeit auf die hoheren,
geistigen Wahrheiten gelenkt.

Die geistigen Fuhrer der Erde mussen die Menschheit scheinbar allein
lassen, weil sie die goéttlichen Wahrheiten in sich und in der Natur, auf
eigenen FlUBen stehend, aus freiem Willen, unabhangig und



Einweihung (315)

selbstandig, finden soll. Sonst wiirde sie nie Gelegenheit haben, sich
bis zur hdochsten Stufe zu erheben. Aber wie eine gute Mutter ihr Kind
seine Gehversuche allein machen laBt, damit es selbstandig wird,
jedoch es aus einer gewissen Entfernung beobachtet, um ihm wieder
auf die FuBe zu helfen, wenn es fallt, so beobachten die geistigen
Lenker die Erde, um, wenn nétig, einzugreifen und den Menschen aus
schwierigen Lagen herauszuhelfen. Sie wirken, lenken und flihren die
Menschheit von der geistigen Ebene aus. Wenn statt Wissen
Aberglauben und Irrtimer auf Erden herrschen, wenn die geistige
Finsternis so groB wird, daB sie die auBerste Grenze zu lberschreiten
droht, dann werden immer wieder einige S6hne Gottes das schwere
Opfer auf sich nehmen, auf die Erde herunterzusteigen, um, in einem
menschlichen Kérper wiedergeboren, der Menschheit Trost und
gottliches Licht zu bringen.

Durch die Kreuzungen zwischen der goéttlichen und menschlichen Rasse
wird die Vererbbarkeit weitergepflanzt, und so besteht die Mdglichkeit
immer, daB ein Sohn Gottes durch eine reine Frau einen Korper
bekommt, mit all den Organen, um sich restlos offenbaren zu kénnen.
In jeder Epoche der Entwicklung der Erde, wahrend vieler
Jahrtausende, werden sich S6hne Gottes verkérpern, um die Menschen
die Gesetze des Geistes, der Liebe und der Selbstlosigkeit zu lehren
und die verschiedensten Aufgaben zu erfiillen. Wenn die Regierung auf
der Erde schon lberall in menschlichen Handen ist, werden noch einige
in manchen Landern auf dem Thron sitzen, mit Weisheit und
Gerechtigkeit regieren und wieder neue hohe Kulturen auf der Erde,
oder wenigstens in einem Erdteil, schaffen. Andere werden als
Wissenschaftler, Kiinstler und Mystiker der Menschheit héchste Kunst,
Musik, Literatur bringen. Sie werden der Welt neue Ideen, neue
Entdeckungen bringen, damit die Entwicklung auf Erden in neue
Richtungen gelenkt wird. Diese S6hne Gottes werden meist ein sehr
einsames Leben fiuhren, oft in gréBter Armut und Verlassenheit, denn
es wird sehr wenige Menschen geben, die sie verstehen. Ihr geistiges



Einweihung (316)

Licht wird aber in immer gréBeren Wellen und Kreisen strahlen, und die
Namen dieser geistigen Titanen werden noch nach Jahrtausenden
bekannt sein, und Uber ihre Werke wird man sich in den héchsten
Schulen der Menschensdhne unterrichten.

Es wird aber auch solche wiederverkérperte S6hne Gottes geben, die
unter den Menschen im Verborgenen wirken. Sie werden sich zwischen
hohen Bergen, in Hohlen oder an anderen abgelegenen Orten
aufhalten, wo sie ungestoért aus ihrer Einsamkeit ganz hohe Kréfte in
die Atmosphéare der Erde ausstrahlen. Menschen, die sich schon so weit
entwickelt haben, daB sie diese Kraftwellen erfassen kdnnen, schalten
sich automatisch in diesen Kraftestrom ein und arbeiten mit den
Sohnen Gottes zusammen. Oft sind sie sich dessen nicht einmal
bewuBt, daB sie eingeschaltet sind. Sie arbeiten und wirken aber aus
ihrer ,inneren Uberzeugung' und wissen nicht, daB diese ,innere
Uberzeugung' eben die géttliche Kraft ist, die von den Séhnen Gottes
weitergelenkt und ausgestrahlt wird. So werden einige hochentwickelte
Menschen die Lehren, welche die S6hne Gottes von Zeit zu Zeit auf die
Erde bringen, weitergeben und der ganzen Menschheit verkliinden. Die
Massen werden diese hohen Wahrheiten nicht gleich verstehen; da sie
aber die innewohnende Liebe und Kraft fihlen, werden sie an die
Wahrheiten glauben. Auf diese Weise entstehen aus den gottlich hohen
Lehren der S6hne Gottes die Religionen.

Alle S6hne Gottes brachten und werden dieselben Wahrheiten in
verschiedene Teile der Erde bringen, aber die Menschen werden sie den
Gegebenheiten ihrer Rasse und ihrem Entwicklungsgrade gemanB
verschiedenartig erklaren und der Nachkommenschaft weitergeben. So
werden aus denselben Wahrheiten verschiedene Religionen entstehen.
Es wird vorkommen, daB ein und derselbe Gottessohn sich in
verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Erdteilen wiederverkérpert,
um der Menschheit die héchsten Wahrheiten zu kiinden. Und aus
denselben Wahrheiten, die von demselben Geiste stammen, werden die



Einweihung (317)

Menschen in den verschiedenen Erdteilen verschiedene Religionen
entwickeln. Wegen solcher Unterschiede, die nur aus menschlicher
Unwissenheit entstehen, werden die Voélker einander in ,Gottes Namen'
in die Holle schicken wollen und gegeneinander Kriege flihren.

Die Entwicklungsstufen der Vélker werden sehr unterschiedlich sein,
folglich werden die wiederverkérperten Séhne Gottes auch
verschiedenartig behandelt werden. In manchen Landern sind die
Menschen schon mehr auf die géttliche Wahrheit eingestellt, und diese
werden die Gottessbhne anerkennen, anbeten und ehren.

Aber die Kraftwellen laufen immer weiter aus, bis zu ihrer letzten
materiellen Grenze. Auch wird es dann vorkommen, daB sich
Gottessdhne in der finstersten Periode der Erde, in welcher
Materialismus, HaB, Neid, Furcht und Angst herrschen, verkdrpern
mussen. In diesen von den goéttlichen Wahrheiten weitgehend isolierten
Zeiten werden die S6hne Gottes sehr schlimm behandelt. Unwissende,
von Machtwahn besessene Menschen werden den Gottessohn Torturen
aussetzen und ihn téten. Er nimmt aber dieses Opfer dennoch auf sich,
denn damit wird die gréBte magische Kraft befreit. Der Geist wird in
den Menschen erwachen und Uber die Finsternis in ihrer Seele siegen.
Das Gesicht der Erde wird sich allmahlich vollkommen verandern.

Von der letzten, entferntesten Grenze fluten die schépferischen
Kraftwellen wieder zurlick, und es beginnt eine neue Periode des
Aufstieges. Den Menschen wird immer mehr Gelegenheit geboten, mit
den Séhnen Gottes am groBen Werk der Erlésung der Erde
zusammenzuarbeiten, und allmahlich wird sich immer mehr Geistigkeit
offenbaren. Dann werden sich massenhaft Individuen
wiederverkdrpern, die einmal in der gottlichen Rasse verkérpert waren,
aber die Prifungen der Einweihung entweder nicht bestehen konnten
und wahrend der Einweihung starben oder spater als schon
Eingeweihte gefallen sind. Das verlorengegangene Wissen wird ihnen



Einweihung (318)

wieder bewuBt, und wahrend in einigen Teilen der Erde die Menschen
einander noch immer toéten, wird eine standig wachsende
Menschengruppe, die sich in die ausgestrahlten Krafte der Gottesséhne
einschaltet, das neue geistige Leben vorbereiten. Auch die aus
niedrigen Rassen stammenden Menschen werden allmahlich immer
hohere Stufen erreichen. Zuerst verstehen sie nur mit ihrem Verstand,
daB sie zu einer héheren Aufgabe fahig sind und daB sie - ohne
einander zu téten und zu versklaven - auf der Erde viel gliicklicher
leben kdnnten. Je hdher sich die Menschheit entwickelt, desto mehr
wird die materialistische Anschauung von ihrer Kraft verlieren und die
Besitzgier nachlassen. Der Eroberungswahn und Machtwahn wird nach
und nach verschwinden, und die Menschen werden ihre Krafte, statt
gegeneinander zu kampfen, daflir einsetzen, die Naturkrafte in ihre
Macht zu zwingen. So werden sie allmahlich entdecken, daB sie ihr Brot
nicht mit der allerschwersten kérperlichen Arbeit verdienen und die
Erde mit dem SchweiBe ihres Angesichts tranken missen, sondern daB,
wenn sie ihre hoheren Nervenzentren aktivieren, es ihnen freisteht,
Uber die Naturkrafte zu verfligen. So gelangt die Erde wieder unter die
Herrschaft hoherer Kraftwellen. Die Menschen werden nach und nach
nicht nur mit ihrem Verstand verstehen, sondern die hohen géttlichen
Wahrheiten auch erleben und verwirklichen. So werden sich wieder
ganz hohe Kulturen entwickeln.

Solange der Mensch sich mit der Materie - mit der Erde - identifiziert,
ist sein BewuBtsein in einem Identitatszustand mit der Erde verbunden:
er ist Erde. Folglich, wenn sein Kérper verbraucht ist und stirbt, stirbt
auch er, das heiBt, das BewuBtsein des Menschen hort auch auf und
versinkt in einen latenten Zustand. Das nennen die Menschen Tod.

Bei dem im Geiste wiedererwachten Menschen aber, der wahrend
seines korperlichen Lebens bewuBt liber der Materie stand, ist es eben
umgekehrt. Ihm bedeutete das Hineingeborenwerden in den Korper:



Einweihung (319)

Tod. - Der Tod des Korpers aber das Erwachen aus dem Korper:
Auferstehung, Leben!

Wenn die Menschen sich nicht mit ihrem Koérper identifizieren,
symbolisch gesagt: wenn sie nicht mehr von den Frichten des Baumes
der Erkenntnis des Guten und Bosen essen, sondern ausschlieBlich die
rechte Halfte des Erkenntnisbaumes offenbar machen und die linke
Halfte des Baumes im Ungeoffenbarten belassen, werden sie in sich
selbst und als Erdenkinder in einem paradiesischen Zustand leben.
Diese Entwicklungsstufe muB die Menschheit erreichen.

Es wird ein schwerer Kampf, bis die Erde diesen Grad erreicht, aber die
geistigen Krafte durchdringen allmahlich auch das isolierteste Herz, und
die Erde wird in weiteren Jahrtausenden wieder das gelobte Land. Die
Erlésung der Erde wird einmal, in ferner Zukunft, vollbracht sein!»

Vater endet und schaut noch immer lange hinaus auf das Meer, als ob
er die Zukunft dort abgelesen hatte.

«Vater», frage ich, «sage mir, werden auch du und Ptahhotep an dieser
groBen Arbeit teilnehmen? Werdet Ihr wahrend der kommenden
Jahrtausende fur eine Aufgabe auf der Erde wiedergeboren? Und ich,
Vater? Was wird aus mir? Ich sehe die Zukunft anderer Menschen oft
ganz klar, aber wenn ich meine eigene Zukunft suche, legt sich ein
dichter Nebel vor meine Augen, den ich nicht durchdringen kann.»

Auf meine Frage schaut Vater mich sehr merkwiirdig an, dann umfaBt
er meine Schultern, zieht mich an sich und antwortet: «Ich werde noch
einige Male im Kdrper wiedergeboren werden, da ich mich durch die
Ehe mit deiner Mutter tiefer, als es unserem Geist entspricht, in der
Materie verwurzelt habe. Ptahhotep aber, der nie aus seiner Geistigkeit
herausgetreten ist und sich nie mit seinem Kdérper identifiziert hat, wird
- wenn er mit seiner jetzigen Aufgabe zu Ende ist - wahrend mehr als



Einweihung (320)

zehntausend Jahren nicht mehr wiedergeboren. Er wird mit mehreren
anderen Gottesséhnen die Entwicklung der Erde von der geistigen
Ebene aus weiterlenken und von dort aus auf die irdische Atmosphdre
einwirken. Viele hochentwickelte Menschen werden mit ihm in
Verbindung stehen, die auch am groBen Werke der Erlésung der Erde
mitwirken. Sie missen die Aufgaben, die ihnen Ptahhotep anvertraut,
vollkommen selbstandig und allein ausfiihren. Wenn sie eine Aufgabe
richtig ausgefihrt haben, bekommen sie immer neue, nach und nach
immer schwerere Aufgaben. Durch viele Jahrtausende werden die
reifgewordenen Menschen auch die Einweihung bekommen, doch nicht
mehr so wie jetzt in den Pyramiden, sondern sie bekommen drauBen
im Leben Aufgaben, die ihre Einweihungsprifungen bilden. Auf diese
Weise entwickeln sie sich langsam zu vollkommen gleichwertigen
Mitarbeitern der S6hne Gottes. Es werden aber auch jene gefallenen
Soéhne Gottes mit Ptahhotep zusammenarbeiten, die sich zu tief in die
Materie eingelassen haben und ihre hohen geistigen, alles
durchdringenden Schwingungen in die nur fir niedrigere,
transformierte Schwingungen eingerichteten Gehirn- und
Nervenzentren lenken und jene dadurch verbrannten, folglich noch
tiefer in die Materie hineingestorben sind. Diese kénnen sich nur durch
die Erfahrungen, die sie wahrend mehrerer Wiederverkdrperungen
gesammelt haben, wieder auf ihre urspringliche géttliche Stufe
hinaufringen. Sie mussen ihre héheren Hirn- und Nervenzentren in
ihrem auf einer tieferen Stufe stehenden Kdérper durch viel Leiden und
Schmerzen erwecken und mit groBer Anstrengung und lange
dauernden Ubungen entwickeln, um diese Organe, durch welche sich
die geistigen und magischen Fahigkeiten offenbaren, wieder aktiv zu
machen. Sie werden sich unter den Menschen nie ganz zu Hause
fiihlen, denn ihre ganze Denkungsart bleibt von der des Menschen sehr
verschieden, und sie werden das irdisch-menschliche Leben nie
vollkommen verstehen und sich aneignen kénnen. Sie werden unter
den Menschen fremd, unverstanden und einsam weiterwandern und
immer als Sonderlinge gelten. Sie werden meistens die Aufgabe



Einweihung (321)

bekommen - wie ich schon erwahnte -, die Menschen Wissenschaft,
Kunst und Literatur zu lehren und neue Ideen auf die Erde zu bringen.
Sie werden von manchen Menschen - die sie verstehen - angebetet,
von anderen aus lauter Neid und Eifersucht gehaBt, weil diese ihre
hohen Qualitaten anerkennen miussen. Die vielen Leiden und
Schmerzen erwecken diese gefallenen Séhne und Téchter Gottes aus
ihrem materiellen Traum; sie finden die Verbindung mit ihren
verlorenen Bridern und erlangen ihr verlorenes All-BewuBtsein wieder.
Dann werden sie auch mit ihren Briidern an dem groBen Werk bewuft
mitarbeiten und die gottlichen Wahrheiten auf Erden verkliinden.»

Ich frage Vater: «Du sagtest, daBB die S6hne Gottes von der Erde
allmahlich verschwinden und dann die Menschen, obgleich sie auf der
geistigen Ebene noch nicht wach, folglich noch vollkommen koérperlich
selbstslichtig sind, dennoch die Herrschaft auf Erden Gbernehmen. Wie
sollen dann aber die Menschen Uber die Lowen herrschen? Diese
prachtvollen Tiere sind so Uberempfindlich, daB sie die selbstslichtigen
Menschensdhne schon jetzt nicht in ihrer Nahe dulden. Da sie auf ihrer
tierischen Ebene eine Offenbarung der hochsten Kraft - der
Sonnenkraft - sind, sind sie auch auf die Schwingungen der Sonne
eingestellt - auf Aufrichtigkeit, Mut und Liebe - und haben solch feine
Nerven, daB sie keine niedrigen Ausstrahlungen ertragen. Sie spliren
sofort, wenn sich ihnen jemand nicht mit Liebe, sondern mit
Herrschsucht und Angst ndhert, und deshalb hassen sie die
selbstsiichtigen, machtgierigen Menschensdhne. Wie sollen dann die
Léwen den Menschensdhnen dienen? Ich kann mir das gar nicht
vorstellen, Vater.»

«Deine Vorstellungskraft arbeitet vollkommen richtig, da sie dir kein
Bild zeigt, wie die Léwen den Menschen dienen. Denn die Menschen
werden die Freundschaft mit diesen herrlichen Tieren tatsachlich nicht
wahren. Die selbstsiichtigen Menschen kénnen - und werden auch
haufig - mit schénen Worten und Ligen einander betriigen, niemals



Einweihung (322)

aber die Lowen! Die Tiere achten nicht auf den Schein, sie sehen nur
die Wahrheit, weil sie selber wahr sind! Die Lowen werden aufhéren,
Haustiere zu sein, und sie werden sich vollkommen verwildert, weit
weg von den Menschen, in Wiiste und Wildnis zurlickziehen.»

«Aber Vater, welches Tier wird den Menschen dann ihre Wagen ziehen?
Ochsen und Esel gehen doch viel zu langsam?!»

Vater lachelt: «Es gibt schon heute Lander, wo ein mit dem Esel und
dem Zebra verwandtes prachtvolles Tier im Dienste der Menschheit
steht, und es ist die Zeit nahe, wo dieses Tier statt des Lowen auch
hier als Haustier eingefuhrt wird. VergiB3 nicht, daB unsere Regierung
den Frieden bedeutet. Wir schaffen mit Weisheit und Liebe Ordnung
und Reichtum im Lande. Die Menschen haben also jetzt keinen Grund,
miteinander zu kampfen. Aber wenn meine Regierung beendet ist,
kommt ein Herrscher aus einer anderen Familie und griindet eine
andere Dynastie. Der wird schon viel mehr Blut menschlicher
Abstammung in seinen Adern tragen und nicht nur mit seiner Weisheit
regieren, sondern auch Nachbarlander erobern. Es kommt eine Zeit, wo
die Macht dieses Landes nicht mehr Wissen und selbstlose Liebe erhalt,
sondern rohe Kraft wird allmahlich starker herrschen, und das Schoéne,
Gute und Wahre wird in den Hintergrund gedrangt. Dann wird jenes
zebradhnliche Tier im Leben des Menschen eine ganz groBe Rolle
spielen. Es ist ein gehorsames Tier, und wenn auch nicht so kraftig wie
der Léwe, es hat einen Vorteil gegeniber dem Léwen, daB es mit den
Menschen auch am Kriege teilnimmt, was kein anderes Tier, ohne
selber wild und gefahrlich zu werden, tun wiirde.

Aber im Verlauf von weiteren Jahrtausenden werden die
Menschensdhne solche Fortschritte machen, daB sie entdecken, wie sie
ihre Wagen auch ohne Tiere in Bewegung setzen kdnnen. Der hohen
Rasse der S6hne Gottes waren alle Geheimnisse der Schépfung
bekannt. Sie wuBten ihre Fahrzeuge von der Anziehungskraft der Erde



Einweihung (323)

zu befreien und mit ihrer Gedankenkraft zu lenken. Uber ihre dank ihrer
Gewichtslosigkeit fliegenden und mit Gedanken gelenkten Wagen
haben sie der Nachwelt viele Aufzeichnungen und Darstellungen
hinterlassen, und einige S6hne Gottes haben diese Aufzeichnungen auf
impragnierten Palmenblattern noch vor der Vernichtung ihrer Heimat in
einen anderen Erdteil gerettet. Einige Eingeweihte behiiten sie dort
noch heute und werden sie noch nach sechs- bis achttausend Jahren
behliten, auch dann, wenn die Menschen schon, mit ganz anderen
Methoden, langst entdeckt haben werden, wie sie ihre Fahrzeuge auf
der Erde und in der Luft bewegen kénnen. Nicht aber mit der
Gedankenkraft, und darum wird das bei weitem nicht so gefahrlos und
sicher sein wie das von den S6éhnen Gottes Gemachte. Spater aber
werden die Menschen alle Geheimnisse der S6hne Gottes entdecken,
auch die letzten Geheimnisse des Lebens. Dann schlieBt sich der Kreis
der Entwicklungsperiode.»

«Vater, erzahle mir bitte auch meine Zukunft.»

Vater schaut mich wieder mit einem so merkwiirdig-traurigen Blick an,
dann zieht er mich noch naher an sich, und mit einer Stimme, aus
welcher ich die beherrschte Traurigkeit klar heraushoére, sagt er: «Mein
liebes Kind, ich habe schon vorher auch Gber deine Zukunft
gesprochen, du hast sie aber nicht als deine Zukunft erkannt. Dies und
auch, daB du deine Zukunft in einem dichten Nebel siehst, ist ein
Beweis daflir, daB das Weltselbst - Gott - dir die Zukunft aus guten
Grinden nicht zeigen will. Wie kénnte ich seinen Willen Uberschreiten?
Sei zufrieden, daB3 es besser fir dich ist, deine Zukunft nicht zu
kennen. Wenn du sie kennen wiirdest, kénntest du deine heutigen
Aufgaben und Pflichten nicht richtig erfillen. So viel kann ich dir aber
sagen, daB wir alle beide diese Geschehnisse miterleben werden. Nur
nicht in kérperlichem Zusammensein. Von Zeit zu Zeit werden wir uns
wiederverkérpern missen, doch nicht gleichzeitig und nicht an
demselben Orte. Es wird auch die Zeit kommen, wahrend derer du



Einweihung (324)

noch auf der Erde weilen muBt, wahrend ich aus der geistigen
Energiewelt schon in die Atmosphare der Erde einwirke wie Ptahhotep
und noch viele andere S6hne Gottes. Doch im Traum wirst du uns oft
begegnen ... Das ist aber alles nicht so wichtig, denn, was auch immer
in deiner Zukunft liegt, du bist in der Einheit des hoheren Selbst ewig
mit uns verbunden ...»

Ich umarme ihn und wiederhole gliicklich: «Ja, Vater, ich gehoére euch,
und ihr verlaBt mich nie.»

«Wir verlassen dich nie!» wiederholt Vater ernst und feierlich.

Am Abend sitze ich mit Vater auf der Terrasse, und wir genieBen den
herrlichen Sonnenuntergang am Meer. Wahrend die Sonne im Westen
immer tiefer sinkt, zeigt Vater auf die riesige Mindung des groBen
Flusses und sagt: «Siehst du, nach vielen Jahrtausenden wird dort, wo
jetzt die Wellen des Ozeans rollen, auch festes Land, mit Stadten und
Hausern und lebhaftem Verkehr sein. Der Nil schwemmt fortwahrend
viel Erde mit sich, das Ufer wachst immer weiter in den Ozean hinaus.
Vor Jahrtausenden war hier, wo wir jetzt sitzen, alles Wasser, und nach
Jahrtausenden wird dort im Meer, weit weg, wo du jetzt jenes vom
Winde getriebene Segelboot siehst, auch Festland sein. Nicht nur durch
Weltkatastrophen, auch durch i die langsame Wirkung des Wassers
verandert sich das Gesicht der Erde.»

Wahrend seiner Worte geht die Sonne allmahlich unter. Der Himmel
zeigt alle Farben des Regenbogens, sie dndern sich jeden Augenblick,
dann verschwindet die Sonne am Horizont, und kurz darauf herrscht
tiefe Finsternis. Nur die Sterne leuchten wie groBe Diamanten.

Wir sitzen noch lange auf der Terrasse, und ich erzahle Vater, daB3 ich
jetzt telepathische Verbindungen herstellen kann. Vater will mich
priufen, ob ich meine héheren Gehirnzentren in der Gewalt habe. Er



Einweihung (325)

versucht, sich mit mir nur durch Identischwerden im Geiste zu
verstandigen. Wir freuen uns beide, als ich nachher seine stummen
Mitteilungen laut wiederholen kann. Ich bin schon so weit - vorlaufig
nur nach Sonnenuntergang -, auch mit Ptahhotep eine Verbindung
herstellen zu kénnen. Ich konzentriere mich jetzt auf Ihn, und seine
Gestalt, sein edles Gesicht, besonders aber seine Augen, tauchen in
meinem Inneren auf. Dann hore ich seine Mitteilungen wie ein Echo,
das in meinem Inneren widerhallt. Ich hére deutlich seine Stimme,
seine wohlbekannte und heiBgeliebte Stimme, als wie meine eigene
innere Stimme.

Dann verblaBt langsam sein Bild, und ich hehme wahr, daB Er sich mir
gegenuber isoliert; Er konzentriert sich auf etwas anderes.

Ich bekomme Lust, auch mit Ima Kontakt zu schaffen. Ich konzentriere
mich auf ihn, und schon taucht sein Bild in meinem BewuBtsein auf. Ich
sehe ihn, sein schdnes Engelsgesicht, wie er mich anlachelt und mir
ohne Worte kundtut, daB er mich versteht und sich Uber meine
Fortschritte sehr freut. Lieber Ima! Ich fiihle seine briiderliche Liebe
und Hilfe immer in mir

Friihmorgens sind wir wieder oben auf der Terrasse, denn der
Sonnenaufgang am Meer ist vielleicht noch schéner als der
Sonnenuntergang. ES ist noch dunkel, der Himmel ist tiefblau, beinahe
schwarz. Dann plétzlich erscheint ohne Ubergang der obere Rand der
Sonne und mit ihr ein prachtvolles Purpurrot, das das ganze
Himmelsgewdélbe Gberstromt, daB ergliht. Ein prachtiges Farbenspiel
folgt! Der Himmel zeigt alle Schattierungen der verschiedensten
Farben, gliihend, feurig, bis er langsam in ein Tiefblau Gbergeht. Es
wirkt mit solch elementarer Kraft auf mich, daB meine Seele vor
unaussprechlicher Freude zittert und ein unendliches Gliicksgefuhl
meinen Korper mit neuer Lebenskraft erfullt.



Einweihung (326)

Wie oft bewundere ich den Sonnenaufgang von der Terrasse des
kleinen Hauses! Entziicken und Freude pragen sich tief in mein Wesen
ein. Und meine Freude steigert sich noch dadurch, daB Vater hier ganz

mir gehort. Hier ist er kein Pharao, nur mein Vater, mein bester Freund
und Spielkamerad.



Bo-Ghar und der Lebensstab

Eines Nachmittags, nach einem mehrere Tage langen, Gberwaltigenden
Sturm, nachdem der Wind schon nachgelassen hat, aber die Wellen
noch immer hochschlagen, rudern Vater und ich aufs Meer hinaus, um
den Wellenschlag in dem schaukelnden Boot zu genieBen.

Plotzlich bemerkte ich, daB etwas zwischen den Wellen
herumgeschleudert wird, es taucht auf und versinkt, wird sichtbar und
verschwindet wieder.

«Vater», schreie ich, «schau, was kann das sein?»

Vaters Blick folgt meiner Hand. «Rudern wir hin!» ruft er zurick, und
wir rudern rasch und kraftig. Als wir uns nahern, erkennen wir, daB3 es
wahrscheinlich das Wrack eines Segelschiffes ist. Wir sehen einige
zertrimmerte, aber noch zusammenhangende Bretter und den Mast
mit dem zerfetzten Segeltuch, das sich um die Bretter schlingt. Es
scheint, als ob sich eine Gestalt an den Trimmern festklammere.

«Schau, ein Kind», schreit Vater - und wir rudern aus voller Kraft! Eine
Unendlichkeit scheint zu vergehen, bis wir das Wrack erreichen. Endlich
sind wir dort: ein magerer, zehn bis zwdlf Jahre alter Knabe klammert
sich krampfhaft an die zerbrochenen Bretter. Er ist schon halbtot, seine
Beine hangen schlaff hinunter, und sein Kérper wird mit einigen
Brettern von den Wellen hin und her gewalzt. Seine Augen sind schon
ausdruckslos, nur seine Hande sind wie mit den Brettern verwachsen
und halten ihn tGber Wasser.



Einweihung (328)

Wir wollen mit unserem Boote ganz nahe heran, aber die Wellen
schleudern uns immer wieder fort, bis schlieBlich Vater mit seinem
ausgestreckten Arm ein aus den Trimmern ragendes Brett erreicht und
sich kraftig naher zieht, damit ich die verkrampften Hande des Kindes
von dem Brett ablésen kann. So gelingt es uns endlich, den halbtoten
Knaben in unser Boot herliiberzuziehen. Er scheint bewuBtlos, und wir
rudern so schnell als méglich zurick.

Unsere Diener bemerkten, was geschah, und fahren uns in mehreren
Booten entgegen. Vater tragt das Kind ins Haus. Die Diener missen
dann das Kind an den FiBen hochhalten, so daB es mit dem Kopfe nach
unten hangt, dann drickt Vater in kraftigem Rhythmus Bauch und
Rippen zusammen, um das geschluckte Wasser herauszupressen.
Zuletzt 1aBt er das Kind auf sein eigenes Bett legen und schickt die
Diener hinaus.

Jetzt geschieht etwas sehr Sonderbares: Vater nimmt aus der Kassette,
die ich auch zu Hause immer in seinem Gemach sah und die ihn, wohin
er auch reist, begleitet, ein Stabchen, das einem Kreuz gleicht und
oben in einem Kreise endet. Er faBt den Stab bei diesem Ring, halt ihn
fest in der Hand und beginnt mit ihm Gber den Kérper des Knaben in
jeder Richtung Linien zu ziehen. Ich sehe, daB3 Vater sich dabei sehr
stark konzentriert und seine volle Aufmerksamkeit auf den Knaben
richtet. Er halt den Stab zuerst eine Weile auf den Scheitel des Knaben,
dann zieht er ihn langsam (ber sein Gesicht bis zum Herzen, dort halt
er etwas inne, dann zieht er, von der Herzgrube ausgehend, Linien
Uber den Rumpf hinunter bis zu den Geschlechtsorganen, dann,
dieselben Bewegungen wiederholend, Uber die Arme bis zu den Handen
und schlieBlich Gber die Beine bis zu den FiBen.

Sogleich, kaum daB Vater das Stabchen auf den Scheitel des Kindes
legt, atmet dieses auf, dann - wahrend Vater die Linien zieht - atmet es
regelmaBig weiter, und sein Kdrper zuckt zusammen. Es kommt



Einweihung (329)

allmahlich zu sich, und als Vater die letzten Linien der Behandlung
zieht, offnet der Knabe plétzlich die Augen, setzt sich augenscheinlich
vollkommen gesund auf und wirft sich ohne Ubergang vor meinem
Vater auf die Knie, umarmt seine FliBe, legt seine Stirne auf sie und
weint und schluchzt bitterlich. Vater hebt ihn auf, nimmt ihn auf den
SchoB und beruhigt ihn liebevoll und zartlich.

Der Knabe spricht eine Sprache, die ich nur durch seelischen Kontakt
verstehe. Meine telepathischen Ubungen entwickelten meine feineren
Sinnesorgane schon so weit, daB ich - ohne den Worten zu folgen - den
Sinn seiner Erzahlung verstehe. Der Knabe erzdhlt, daB sein Vater, der
in einem fernen Lande Kaufmann war, verschiedene Waren nach
Agypten bringen und dort verkaufen wollte. Er nahm seine Frau und
seinen Sohn mit, damit sie Agypten kennenlernen sollten. Sie waren
schon einige Wochen unterwegs, als ein schrecklicher Sturm ausbrach.
Nach einem tagelangen Kampf mit den tobenden Elementen wurde das
Schiff zertrimmert, und alles versank. Seine Mutter und einige
Matrosen verschwanden sofort in den Wellen, sein Vater, er selbst und
noch einige von den Schiffsleuten hielten sich noch an den
Wrackstlcken fest, dann sah er auch seinen Vater in den Wellen
verschwinden. Er klammerte sich nur an dem fest, was er eben ergriff,
und erinnerte sich im Ubrigen an nichts mehr.

«Vater», sage ich, als das Kind seine Erzahlung unter Tranen beendet
und sich langsam beruhigt - und sehe in seiner seelischen Ausstrahlung
noch die finstere Leere einer schrecklichen Angst und Verzweiflung -,
«der Knabe gehért auf Erden niemandem mehr. Erlaube, daB ich ihn zu
mir nehme und erziehen lasse. Menu wird ihn die Sprache und alles,
was in bezug auf sein Benehmen notwendig ist, lehren, und er kann im
Tempel Schulung bekommen. Du siehst, was fir eine reine Seele er hat
und wie intelligent er ist. Ich will ihn in den Tempel bringen, damit
seine Fahigkeiten sich entfalten. Wir werden sehen, wie er sich dort



Einweihung (330)

entwickelt und wozu er Talent hat. Vielleicht wird er Priester. Erlaube,
daB er bei mir bleibt.»

«Gut», antwortete Vater, «du kannst ihn behalten. Es lag in eurem
Schicksal, das euch seit Aonen verbindet und noch verbinden wird, daB
du ihn in den Wellen erblicktest und fandest. Er gehort nach inneren
Schicksalsgesetzen dir.»

Wahrend wir Giber ihn sprechen, schaut uns das Kind an, dann, als ob
es verstanden hatte, wirft es sich jetzt vor mir nieder, umarmt meine
Knie und bekundet auf jede Weise seine Dankbarkeit und sein
Vertrauen.

Ich nehme die Hand des Knaben und Gbergebe ihn einem Diener, der
ihm Kleider beschafft und zu essen gibt. Er iBt mit einem so gesunden
Appetit, als ob er gar nicht erschopft ware, ist nur miide, und als man
ihm in meinem Zimmer ein Lager herrichtet, schlaft er sofort ein.

Ich gehe noch mit Vater auf die Terrasse. Die Wellen des Ozeans
beruhigen sich allmahlich, und wir genieBen das Farbenspiel des
Sonnen Unterganges.

«Vater», frage ich, «was flir eine Kraft liegt in diesem Stabe? Woraus
und wie wurde er hergestellt? Er wirkte auf das Kind wie Zauber. Der
Junge war halbtot, und nach deiner Behandlung mit dem Stabe wurde
er wie mit neuer Lebenskraft erflllt.»

Vater schweigt eine Weile, dann antwortet er: «Der Kleine wurde
tatsachlich mit neuer Lebenskraft erfillt. Das Geheimnis des Stabes
gehort auch zur Einweihung. Wir mussen es geheimhalten, weil der
Stab nicht nur lebensspendend, sondern auch tétend wirken kann, und
wenn das Geheimnis des Stabes in die Hande unwissender und
selbstsichtiger Menschenséhne kommen wiirde, wirden sie es sofort
verkehrt anwenden. Du stehst schon sehr nahe vor der Einweihung und



Einweihung (331)

hast die Kunst des Schweigens gelernt. Darum durftest du zuschauen,
wie ich das Kind mit dem Stabs behandelte. Ptahhotep wird dir das
Geheimnis des Stabes griindlich erklaren und dich nach der Einweihung
auch seine Anwendung lehren. Morgen kehren wir in die Stadt zurtick,
und du wirst dich bei ihm melden. Du hast groBe Fortschritte in der
Selbstbeherrschung gemacht. Deine Einweihung ist nahe. Noch die
letzten Belehrungen, dann wirst du sie Bekommen.»

Ich schweige erschiittert: meine Einweihung ist nahe! Die lange
andauernden vorbereitenden Ubungen werden endlich zu Ende sein,
und ich werde ins geheime Heiligtum des Tempels zugelassen.
Eingeweiht!

Wir schweigen beide und schauen in der feierlichen Stille dem herrlich
gewaltigen Sonnenuntergang zu.

Die wenigen glicklichen, freien Tage sind schnell vergangen. Wieder
sind wir in der Hauptstadt, im Palast. Ich fihre das Kind - das arme
Vogelchen, das sein Nest verloren hat - in mein Gemach und erzahle
Menu, was geschehen ist. Menu schlieBt das Kind sofort in ihr gutes
Herz und behandelt den Jungen, als ob er ihr eigenes Kind ware. Er
zeigt auf sich selbst und sagt: «Bo-Ghar», und als wir ihn so nennen,
lachelt er gliicklich. Er hat ein feines Wesen. Sein Kérper ist schlank,
beseelt und belebt, elastisch und biegsam und ebenso kraftig. Er erfa3t
alles leicht. Die neuen Worte und Ausdriicke unserer ihm unbekannten
Sprache lernt er beim ersten Héren.

Abends melde ich mich bei Ptahhotep zu einem Abendgesprach.

Ich gehe mit Menu auf dem so vertraut gewordenen Wege in den
Tempel, und als ich schon nahe bin, denke ich, daB Ima jetzt nicht
mehr an der Ture warten mufB3, um mir den Weg zu zeigen. Ich kenne -
ja sogar meine FuBe kennen den Weg zu Ptahhotep. Aber bei der



Einweihung (332)

Tempeltiire sehe ich aus der Dunkelheit doch die herrliche Gestalt Imas
auftauchen. Seine reine Ausstrahlung durchdringt die Atmosphare in
weitem Kreise um ihn und erreicht auch mich. Ich schaue im geheimen
auf seine schéne Gestalt und prife mich, ob ich ihm gegenliber eine
korperliche Neigung erleben kénnte. Nein! - Nie kénnte ich ihn
korperlich lieben! - Ich flihle zwischen uns beiden eine so tiefwurzelnde
Liebe, daB ich mich mit ihm vollkommen eins flihle, als ob er ich und
ich er ware. Wie kénnte man sich selbst kérperlich lieben und
begehren? Ima stammt auch aus dem Geschlecht der S6hne Gottes, er
hat auch die langliche Kopfform. Er ist rein, erhaben, wie ein Engel, die
Geistigkeit selbst. Nie kdnnte er mich oder ich ihn kérperlich lieben!

Ich frage voll Freude: «Wie wuBtest du, daB ich kommme? Hat dich
vielleicht Ptahhotep mir entgegengeschickt?»

Ima lachelt: «Hast du dich noch nicht daran gewéhnt, daB ein im
Geiste erwachtes Wesen keiner duBeren Nachrichten bedarf, um zu
wissen, was ein ihm im Geiste Verbundener macht und wo er ist? Ich
habe mich auf dich konzentriert, um zu wissen, ob du schon mit dem
Pharao zurlick bist, damit ich deine nachsten Aufgaben vorbereite. Da
habe ich dich auf dem Wege hierher gefunden. Ptahhotep erwartet
dich, tritt ein. Morgen arbeiten wir wieder zusammen.»

Ima geht, und ich trete bei Ptahhotep ein.

Wahrend der langen Zeit der standigen Selbstbeobachtung und
Selbstbeherrschung, dank der ich Uber die Eigenschaften der zwdlf
Zwillingspaare Herr werden konnte, lernte ich, meine Freude Uberhaupt
nicht mehr in den Kdérper zu leiten, und statt an den Hals Ptahhoteps zu
springen und ihn zu umarmen, strahle ich meine ganze Liebe und
Freude durch die bewuBtseinstragenden Nervenzentren - hauptsachlich
aber durch die Augen - aus.



Einweihung (333)

Ich beuge mich tief vor Ihm.

Er versteht und sieht meine vollkommen bewuBt gewordene Herrschaft
Uber meine Liebesausbriiche, also Uber die Krafte, die in mir wirken;
ich verstehe und sehe, daB3 Er versteht und sieht ... und wir sind eine
Einheit im Geiste. Oh! Diese Einheit bedeutet ein tausendmal gréBeres
Gliick als eine korperliche Umarmung! Ich bin selig in dieser
vollkommenen Einheit und warte darauf, was Er mir zu sagen hat.
Seine Augen ruhen eine Zeitlang voll Liebe und Freude auf mir. Sein
Blick durchdringt mich ungehindert. Endlich sagt Er: «Die Zeit ist
gekommen, da du das Geheimnis des Stabes und auch unserer
Einrichtungen kennenlernen sollst. Dein Vater wuBte, daB du daflr reif
bist, deshalb hat er die Gelegenheit ergriffen, dir von den vielen
Verwendbarkeiten des Stabes die lebenspendende zu zeigen. Komme
von nun an jeden Abend, damit ich dir die letzten geheimen
Offenbarungen Gbermitteln kann.»

Am anderen Tag bin ich schon frihmorgens im Tempel, und wir freuen
uns alle Gber das Wiedersehen. Ich liebe alle Neophyten, auch den
Meister der Neophytenschule, diesen feinen, liebevollen Menschen, der
nie eine unnoétige Bewegung macht und auch uns keine unnétige
Bewegung erlaubt. Seine Methode entwickelt unsere Herrschaft Gber
den Kérper wunderbar. Durch diese Ubungen habe ich schon erreicht,
daB ich die meinem Entwicklungsgrade entsprechende schdpferische
Kraft - die Kraft meines BewuBtseins - in meine verschiedenen Glieder
und Organe lenken kann. Durch diese Ubungen wurde mein ganzer
Korper so bewuBt und so belebt, daB ich ihn deutlich empfinde wie
friher nur das Innere meines Mundes. Ich lernte allmahlich auch alle
meine Organe nicht nur genau erfihlen, sondern auch bewufBt
regieren. So zum Beispiel beherrsche ich nun die Tatigkeit meines
Herzens. Ich muB mich nur in meinem Koérper auf den Punkt
konzentrieren, wo der Sitz der Kraft ist, die uns zum Einatmen zwingt.
Denn wenn wir die Luft vollsténdig ausatmen und dann nicht mehr



Einweihung (334)

einatmen, zwingt uns etwas, wieder einzuatmen, zwingt uns so stark,
daB wir wieder einatmen muissen. Was es ist, das uns einzuatmen
zwingt, ist schwerer zu entdecken, als was es nicht ist. Denn die Nase
ist es nicht, sie atmet iberhaupt nicht, sondern ist nur eine Offnung,
um die Luft einatmen zu kénnen. Auch sind es nicht die Lungen, denn
man flhlt so genau, daB auch sie nur arbeitende Werkzeuge sind im
ProzeB des Atmens.




Einweihung (335)

Pharao vor Amon. Amon mit dem Lebensstab. Kénig Pharao steht dem Gott gegenlber
mit Feuer- und Wasser-Spende.

SchlieBlich entdecken wir, daB uns eine Kraft zum Einatmen zwingt, die
ihren Sitz in der Gegend der Herzgrube hat und unsere Atmung von
dort aus regiert. Wenn ich mich in diesen Punkt hineindenke, so kann
ich die Herztatigkeit mit Imaginationskraft beschleunigen oder
verlangsamen - ich kann also meine Herztatigkeit beherrschen. Und
ebenso konnte ich alle meine Organe allmahlich unter die Herrschaft
meines Willens zwingen. Es ist wunderbar, wenn man in solchem MaBe
Uber den Koérper herrscht. Mentuptah ist sehr zufrieden und lachelt mir
frohlich zu, wie er mich heute wieder in der Reihe der Neophyten
erblickt.

Nach den gemeinsamen Ubungen frage ich Ima: «Ima, du hast mir
eine neue Konzentrationsiibung versprochen.»

«Hore», sagt Ima, «bisher hast du deine Konzentrationstibungen
immer mit verlangsamter, regelmaBiger Atmung auf solche Weise
gelbt, daB du die Luft eingeatmet und du wieder ausgeatmet hast. Von
nun an, wenn du dich hinsetzest zu deiner Konzentration, wirst du
anders Uben. Denn solange du ein- und ausatmest, bist du mit deinem
Korper identisch. Die Wahrheit aber ist, daB nicht du es bist, der atmet,
sondern dein Kérper. Dein Korper lebt, weil das hohere Selbst - Gott -
seinen eigenen Hauch in ihn hineinblast. Wir alle leben nur, weil unser
korperliches Wesen den Hauch Gottes einatmet. Du weiBt, daB Gott das
Selbst in dir ist. Dein Korper atmet also dein Selbst - dich - ein, und
das gibt dem Kdérper das Leben. Solange du glaubst, daB du es bist, der
atmet, bist du in deinem BewuBtsein mit deinem Kdrper identisch, nicht
aber mit deinem Selbst. Wenn du jedoch in deinem BewuBtsein erlebst,
daB dein Koérper dich selbst einatmet und wieder dich im Ausatmen
freilaBt, dann kannst du die groBe Umwandlung erleben, daB du aus
der Person - aus dem belebten Kdrper - du selbst wirst.



Einweihung (336)

Ube also von nun an auf diese Weise, daB nicht du ein- und ausatmest,
sondern du dich von deinem Korper ein- und ausatmen laBt. Bei jedem
Atemzug wirst du das Gefuihl haben, daB du beim Einatmen deinen
Korper mit lebenspendender Kraft flllst und dein Kérper dich einatmet,
und beim Ausatmen ziehst du dich aus dem Korper zurlick und bleibst
vom Korper getrennt in dir, bis zum nachsten Atemzug. Wenn dir das
gelingt, wirst du etwas Ahnliches erleben wie beim Tode des Kérpers,
da du dich aus ihm zurlickziehst und dein Kérper dich das letztemal
aushaucht. Ube und melde, was du erreicht hast.»

Wie Ima gehen will, bitte ich ihn, noch zu bleiben, und erzahle, wie ich
mit Vater den kleinen Bo-Ghar gefunden und gerettet habe.

«Ima», sage ich, «ich méchte den Knaben in den Tempel bringen,
damit er eine Ausbildung bekommt. Willst du dich mit ihm
beschaftigen, um festzustellen, wozu er Talent hat?»

«Ja, gerne. Ich spreche mit dem Leiter der Neophytenschule, und er
wird ihn aufnehmen. Dann kann er mit den Ubrigen Kindern zusammen
im Tempel wohnen und lernen.»

«Nein, Ima», sage ich, «ich will den Knaben bei mir behalten. Er hat
etwas unendlich Liebes und Reines an sich. Ich werde ihn jeden Tag in
den Tempel bringen, und abends kommt er wieder mit mir. Morgen
bringe ich ihn mit.»

Am anderen Tag kommt Bo-Ghar mit in den Tempel. Er weil3 nicht,
wohin ich ihn fihre, denn er versteht noch nicht, was wir mit ihm
sprechen, aber er kommt mit rihrendem Vertrauen, folgsam und mit
strahlendem Gesicht. Er ist glicklich, daB er mit mir und Menu
kommen darf. Ich liebte Bo-Ghar vom ersten Augenblick an, da ich ihn
in den Wellen erblickte, und er hangt an mir. Man sieht ihm an, daB er



Einweihung (337)

nur dann wirklich gliicklich ist, wenn er bei mir, zu meinen FlBen sitzen
darf.

Im Tempel flhre ich ihn durch den langen Saulengang in die
Neophytenschule, wo die talentierten Kinder Unterricht erhalten. Da
will Bo-Ghar meine Hand nicht loslassen. Ich verstehe, daB er sich
farchtet, ich wolle ihn hier lassen. Ich umarme ihn und erkldre, daB3 er
ruhig bleiben kénne, denn am Abend kehre er wieder mit mir in den
Palast zurlick. Er versteht meine Worte nicht, schaut mich mit seinen
auffallend groBen Augen angstlich an; da er aber sieht, daB ich von ihm
keinen Abschied nehme, beruhigt er sich etwas und bleibt.

Am Abend, als ich ihn abhole, finde ich ihn mit den Kindern schon
offensichtlich in bester Freundschaft. Bo-Ghar erklart eben etwas mit
Handen und FiBen, die librigen Kinder héren seiner Erzahlung mit
groBtem Interesse zu und tun, als ob sie ihn verstehen wiirden. Als Bo-
Ghar mich erblickt, leuchten seine Augen in riesiger Freude auf, er lauft
zu mir und wirft sich um meinen Hals. Ich habe groBe Freude, daB er
sich schon so heimisch flhlt.

Und von nun an ziehen wir jeden Moi gen zu dritt dem Tempel zu: ich,
Menu und Bo-Ghar. So vergehen Wochen und Monte, und der kleine
Bo-Ghar lernt unsere Sprache so rasch, daB er sich auch schon ganz
gut ausdriicken kann.

In der Frihe macht er die Kérperiibungen unter der Leitung
Mentuptahs mit. Sein Koérper ist auffallend belebt, die Leitféhigkeit
seiner Nerven auBergewdhnlich groB. Er macht die Ubungen
vollkommen bewuBt, mit tiefer Versenkung, und lbt eine angeborene,
fabelhafte Beherrschung tiber den Korper aus. Ima liebt ihn sehr und
beschaftigt sich so oft wie méglich mit ihm. Das einsame Kind, das
seine Angehdrigen verloren hat, liebt Ima wie einen guten Bruder von
ganzem Herzen. Er ist fur jedes liebevolle, gute Worte dankbar. - Im



Einweihung (338)

Tempel haben die Schulleiter festgestellt, daB Bo-Ghar weniger zu den
Wissenschaften neige, dagegen mit einem ganz groBen Talent begabt
sei zum Zeichnen und Modellieren. So hat ihn Imhotep, der groBe
Kinstler, als seinen jingsten Lehrling in seine Werkstatt
aufgenommen. Imhotep prophezeit ihm eine groBe Zukunft.

An jedem Abend wartet Bo-Ghar am Tore des Tempels auf mich, und
auf dem Wege erzahlt er mir, was geschehen ist, was er gelernt und
was er mit den Kindern erlebt hat. Wenn Bo-Ghar sich in das gute Herz
Menus nicht schon tief eingewurzelt hatte, wiirde sie sich jetzt beleidigt
fiihlen, weil sie friher, solange nur sie allein mitkam, nie sprechen
durfte, um mich in meinen Gedanken nicht zu stéren, dagegen darf das
Kind den ganzen Weg lang erzdhlen. Sie findet es aber
selbstverstandlich, daB ich dem Kinde erlaube, was sie nicht durfte.



Aus den Lehren Ptahhoteps: Die sieben
Schwingungsoktaven, die Bundeslade

Ich stehe vor Ptahhotep und hére in Andacht seine Worte. «Heute
erklare ich dir die Gesetze, auf welchen das Geheimnis der
wunderbaren Wirkung des Stabes beruht. Dies sind natiirlich einfache
Naturgesetze. Gott ist Uberall gegenwartig, und die Ausstrahlung seiner
Allgegenwart offenbart sich in der sichtbaren materiellen Welt als
Naturgesetz. Folglich kann auBerhalb der Gesetze der Natur nichts
geschehen. Nur sind sie auf jeder Entwicklungsstufe verschieden. Es
wirken andere Gesetze in der geistigen, andere in der seelischen und
wieder andere in der materiellen Welt. Aber in der materiellen Welt
wirken wieder verschiedene Gesetze, sogar in derselben Materig, je
nach den GréBenverhaltnissen. Es ist zum Beispiel ein Naturgesetz, daB
die Oberflache des ruhenden Wassers immer waagrecht ist. Aber dieses
Gesetz ist nur innerhalb einer gewissen GréBenordnung gultig. Denn
ein Wassertropfen liegt in Kugelform im Kelch einer Blume, und ein
winziges Wesen, das in dieser winzigen Welt leben wiirde, kdnnte
feststellen, daB die Erscheinungsform des Wassers die Kugelform ist.
Warum? Weil das Verhaltnis zwischen der Oberflachenspannung des
Wassers und der Kraft, die das Wasser immer in die Waagrechte
zwingt, bei einem Tropfen - also in kleiner Quantitat - ein ganz anderes
ist als bei einer groBen Wasserflache. Dennoch wirken dieselben
Gesetze.

Die Menschen kennen wenig von den Kraften, die in den Naturgesetzen
wirken. Nur diejenigen, die sie im taglichen Leben kennengelernt



Einweihung (340)

haben. Daran haben sie sich gewdhnt, und sie benennen diese
Erscheinungen: Naturgesetze. Und da sie sie benannt haben, bilden sie
sich ein, daB sie diese Naturgesetze auch ihrem Wesen nach kennen.
Sie finden ihre Wirkungen selbstverstandlich. Stehen sie dann einer
Erscheinung gegenliber, von der sie bisher nichts gewuBt haben, dann
rufen sie ,Wunder' oder ,Zauberei'. Sie wissen eben nicht, daB diese
Krafte genau so Gesetze der Natur sind wie jene, an welche sie sich
schon gewohnt haben, die sie aber dem Wesen nach ebensowenig
kennen! Denn die Menschensbéhne wissen nicht, warum aus einem
Samen eine Pflanze wachst oder warum aus einer befruchteten Zelle
sich ein neues Lebewesen entwickelt. Sie wissen auch nicht, was
,Befruchtung' bedeutet und warum nach der Befruchtung sich die Zelle
spaltet, warum sich diese Spaltung immer wiederholt und damit eine
Vermehrung der Zellen beginnt, die nicht einmal mit der Geburt
aufhort, sondern so lange dauert, bis aus der ersten Zelle ein
vollkommen ausgewachsenes Individuum wird, bis das Wachstum -
diese Kettenreaktion - sich selbst abbremst und allmahlich eine
Rickbildung eintritt. Aber da die Menschen diese Erscheinungen taglich
erfahren, haben sie sich daran gewdhnt und wundern sich nicht mehr
dariber. DaB3 aber aus einem Samen eine Pflanze wachst, daB3 ein Kind
geboren wird und ein Mensch stirbt, oder daB der Wind aus den vier
Himmelsrichtungen verschieden wirkt, und noch viele andere alltagliche
Erscheinungen sind ebensolche ,Wunder' wie die Wirkung und das
Geheimnis dieses Stabes und die anderen ,Wunder' und ,Zaubereien'
der Eingeweihten.

Damit du aber diese Krafte, mit welchen die Eingeweihten arbeiten und
die auch im Lebensstabe wirken, richtig verstehen kannst, muBt du
vorher noch einige Dinge lernen.

Als wir Uber den Baum der Erkenntnis des Guten und Bdsen
gesprochen haben, hast du erfahren, daB alles, was eine materielle
Form annahm, nur darum wahrnehmbar und erkennbar ist, weil es aus



Einweihung (341)

der vollkommenen Einheit, aus dem Gleichgewicht, herausgefallen ist.
Aber alles strebt aus der Spaltung in die Einheit und in das
Gleichgewicht ewiglich zurlick. ,Gleichgewicht' bedeutet vollkommenen
Ruhezustand, Bewegungslosigkeit. ,Etwas-geworden-sein' - also die
ganze sichtbare und erkennbare Schopfung - ist dagegen der Sturz aus
dem Gleichgewicht und das standige, unaufhérliche Streben in das
Gleichgewicht zuriick, gleichbedeutend mit standiger Unruhe, mit
standiger Bewegung. Wenn diese standige Bewegung nur einen
Augenblick innehalten wirde, wiirde die ganze Schopfung plétzlich in
geistige Energie umgewandelt, das heiBt, als Materie vernichtet. Alle
Energien, alle Krafte im Weltall, sind Bewegungen, die von einem
Punkte - der ihr eigener Mittelpunkt ist -, in kreisformigen Wellen
ausstrahlend, sich ausdehnend, auslaufen und sich als pulsierende
Vibration, Schwingungen, offenbaren. Die Kraftoffenbarungen horen
nur dann auf, wenn die aus dem Gleichgewicht geratenen Krafte wieder
in den Urzustand des Gleichgewichtes, in die géttliche Einheit,
zurltickgefunden haben. Der Urzustand bedeutet deshalb, daB jede
materielle Erscheinung zu existieren aufhért. Die Materie ist in ihrem
innersten Wesen auch Bewegung, und wenn diese Bewegung aufhort,
hort auch die Materie auf zu sein. Solange die dreidimensionale,
materielle Welt existiert, ist Unruhe, Bewegung, ihr unveranderliches
Gesetz.

Dadurch, daB die schopferische Kraft sich auf jeder Stufe der
unzahlbaren Moéglichkeiten offenbart, entstehen, diesen Stufen
entsprechend, auch unzahlbar viele verschiedene Arten von
Schwingungen, Wellenléngen und Wellenformen, Frequenzen, von
denen wir aber, solange wir im Kdrper sind, mit unserer beschrankten
Wahrnehmungsfahigkeit, mit Hilfe unserer Sinnesorgane, nur einen
gewissen Teil gewahren. Und ob eine Schwingungsform uns als
stofflose ,Energie' oder als feste ,Materie' erscheint, ist nur unsere
eigene Vorstellung und Empfindung von etwas, das im Grunde nichts
anderes als ,Bewegung', ,Schwingung', ,Frequenz' ist. In je kirzeren



Einweihung (342)

Wellen eine Energie sich offenbart, desto weniger entsteht in unserem
BewuBtsein eine Vorstellung von Materie. Wir benennen jene
Schwingungen, die wir mittels unserer Sinnesorgane im BewuBtsein
unmittelbar erleben, unseren Empfindungen nach mit verschiedenen
Namen: Materie, Schall, Elektrizitat, Warme, Geschmack, Geruch,
Licht; die noch héheren, stofflosen Energien und Strahlungen, die wir
nur mit unseren héheren Nerven- und Gehirnzentren wahrnehmen
kénnen: Gedankenwellen, Ideenwellen, noch héhere, durchdringendere
Strahlen und Frequenzen bis zu den allerhéchsten, alles
durchdringenden Frequenzen der gottlich-schépferischen Kraft: das
Leben selbst! Diese Frequenzen kdnnen wir nur mehr als einen
BewuBtseinszustand wahrnehmen.

So wirken uberall im Weltall unvorstellbar viele Arten von
Schwingungen, von der kurzesten bis zur [angsten Wellenlange. Alle
Schoépfungen, angefangen von den Weltkérpern - von den
Zentralsonnen der Weltsysteme - bis zum kleinsten Einzelwesen, die
ganze Skala der Offenbarungen, sind Wirkungen, verschiedenartig
zusammengesetzte Erscheinungsformen dieser Strahlungen. Wir leben
inmitten dieser verschiedenen Strahlen, ob wir es wissen oder nicht,
noch mehr: diese Strahlen und Energien haben auch uns Menschen
aufgebaut und geformt und wirken standig in unserem Korper, in
unserer Seele und in unserem ganzen Wesen. Das ganze Universum
besteht aus diesen verschiedenen Schwingungen. Die Quelle dieser
schopferischen Schwingungen nennen wir Gott.

Gott selbst steht Gber allem Geoffenbarten und ruht in sich in der zeit-
und raumlosen absoluten Gleichgewichtsruhe. Er strahlt sich aber in die
materiellen Formen aus, um diese zu beleben und lebendig zu machen.
Da Gott allgegenwartig ist und das ganze Universum erfillt, ist alles,
was im Universum ist, von Gott durchdrungen. Nichts kann existieren,
ohne in Gott zu sein und ohne daB Gott es durchdringt, da Gott Uberall
gegenwartig ist und Ihn nichts aus seiner eigenen Gegenwart



Einweihung (343)

verdrangen kann. Folglich bietet auch jeder Punkt eine Mdglichkeit, daB
Gott sich durch ihn offenbare, und alles, was in der erkennbaren Welt
geoffenbart worden ist und existiert, tragt diesen Punkt als den eigenen
Mittelpunkt in sich. Von diesem Punkt aus begann die erste
Offenbarung, seine Schopfung, der Fall aus dem Gleichgewicht.

Diesen Aspekt Gottes, der die materielle Welt schafft und sie dadurch
lebendig macht, daB er sie durchdringt, also das, was in uns in allen
Lebewesen das Leben selbst ist, nennen wir das ,Hohere Selbst'. Alle
Ausdriicke also, wie Gott, Schopfer, Weltselbst oder héheres Selbst,
oder das schoépferische Prinzip, bedeuten eine und dieselbe Gottheit in
ihren verschiedenen Aspekten.

Im Mittelpunkt sind die entsteigenden Energien noch hochgeistig, sie
haben die héchsten Frequenzen. Je mehr sie sich aber vom Mittelpunkt
kreisformigen Ausstrahlungen entfernen, desto materieller werden sie,
bis sich die ausstrahlenden Energien allmahlich in Materie verwandeln.
Damit begrenzt sich die ausstrahlende Kraft selbst, und an dem vom
Mittelpunkt entferntesten Rand der Offenbarung wird sie zur harten,
materiellen Rinde. Demzufolge ist das Bild - der ,Name' - des sich in
der sichtbaren Welt offenbarenden Gottes ein Kreis — der innere Kreis
der héheren Krafte -, umringt von einer harten, materiellen Rinde.

In Buchstaben ausgedriickt: OM.

Alle Geschopfe, von den Zentralsonnen an bis zum Einzelwesen, sind
danach aufgebaut. Betrachte unsere Erde im Durchschnitt: im
Mittelpunkt sind die gewaltigen Krafte noch im Werdezustand des
Feuerkreises, dann folgen die gasférmigen Regionen, nachher die



Einweihung (344)

Kreise des Geschmolzenen, Flissigen, und schlieBlich ist das Ganze
umringt von der harten, festen Rinde der Materie. Ich mache dich aber
darauf aufmerksam, daB im Mittelpunkt auch gleichzeitig mit allen
formbauenden Kraften eine entgegengesetzte - eine zentripetale Kraft -
strahlt, die alle materiellen Erscheinungen wieder in sich hineinzieht.
Und wenn die harte Materie nicht einen entsprechenden Widerstand
ausiben wirde, wiirden alle Erscheinungen in ihrem eigenen
Mittelpunkt verschwinden. Auch unsere Erde mit all ihren Lebewesen.
Der Widerstand der Materie verhindert dies, und darum ist es
Uberhaupt méglich, daB eine Schépfung existiert und daB es hier auf
der harten, materiellen Erdrinde ein Leben gibt. VergiB diesen
Widerstand der Materie nicht, weil wir Gber diese Erscheinung noch
reden werden.

Noch ein Beispiel fir den inneren Aufbau der materiellen Formen: Das
Rickgrat jedes Wirbeltieres zeigt im Durchmesser dieselbe innere
Ordnung, die die schopferische Lebenskraft tragende hauchfeine
Substanz des Riickenmarkes, begrenzt und geschitzt durch die harte
Rinde, durch die Knochen des Rickgrates. Wo du auch einen Knochen
im Skelett durchschneidest, findet sich derselbe Querschnitt, sei es
Schadel, Wirbel oder Beinknochen.

Wenn du eine Pflanze durchschneidest, findest du dasselbe Bild. Hast
du schon geféllte Baumstamme gesehen? Die innere Struktur des
Baumes ist dieselbe: aus dem Mittelpunkt hervorstrahlende Kreise der
Lebensenergie, gespeist von der feineren Materie des innersten Innern
des Baumes - die Jahresringe zeigen die sich in jedem Frihling
wiederholende Ausstrahlung des Lebens im Baum -, umringt von der
harten Rinde des Stammes.

Das Wachstum vollzieht sich immer aus dem Mittelpunkt, von innen
nach auBen, die innerste Quelle aller Krafte und Offenbarungen ist
Gott.



Einweihung (345)

Dieser Aspekt Gottes, der sich in die Materie kleidet, aus
Erscheinungen lebendige Wesen macht und den wir das hdhere Selbst
(Logos) nennen, zieht uns auch in unseren Mittelpunkt zurick, da wir
ja aus der gottlichen Einheit, aus dem paradiesischen Zustand,
herausgefallen sind. Es ist der himmlische Brautigam, nach dem sich
die Seele des Menschen sehnt. Dieses wahre, géttliche Selbst darf man
nie mit dem personlichen ,Ich', das keine wahre Existenz hat und nur
ein Scheinwesen ist, verwechseln.

Hinter jeder Offenbarungsform, sei es Sonne, Planet, Mensch, Tier,
Pflanze oder Materie, ist die Lebensquelle derselbe Gott, dasselbe
gottliche Selbst. Obwohl derselbe Gott liberall gegenwartig ist und sich
durch jedes Geschopf offenbart, sind dennoch die Offenbarungsformen
so verschieden, weil Gott sich auf jeder Stufe der
Offenbarungsmaoglichkeiten manifestiert und die auf den verschiedenen
Stufen manifestierten Erscheinungen nur so viel von Gott offenbaren,
als jede, ihrer Stufe entsprechend, von der géttlich-schépferischen
Kraft bewuBt, erleben und ertragen kann. Denn: eine Kraft bewuBt
erleben bedeutet, diese Kraft zu sein und sie gleichzeitig Uberallhin,
also auch in den eigenen Kérper, auszustrahlen. Folglich muB3 auch der
Kdrper die entsprechende Widerstandskraft in sich tragen, sonst kénnte
die Ausstrahlung des Selbst ihn verbrennen und vernichten.

Deshalb sind auch die Kérper der verschiedenen Erscheinungen nicht
gleich beschaffen, sondern ihre Materie ist, dem BewuBtseinsgrad der
unzahligen Lebensformen entsprechend, von einer verschieden stark
gestuften Widerstandskraft. Wisse, daB8 die chemische
Zusammensetzung der Materie bestimmt, welche Schwingungen ein
Korper ertragen kann. Wenn der Kérper einer Strahlung unterzogen
wird, der seine Widerstandskraft nicht gewachsen ist, so schadet es
dem ganzen Nervensystem. Dies kann zu einem vollkommenen
Nervenzusammenbruch, ja zu Geisteskrankheit fihren. Wenn die
Schwingungszahl dieser Kraft den Umfang einer Oktave Uberschreitet,



Einweihung (346)

so wirkt sie sogar tddlich. Darum mufB man also, wenn man das
BewuBtsein eines Menschen in einen héheren Grad der géttlichen Kraft
einweihen will, zuerst seinen Kérper vorbereiten, unter anderem einem
chemischen ProzeB unterwerfen, damit der Unterschied nicht mehr als
hoéchstens eine Oktave betrage. Sonst stirbt er.

In der materiellen Welt gibt es vier Stufen der Offenbarungen, die wir
ihrer Erscheinung und ihrem BewuBtseinsgrade nach Materie, Pflanze,
Tier und Mensch nennen. Die Materie weist im Vergleich mit dem
Menschen kaum ein ,BewuBtsein' auf, dennoch zeigen die
Erscheinungen im Kristall, daB auch in der Materie eine Art BewuBtsein
vorhanden ist. Jede Stufe der Erscheinungsformen zeigt einen eine
Oktave héheren Grad des BewuBtseins. Nur der Mensch hat die
Moglichkeit, mehrere BewuBtseinsstufen - bis zum goéttlichen
SelbstbewuBtsein - zu offenbaren. Wenn wir uns an die Intervalle -
Oktaven - halten, nach welchen wir die Entwicklungsstufen bisher
einteilten, so finden wir, daB die Kategorie Mensch auf der groBen
Entwicklungsleiter, die von der Erde bis zum Himmel reicht, vier Stufen
einnimmt und daB jede ihrer Sprossen in der Skala der Schwingungen
eine Oktave bedeutet. Die Menschen kennen diese vier Grade und
nennen sie: Mensch, charakterisiert durch seinen Verstand, Genie,
charakterisiert durch die Intuition; der Prophet, charakterisiert durch
seine Weisheit und universelle Liebe; und die letzte und hochste Stufe,
der Gottmenschen, charakterisiert durch sein Allwissen und seine
Allmacht.

Es gibt also in der materiellen Welt vier Offenbarungen, die zusammen
sieben Schwingungsoktaven manifestieren.

Jedes Geschopf strahlt dieselben Schwingungen aus, aus denen es
selbst besteht, folglich diejenigen, welche es bewuBt ertragt. Die
Materie, allerniedrigste Stufe des BewuBtseins, offenbart sich nur durch
Zusammenziehung, Abkihlung und Verhartung.



Einweihung (347)

Die Pflanze offenbart schon zwei Stufen: materielle und sie belebende
vegetative - Kraft. Die materiellen Schwingungen offenbart die Pflanze
unbewuBt, sie tragt ihren Kérper wie ein Kleid, aber ihre
BewuBtseinstufe ist die materie-belebende - vegetative - Ebene. Die
Kraft dieser Ebene hat drei Kennzeichen, an welchen man sie, wo
immer sie sich duBert, erkennen kann: das Aufsuchen der Nahrung,
das Aufnehmen der Nahrung und ihre Assimilation oder Verdauung.

Das Tier offenbart drei Krafte, materielle, vegetative und animalische.
Es hat einen Kdérper, es sucht seine Nahrung auf, iBt und verdaut und
auf der Ebene der animalischen - seelischen - bewuBt: es hat Gemiit,
Instinkte, Triebe, Geflihle, Zuneigung, Abneigung und Begierden. Das
Tier ist im dritten Entwicklungsgrade bewuBt, nur um einen Grad tiefer
als Mensch.

Der Durchschnittsmensch steht eine Schwingungsoktave hoher: er ist
bewuBt auf dem Mentalplan, er hat Verstand, Denkvermdgen. Aber er
offenbart auch die drei andern Grade. Den materiellen: er hat einen
Korper; den vegetativen, kdrperbelebenden: er sucht seine Nahrung
auf, nimmt sie zu sich und verdaut; den animalischen: er hat Gemlt
und Geflhlsleben, Triebe, Sympathie, Abneigung und Begierden. Seine
charakteristische Stufe aber ist der Verstand. Der Mensch denkt
bewuBt.

Mit dem nachsten Entwicklungsgrad macht der Mensch den groBen
Schritt: er hebt sein BewuBtsein aus der Welt der Wirkungen in die
Ebene der Ursachen. Er schopft aus der gottlichen Quelle des
Kausalplans und offenbart diese Kraft, die in seinem BewuBtsein als
Intuition erscheint. Er ist fahig, mit Hilfe von Verstand und Seelenkraft
seine Erlebnisse auf dem hdheren Plan in Worte zu fassen und seinen
Mitmenschen zu Ubermitteln. Er kann seine Intuition aber auch in
anderen Kinsten erweisen: dimensionslos in der Musik, als Komponist,
in den zwei Dimensionen mit Linien und Farben als Maler, in drei



Einweihung (348)

Dimensionen durch plastische Formen als Bildhauer oder dann als
Tanzer. Man nennt den schépferischen Menschen: Genie. Er offenbart
die finf Schwingungsoktaven der materiellen, vegetativen,
animalischen, mentalen und kausalen Krafte.

Den BewuBtseinsgrad der nachsthéheren Schwingungsoktave nennt die
menschliche Sprache: Prophet. Er offenbart alle vorhergehenden
Stufen, aber er ist auch noch auf der nachsten Ebene bewuBt: auf der
Ebene der géttlichen Weisheit und der universellen Liebe. Nie darf man
aber diese universelle Liebe, die der sechsten Stufe entspricht und eine
vollkommen geistige Kraft ist, mit der ,Liebe' des dritten, tierischen
Grades, die die Offenbarung der tierischen Triebe ist, verwechseln.
Jene ,Liebe' ist eine um drei Grade tiefer transformierte Schwingung,
deren Quelle der Arterhaltungstrieb ist. Solche ,Liebe' ist Besitzgier und
will immer nur den Kdrper. Sie zwingt einen Menschen, dem geliebten
anderen Wesen nahe zu kommen, es zu umarmen, zu kiissen, es an
sich zu dricken, mit einem Worte: es zu besitzen. Wer dieser Liebe
untertan ist, lebt in seinem BewuBtsein noch im Zustand der Spaltung
und sucht seine kérperliche Ergénzungshalfte, um Befriedigung zu
finden. Diese Liebe will immer nehmen, etwas haben, besitzen. Die
Liebe im sechsten Offenbarungsgrad, die Liebe der Propheten, stammt
nicht aus der Spaltung, sondern aus dem Urzustand der goéttlichen
Einheit! Deshalb ist diese Liebe universell, immer gebend, nie
nehmend, braucht keine Erganzung mehr, keine korperliche
Offenbarung, sondern sie strahlt aus dem BewuBtsein der gottlichen
All-Einheit. Die Menschen, die auf dieser Stufe bewuBt sind, wollen
niemanden besitzen, sie fiihlen sich eins mit dem All: sie sind All-ein.

Die siebente und vollkommenste Offenbarung Gottes ist der vollstandig
bewuBt gewordene Mensch: der Gottmensch. Alle Ubrigen
Offenbarungsformen manifestieren nur transformierte Schwingungen,
nur einen Teil Gottes. Gottmensch ist, wer Gott - sein eigenes
gottliches Selbst - véllig, in seiner Vollkommenheit, durch ein



Einweihung (349)

vollkommenes BewuBtsein, offenbart: der die géttlich-schépferischen
Krafte in ihren urspringlichen, untransformierten Schwingungen -
Frequenzen - erlebt und ausstrahlt.

Allein der Mensch hat die Mdéglichkeit, alle sieben Schwingungsoktaven
zu beherrschen und auszustrahlen, da in seinem Nervensystem die den
sieben Oktaven der transformierten und untransformierten
Schopferkraft entsprechenden Nervenzentren vorhanden sind. Er ist
aber nur fahig, die Schwingungen jener Stufe auszustrahlen, auf der er
bewuBt geworden ist, denn solange er auf einer Stufe noch nicht
bewuBt ist, verbleiben die entsprechenden Nervenzentren in einem
latenten Zustand. Der Durchschnittsmensch wird also die
Schwingungen bis zur vierten Ebene ausstrahlen, das Genie bis zur
finften, der Prophet bis zur sechsten, und nur der Gottmensch ist
fahig, alle sieben Oktaven bewuBt auszustrahlen und die géttlich-
schopferische Kraft nach seinem eigenen Willen in - untransformiertem
- Zustand auszustrahlen oder umzuwandeln, zu andern und in
niedrigeren - transformierten - Frequenzen weiterleiten.

Der Stab, den du bei deinem Vater gesehen hast, besteht aus einer
Materie - aus einer Art Messing - welches die Eigenschaft hat, die jeder
Stufe entsprechende Ausstrahlung weiterzulenken. Er ist so konstruiert,
daB er die Schwingungen unverandert wie auch abgeschwacht oder
verstarkt, nach dem Belieben dessen, der ihn verwendet, weiterlenken
kann.

Der Stab kann Segen oder Fluch sein. Dies hangt davon ab, wer ihn in
die Hande bekommt. Ein Eingeweihter ist fahig, alle Krafte der
Schépfung - von der héchsten-géttlichen bis zur niedrigsten-
ultramateriellen - mit diesem Stabe in beliebigem Grade auszustrahlen,
weil er alle diese Krafte in seinem eigenen Wesen besitzt und durch
den Stab bewuBt weiterlenkt. Von der groBen Skala dieser
Schwingungen kann der Mensch mit seinen Sinnesorganen nur einen



Einweihung (350)

Teil wahrnehmen. Was darliber und darunter schwingt, kann er nur als
Gemiutszustand erleben. So erlebt er zum Beispiel die allerhdchsten,
gottlichen Frequenzen als universelle Liebe. Dagegen die
allerniedrigsten Frequenzen, die der Ultramaterie, noch niedriger als
die Frequenzen, die unsere Augen und Tastnerven als Materie
empfinden und die so auBerhalb unserer Sinneswahrnehmung sind,
erlebt der Mensch in seinem Gemdt als HaB. Der Eingeweihte wird den
Stab immer richtig gebrauchen und immer diejenige Kraft ausstrahlen,
die notwendig ist, um etwas Gutes, also Segenbringendes, zu schaffen.
Die ultramateriellen Schwingungen wird er - wenn notwendig - als
unsichtbare, isolierende, undurchdringliche Schutzwand gebrauchen.
Mit dem Stabe kann der Eingeweihte alle Krafte der Natur beherrschen,
sie verstarken oder sie aufheben.

Alle Lebewesen besitzen diese Krafte, aber immer in einer ihrem
Entwicklungsgrade entsprechenden Form. Sie gebrauchen sie auch,
sind sich aber dessen nicht bewuBt. Oder hast du schon einen
Menschen gesehen, der darliber nachdenkt, wie es madglich sei, daB er
zum Beispiel seine FliBe oder seine Arme heben kann? Oder daB er sich
sogar mit seinem ganzen Kérper von der Erde, wenn auch nur auf
kurze Zeit, entfernen - aufspringen - kann? Hebe deinen Arm, und
beobachte, wie du das machst. Nicht wahr, du ziehst deine Muskeln
zusammen, und die heben deinen Arm. Du kannst Uberhaupt alle
Bewegungen deines Korpers durch die Zusammenziehung deiner
Muskeln vollbringen. Aber was zieht deine Muskeln zusammen? Denke
nach, meine Tochter, was?»

«Mein Wille, Vater.»

«Richtig. Dein Wille. Aber wenn ich dich frage, was der Wille ist, kannst
du mir eine Antwort geben?»



Einweihung (351)

«Vater, ich habe schon oft beobachtet, wie es ist, wenn ich etwas will.
Aber ich konnte nur so weit kommen, daB ich feststellte, daB ich, wenn
ich etwas will, eine Kraft aussende und dieser Kraft eine Richtung
geben kann. Wenn ich zum Beispiel, wie du vorher gesagt hast, meinen
Arm aus seinem entspannten Hangen - er hangt, weil die Erde ihn an
sich zieht - hochheben will, dann flieBt diese Kraft, die durch meinen
Willen aus mir stromt, in meinen Arm und zwingt meine Muskeln, sich
zusammenzuziehen und dadurch den Arm zu heben.»

«Sehr richtig», sagt Ptahhotep, «dadurch, daB deine Willenskraft in
Arm und Muskeln strémt, hast du in deinem Arm die Anziehungskraft
der Erde - diese enorme Naturkraft - besiegt. Auch wenn du in die Luft
springst! Nur kurz, weil deine Willenskraft nur fir kurze Zeit groBer ist
als die Anziehungskraft der Erde. Die Zeit verbraucht also deinen in
koérperliche Kraft umgewandelten Willen. Die Zeit! Und der Raum? Du
hast deine Kraft dazu gebraucht, deinen Arm, deinen Koérper in die
Hbhe zu heben, von der Erde zu entfernen, also im Raum
weiterzubewegen. Du siehst also, daB8 deine Kraft durch zwei groB3e
Faktoren verbraucht wird: durch Zeit und Raum. Wenn du deine
Willenskraft verstarken und in deinem Kérper aufspeichern kénntest,
dann koénntest du die Anziehungskraft der Erde auf l[angere Zeit
besiegen und dich in einer gréBeren Entfernung von der Erde halten,
Du kénntest schweben! Du kannst es aber nicht, weil du noch nicht auf
der gottlichen Ebene bewuBt geworden bist. Der Eingeweihte aber, der
auf der gottlichen Ebene bewuBt ist, kann aus dieser ewigen
Kraftquelle, ohne sie zu transformieren, unmittelbar schépfen und -
wenn er will - so lange in der Luft schweben, als er seine Willenskraft
gegen die Anziehungskraft der Erde richtet.

Der Eingeweihte kennt alle Schwingungen und hat bewuBt entwickelte
Organe, um diese Krafte auch zu gebrauchen. Du kennst zum Beispiel
die Gedankenkraft, dank welcher wir telepathisch verkehren. Auch
diese Krafte beherrschen wir durch ein entsprechend héheres Organ



Einweihung (352)

unseres Gehirns. Die Menschenséhne wissen nicht einmal, daB sie
Uberhaupt solche Organe besitzen. Der Eingeweihte ist fahig, die
allerhéchste aller Krafte, die gottlich-schopferische Kraft,
auszustrahlen. Diese Kraft ist die Kraft und Ausstrahlung des Lebens,
des ewigen Seins. Dadurch wird das ganze Weltall belebt und erhalten.
Von dieser Kraft bewuBten Gebrauch zu machen, dazu ist einzig und
allein nur der Gottmensch fahig, das einzige Lebewesen, das in seinem
BewuBtsein mit Gott identisch ist und aus seinem GottesbewuBtsein,
seinem kosmischen AllbewuBtsein, diese Kraft ausstrahlt. Kein anderes
Lebewesen kénnte diese Kraft bewuBt ertragen.

Jede Kraft hat ihre Materialisation auf Erden, und deshalb finden wir,
daB allen Kraften und Schwingungen eine Materie entspricht, die die
Widerstandskraft hat, sie zu ertragen und weiterzuleiten, oder sogar
das Vermogen hat, sie in sich aufzuspeichern und dann wahrend eines
gewissen Zeitraumes auszustrahlen. Wie man diese Materie benennt,
ist gleichgiltig. Aus ihr sind die Kérper der den verschiedenen
BewuBtseinsstufen entsprechenden Lebewesen und
Offenbarungsformen gefligt und aufgebaut. Aber nicht allein aus der
ihrem BewuBtseinsgrade entsprechenden Materie, sondern ebenso aus
solcher, die Tragerin ist der Schwingungen unterhalb ihres -
BewuBtseinsgrades. Die Materie der Pflanzen besitzt zum Beispiel die
notige Widerstandskraft fir die Schwingungen der vegetativen
Lebenskraft, aber auch fir die Selbstschwingungen der Materie, da sie
einen materiellen Kérper haben. Die Nerven und Korper der Tiere
tragen die der tierischen Stufe entsprechende animalische Kraft in sich,
aber auch die um eine Oktave niedrigeren Schwingungen der
vegetativen und die noch um eine weitere Oktave niedrigeren
Schwingungen der materiellen Frequenzen.

Die Nerven des Durchschnittsmenschen zum Beispiel haben gentigend
Widerstandkraft, die Schwingungen der mentalen Ebene zu ertragen
wie auch die um je eine Oktave transformierten Schwingungen der



Einweihung (353)

animalischen, vegetativen und materiellen Ebenen. Mit den mentalen
Energien - denkt er und ist auf dieser Ebene bewuBt, mit den
animalischen Energien flhlt er und erlebt alle Gemiitszustande, die
vegetativen Kraftstrome beleben seinen Kdrper, und schlieBlich ist sein
Korper aus materiellen Kraften aufgebaut. Und so geht es immer héher
bis zum Gottmenschen, der alle seine Gehirn- und Nervenzentren
bewuBt gebraucht und fahig ist, die allerhdchsten Schwingungen des
Lebens, das seinen zentralen Sitz im Rickenmark hat, ohne sie zu
transformieren, in seine Nervenzentren und in seinen Korper zu lenken
wie auch auszustrahlen. Der Stoff seines Korpers besitzt die
Widerstandskraft, die der allerhéchsten, goéttlichen Kraft wie
selbstverstandlich auch den transformierten Schwingungen der andern
sechs Offenbarungsstufen gewachsen ist.

Die Koérper der Menschen in den verschiedenen Entwicklungsgraden
bestehen also nur scheinbar aus derselben Materie. In Wahrheit sind
sie aus verschiedenen chemischen Elementen zusammengesetzt, deren
Widerstand immer dem BewuBtseinsgrade des innewohnenden Geistes
entspricht.

Wenn der Korper des Gottmenschen sowohl die héchsten Frequenzen
als auch alle transformierten Oktaven zu ertragen vermag, so spricht
das daflr, daB auch eine Materie mit der Widerstandskraft existieren
muB, die die géttlich-schépferische Kraft wie auch alle Gbrigen
Frequenzen der transformierten Oktaven zu ertragen und zu leiten
fahig ist, ohne dematerialisiert zu werden. Somit haben die S6hne
Gottes in ihrer Heimat eine Materie erfunden, eine Art Messing, aus
welcher jene Apparate konstruiert wurden, um die allerhéchsten,
schopferischen Frequenzen entweder in ihrer originalen oder
transformierten Manifestation aufzuspeichern und, verstarkt oder
abgeschwacht, auszustrahlen. Diese Konstruktionen sind so gebaut,
daB sie die schopferische Kraft unverandert rein bewahren. Sie wirken
folglich auf lange Zeit wie eine Quelle der goéttlichen Kraft - wie das



Einweihung (354)

Leben selbst. Da das allerhdchste dieser Werkzeuge, das die géttlich-
schopferische Kraft tragt und ausstrahlt, eine vollkommene
Verbindung, so vollendet wie ein ehelicher Bund, zwischen den
gottlichen und den materiellen Frequenzen - zwischen Gott und der
Erde - darstellt, nennen wir diesen unvorstellbar machtigen Krafttrager,
der mit der gottlichen Selbstfrequenz aufgeladen ist: die Bundeslade.

Du verstehst jetzt, warum wir diese Apparate so streng geheimhalten.
Der in seinen hochsten Fahigkeiten entfaltete Gottmensch kann ruhig
damit umgehen, da die Bundeslade dieselbe Kraft enthalt und
ausstrahlt wie er selbst, die er selbst ist. Ein Mensch auf niedriger Stufe
aber wiirde, wenn er die Bundeslade nur anrihrte, im selben
Augenblicke wie vom Blitz getroffen tot hinfallen. Die géttlichen
Frequenzen wirden seine Nerven augenblicklich durchbrennen, und er
wurde einen ,Schlag' erleiden. Dasselbe geschieht, wenn diese
Frequenz sich aus der Isolation im Rickenmark befreit und
untransformiert in die Nerven schlagt. Auch dann stirbt der Mensch
oder das Tier, sogar eine Pflanze augenblicklich. Die Menschen nennen
diesen Tod ,Schlag'. Sie ahnen, daB eine unbekannte Kraft den
Verstorbenen wie ein Blitz getroffen hat. Diese Kraft ist der
Lebensstrom selbst, der sonst im Rickenmark - oder im innersten
Kanal der Pflanzen - gut isoliert ist und in den Koérper nur entsprechend
transformiert einstrémt. Aus der Isolation bricht er nur bei Krankheit
hervor und bewirkt den ,Schlag'.

Aus demselben Grunde dirfen keine uneingeweihten Menschen in die
Nahe unserer Apparate. Aber nicht genug damit. Da sie alles
durchschlagende Energien ausstrahlen, missen wir sie hinter dicken
Felsenwanden aus dem starksten Isolationsmaterial verborgen halten.
Denn die Lebensenergie selbst wirkt tédlich, wenn sie auf eine Materie
auftrifft, die nicht den entsprechenden Widerstand hat. Die Materie
wird dematerialisiert, aufgel6st.



Einweihung (355)

Die Bundeslade und noch andere Gerate sind also aus einer Materie
geschaffen, die - ohne dematerialisiert zu werden - mit der géttlich-
schopferischen Energie aufgeladen werden kann. Die Bundeslade
strahlt untransformierte schépferische Kraft aus, je nach der Dosierung
wirkt sie lebensspendend oder vernichtend. Diese Kraft hat denselben
Schwingungscharakter wie die Willenskraft des Menschen, die alles,
sogar die Anziehungskraft der Erde, wenn auch nur auf kurze Zeit,
besiegen kann. Die Bundeslade strahlt diese Kraft tausendfach
verstarkt aus. Und so wie die Erde durch ihre Anziehungskraft auf die
Materie einwirkt und sie an sich zieht, kénnen wir der Anziehungskraft
der Erde ohne Ausnahme in jeder Materie entgegenwirken, folglich auf
kirzere oder langere Zeit ihr Gewicht aufheben und sie gewichtlos
machen. Wir kdnnen aber, wenn notwendig, auch umgekehrt, mit der
Anziehungskraft der Erde, wirken und das Gewicht durch die
ultramateriellen Strahlen nach Belieben vergréBern! Auf diese Weise
werden auch die groBten Felsblécke auf kiirzere oder langere Zeit
gewichtlos, und mit groBter Leichtigkeit sind denkbar groBte Gebaude
zu errichten, oder das Gewicht wird in solchem MaBe vermehrt, daB3 die
Blocke in die Erde versinken. Wir brauchen zum Beispiel, wenn wir
Brunnen schaffen wollen, nicht die Erde herauszuholen, sondern wir
lassen einen geeignet groBen Felsblock durch Vermehrung des
Gewichtes in die Erde einsinken, bis wir die gewlinschte Tiefe
erreichen.

Mit Hilfe der Bundeslade, dieser enormen Kraftquelle, kénnen wir auch
stofflose Energien, wie zum Beispiel Lichtstrahlen, in Materie
umwandeln und, umgekehrt, die Materie auflésen und sie in donenlang
wirkende Energien umwandeln.

Betrachte diese Lampe: Wie die Sonne selbst seit Jahrmilliarden unter
anderen Strahlungen auch solche aussendet, die in unserer
Atmosphare durch Energie-Umwandlungen zu Lichtstrahlen werden,
ebenso werden in dieser Lampe durch die sich auflésende -



Einweihung (356)

dematerialisierende - Materie Energien geschaffen, die sich in der Luft
in Lichtstrahlen umwandeln.

Dieser ProzeB koénnte in dieser Lampe Aonen dauern, folglich wiirde sie
auch auf Aonen Licht spenden, wenn es in der Geschichte der Erde
nicht geschrieben stiinde, daB wir die Erde auf Jahrtausende verlassen
und alle unsere Einrichtungen vernichten missen. Die unwissenden
Menschensdhne wiirden sonst wieder eine unaussprechliche
Vernichtung anrichten.

Spatere Generationen werden von den Uberresten unseres Kulturgutes
vieles nicht verstehen. Unter anderem auch nicht, wie wir die
Oberflache der hartesten Steine spiegelglatt und so exakt bearbeiten
kénnen, daB dort, wo die Platten aneinanderstoBen, nicht einmal eine
haarfeine Ritze besteht. Sie werden sich ihre Képfe zerbrechen, wie
unsere ,Sklaven' mit bloBer ,Handarbeit' die Steine so prazis behauen
konnten. Da die Menschenséhne ihre Mitmenschen versklaven, werden
sie glauben, daB auch wir ,versklavte' Menschen arbeiten lieBen. Sie
werden jahrtausendelang nicht auf die Idee kommen, daB wir auf der
Oberflache den Uberfliissigen Stein dematerialisieren und auf diese
Weise aus den hartesten Felsen, ohne die geringste menschliche
Anstrengung, haarscharf richtige Kérper herstellen. Wir stellen die
Wirkung unserer Apparate auf Tiefe und Breite ein, und der Fels wird in
dem vorgezeichneten AusmafB dematerialisiert. Dies ist sehr einfach,
sobald man das Wesen der verschiedenen Energien, zu denen auch die
Materie gehort, kennt. Aber nur im Besitze eines Wissenden ist diese
Kenntnis ein Segen; der weiB auch, daB Liebe Leben, HaB aber Tod ist.
Nur Eingeweihte des héchsten Grades kénnen Baumeister sein.
Tatsachlich: um mit Sklaven zu bauen, brauchte man kein Eingeweihter
zu sein! Wir arbeiten nicht mit Sklaven, sondern mit Naturkraften.

Wir vermégen dank dieser Apparate jede Erscheinungsform der
schopferischen Energie zu schaffen. Die Manifestation hangt nur davon



Einweihung (357)

ab, wie lange und aus welcher Entfernung wir die schopferische Energie
wirken lassen. Die Menschensdhne finden es selbstverstandlich, daB sie
mit ihren Krankheiten in den Tempel kommen und daB wir sie wieder
gesund machen. Krankheit bedeutet, daB die Schwingungen des
Korpers verstimmt wurden. Wir bringen den verstimmten Kérperteil in
seine eigene Schwingung zurick, und der Mensch wird gesund. Jedes
Organ hat seine charakteristische Schwingung. Das heiBt, daB jedes
Organ deshalb so ist, wie es ist, weil seiner Natur eine gewisse
charakteristische Schwingung zugrunde liegt und diese Schwingung
standig in ihm wirkt und es erhalt. Wenn diese Schwingung sich
verandert, so wird das betreffende Organ krank.

Wir kdnnen auch das Wetter auf der Erde regulieren und einen
kristallklaren Himmel oder - wenn notwendig - Wolken und Regen
machen. Die Menschensdhne sehen die Blitze, héren den Donner aus
der Pyramide und sind gliicklich, weil sie wissen, daB dies den
segenbringenden Regen bedeutet. Sie leben in der Sicherheit, daB der
Tempel flr alles sorgt: fiir ihre Gesundheit, fiir den segenbringenden
Regen, fir ihren Wohlstand und auch fir ihr Seelenheil.»

«Vater meiner Seele», frage ich jetzt, «wie ladet ihr diese Bundeslade
mit schépferischer Energie auf?»

Ptahhotep schaut mich mit seinem durchdringenden Blick an und sagt:
«Ich sehe, daB du schon weiBt, wie wir die Bundeslade aufladen. Ich
sagte dir: es gibt nur eine Quelle auf der Erde, die diese Kraft
auszustrahlen fahig ist, und das ist der Gottmensch selbst. Die Pflicht
des jeweiligen Hohepriesters ist es, die Bundeslade mit der goéttlich-
schopferischen Kraft aufzuladen. Entweder lenkt er die eigene héchste
Kraft unmittelbar in die Bundeslade, oder er erreicht dasselbe Resultat
mit der Hilfe des Lebensstabes, indem er aus seiner Hand einen tiefer
transformierten, aber unbedingt positiven Kraftstrom durch den Stab in
gottlich-schépferische Kraft umwandelt und in die Bundeslade leitet.



Einweihung (358)

Denn der zur Vollkommenheit gelangte Gottmensch strahit die
schopferische Kraft im Alltag auch nur transformiert aus. Nur in seinem
gesammelten Zustand, in dem er in seinem BewuBtsein mit Gott
identisch ist, strahlt die gottliche Kraft in ihrer urspringlichen
Schwingung aus. Er muB sich also im kosmischen
AllbewuBtseinszustand befinden, wenn er die schopferische Kraft
ausstrahlen will. Wenn uneingeweihte Menschensdhne ihn in diesem
Zustand erblickten, wirden sie schon voll groBen Schreckens
weglaufen, denn der Gottmensch strahlt dann solch Uberirdisches,
gottliches Licht aus, daB die Menschen den Anblick nicht ertragen.
Wenn Uneingeweihte einen Eingeweihten im gottlichen Seinszustand
antasten wirden, wirden sie augenblicklich tot hinfallen, genau so, wie
wenn sie die Bundeslade angetastet hatten.

Wenn also der Eingeweihte seine Lebensstrahlen zum Heilen
aussendet, dann versenkt er sich in eine Konzentration, deren
Ausstrahlung die Menschen ohne Schaden ertragen, nur die in die
geeigneten Nervenzentren gelenkte Kraft steigert er mit der Hilfe des
Stabes bis zur schépferischen Potenz. Denn der Stab ist eben so
konstruiert, daB er die Ausstrahlungen nicht nur weiterleiten kann,
sondern je nach Belieben auch transformiert, verstarkt oder
abgeschwacht abgibt. Der Eingeweihte braucht sich also nicht in den
gottlichen Seinszustand zu versetzen, um die héchste Lebensstrahlung
in die Bundeslade zu leiten, sondern er versetzt sich in eine niedrigere
Konzentration und lenkt dann die dieser Stufe entsprechende Kraft, sie
bis zur schépferischen Energie verstarkend, mit Hilfe des Stabes in die
Bundeslade. Wenn die Bundeslade auf diese Weise aufgeladen ist,
strahlt sie wieder auf lange Zeit diese héchste und stérkste Energie
aus, als Quelle aller anderen Krafte auf Erden.

Der Eingeweihte kann mit dem Stab auch die verschiedensten
Frequenzen schaffen und lenken, denn der Stab ist eine Bundeslade in
winziger Ausgabe, nur daB sich in ihm die schépferische Energie nicht



Einweihung (359)

aufspeichert wie in der Bundeslade. Ein Menschensohn kénnte mit Hilfe
des Stabes auch seine niedrigeren Krafte in schépferische Kraft
umwandeln, wenn er seine um mehrere Oktaven niedrigere Kraft rein,
positiv, also vollig selbstlos ausstrahlen kénnte. Denn der Stab strahlt
immer jene Kraft aus, die der Mensch in ihn hineinlenkt. Wenn ein
primitiver und selbstsilichtiger Mensch den Stab in die Hand bekame,
wirde er seine eigenen negativen, aus der Selbstsucht stammenden
Ausstrahlungen - eventuell noch verstarkt - weiterleiten und dadurch
Krankheiten, Epidemien, Erdbeben oder sogar noch gréBere
Zerstorungen verursachen, wie die Schwarzmagier im einstigen Heim
der goéttlichen Rasse.

Verstehst du nun, warum die Eingeweihten ihr Wissen so streng
geheimhalten und Uneingeweihte nicht zulassen?»

«Ich verstehe, Vater. Und es ist mir jetzt auch ganz klar, wie Vater den
halbtoten Knaben zum Leben erweckte. In seinem hoch konzentrierten
Zustand hat Vater seine Ausstrahlungen noch verstarkt in das Kind
geleitet. Es wirkte wie ein Wunder. Das Kind wurde mit Lebenskraft
aufgeladen, und seine Erschdépfung verschwand augenblicklich. Aber,
Vater meiner Seele, was wird geschehen, wenn die Menschenséhne der
Zwischenrasse die Regierung iUbernehmen? Werdet ihr auch den
Zauberstab vernichten, so wie Vater sagte, daB die Eingeweihten alle
ihre Apparate vernichten werden? Wie schade, da3 die Menschen den
Segen dieser Krafte nicht genieBen kénnen!»

«Mein Kind», sagt Ptahhotep, «jedes Lebewesen lebt in genau
angepaBten Verhaltnissen! Wenn wir das Geheimnis des Stabes den
Menschensdhnen verrieten, wiirden sie ihn sogleich dazu brauchen,
einander - und auch sich selbst - Schaden zuzufligen. Die
Menschensdhne sind fur dieses Wissen nicht reif und werden noch
lange nicht reif daflir sein. Den Stab, den wir jetzt gebrauchen, wird
der letzte Eingeweihte, der diese Geheimnisse noch kennen wird, mit



Einweihung (360)

der Bundeslade aus Agypten hinausretten. Er wird keine Méglichkeit
haben, Pyramiden zu bauen, sondern er wird eine kleine, so weit wie
maoglich isolierende Hiille fir die Bundeslade schaffen. Er wird die
Bundeslade auch in viel geringerem MaB aufladen und wird sie mit Hilfe
von Holzstangen wahrend langer Wanderungen tragen lassen. Wenn
dieser letzte Eingeweihte seinen Tod nahen fuhlt, wird er seinen Stab
vernichten. Die Bundeslade wird noch eine Zeitlang die zuletzt
aufgeladene Kraft ausstrahlen, Uneingeweihte werden sie noch lange in
verschiedenen Landern umhertragen, bis sie nach und nach bemerken,
daB sie keine Kraft mehr ausstrahlt. Dann werden auch die letzten
Reste der Bundeslade vernichtet.

Die Menschheit wird in spateren Zeiten nur durch Uberlieferungen
etwas uUber den ,Zauberstab' und Uber die ,Bundeslade' erfahren. Sie
wird aber all dies als Marchen betrachten und weitererzahlen. Doch
wird sie sich erinnern, daB es einmal eine ,Bundeslade' gab, welcher die
Kraft des lebendigen Gottes innewohnte, und auch einen ,Zauberstab' -
oder, wie wir ihn nennen, den ,Lebensstab' -, mit welchem die
Eingeweihten, die ,Zauberer' oder ,Magier', Wunder vollbracht haben.
Man wird aus der Uberlieferung wissen oder ahnen, daB der ,Stab' die
Macht Gber alle Krdfte der Natur bedeutete.

Wenn Menschen in spateren Zeiten die gréBte Macht symbolisieren
wollen, so werden sie einen Stab - ein Zepter - als Zeichen der Macht
in der Hand halten. Jener Stab - jenes Zepter - wird aber nur noch als
Symbol, als leeres Zeichen der Macht, gelten. Die wirkliche Kraft und
Macht des Stabes wird nicht mehr bekannt sein. Erst nach
Jahrtausenden wird ein Nachkomme aus dem Stamme der Séhne
Gottes wiedergeboren, und er wird diese Wahrheiten fiir die Menschen
seiner Zeit entdecken und wieder einen wirklichen ,Zauberstab'
konstruieren. Bis dahin wird es aber wahrend Jahrtausenden eine
sonderbare Art von Menschen geben, die, um zu unterhalten oder zu
betriigen, sich fur ,Zauberer' oder ,Magier' ausgeben, und sie werden



Einweihung (361)

so tun, als ob sie mit Hilfe ihres ,Zauberstabes' ihre ,Kiinste' vollbringen
wirden. Sie werden also nachahmen, was einmal wirklich existierte.
Sie werden einen ,Zauberstab' in ihrer Hand halten und Bewegungen
machen, als ob sie Zauberkrafte aus diesem Stab herausholen wirden.
Sie werden auch ,Zauberworte' gebrauchen, unsere magischen Worte
nachahmend. Aber die wahre, die gewaltige Kraft des Wortes werden
die Menschen erst dann kennenlernen, wenn nach Jahrtausenden
gefallene Angehérige des géttlichen Stammes wiedergeboren werden,
die heute hier leben, und sich an die Wahrheiten, die zu jener Zeit
uralte Uberlieferung sein werden, in ihrem UnbewuBten erinnern.

Sie werden beweisen, daB ihre Erinnerungen stimmen. Es wird einmal
die Zeit kommen, wo die Menschenséhne alles, sogar das allerhdchste
Wissen entdecken und besitzen. Flr die unwissende Masse bleibt das
Wissen auch dann ein unverstandliches Geheimnis, und in
uneingeweihten Handen bringen die wiederentdeckten Wahrheiten
Fluch. Aber dies ist eben der Weg der Menschen, durch viele Leiden
und Schmerzen, die sie sich selbst zufligen. Sie werden nach und nach
lernen, daB sie mit goéttlichen Kraften nicht spielen, sondern diese mit
vollem Ernst, mit Wirde und Andacht gebrauchen sollen. Denn Gott
gibt der Menschheit alles, sogar sich selbst, zum Segen, nur die
Menschen machen in ihrer Unwissenheit aus allem einen Fluch!»

«Vater meiner Seele», frage ich, «du sagtest, daB die Pyramiden aus
dicken Felsen gebaut wurden, um die Einrichtungen, mittels welcher
die durchdringenden Frequenzen ausgestrahlt werden, zu isolieren.
Aber wie kénnt ihr dann die Ausstrahlungen dennoch nach auBen
lenken?»

«In die dicken Wande der Pyramiden sind Schachte, Kanale, eingebaut,
durch welche wir die Krafte der Bundeslade und der sie erganzenden
Apparate, die andere Krafte ausstrahlen, hinausleiten. Mittels dieser
Kanale regieren wir auch das Wetter. Die positiven und negativen



Einweihung (362)

Krafte, die durch die in auseinanderstrebenden Richtungen gebauten
Kanale flieBen, rufen Wolkenbildungen und den gewiinschten Regen
hervor. Der Ausgleich dieser Spannungen sind die Blitze, mit welchen
auch Schallerscheinungen auftreten. Deshalb donnert es aus der
Pyramide. Fir verschiedene weitere Einrichtungen sind die anderen
Pyramiden gebaut worden.»

«Was wird aus den Pyramiden, wenn die Menschenséhne die Herrschaft
auch in diesem Lande libernehmen und die Bundeslade samt allen
anderen Instrumenten vernichtet ist? Werden sie leerstehen? Und was
wird aus dem Hohepriester und den tbrigen Priestern und
Eingeweihten?» frage ich.

«Die Pyramiden, ausgenommen die allergréBte, in welcher jetzt die
Bundeslade steht und wo die Einweihung erteilt wird, bleiben nicht leer.
Wenn alle die gottlich-schépferische Energie ausstrahlenden
Instrumente entfernt sind, werden sich die letzten noch eingeweihten
Pharaonen in einer dieser Pyramiden begraben lassen. Ihre von der
gottlich-schopferischen Kraft durchtrankten Kérper werden - da die
aufgeladene Kraft nicht verbraucht wird - die allerhéchste Kraft genau
so wie die Bundeslade ausstrahlen, sie werden in diesem Lande wie
gewaltige geheime Kraftquellen aus dem Verborgenen wirken und
diesen Erdteil vor schlechten Einflissen beschitzen. Die Ausstrahlung
geheiligter und gut verwahrter Kérper wird diesem Land helfen, sich
noch auf Jahrtausende an der Macht zu halten. Aber die meisten dieser
Graber werden mit der Zeit von unwissenden Menschen zerstort.»

«Und was wird aus der gréBten Pyramide, Vater?»

Ptahhotep schaut eine Weile vor sich, als ob er irgend etwas in der
Ferne schauen wiirde, dann wirft er seinen himmlischen Blick auf mich
und sagt: «Wenn die Zeit gekommen ist, daB alle geheimen
Instrumente zerstort werden miissen und die Priester und



Einweihung (363)

Eingeweihten, die noch zu dieser Zeit Dienst im Tempel tun, ihren
Wanderstab nehmen und weiterwandern, dann werden der
Hohepriester und sein Stellvertreter die Felsentlire der groen
Pyramide von innen schlieBen, so daB kein Menschensohn den Eingang
findet. Und nachdem sie ihre letzten Pflichten erflillt haben, werden sie
beide ihre eigenen Kérper genau so dematerialisieren, wie die
Opfergaben in dem Hofe des Tempels auf dem Altar dematerialisiert
werden, wie du dies unzdhlige Male gesehen hast. Nur ein Blitz, dann
eine kleine weiBe Wolke, die bald verschwindet, keine Asche bleibt
zurick. So wird die gréBte Pyramide auf Jahrtausende fir
Menschenaugen verschlossen bleiben. Dennoch héren die
Einweihungen nicht auf, die reifen Seelen werden weiter hier
eingeweiht, wenn auch nicht mehr koérperlich, sondern auf einer
hoéheren, auf der seelischen Ebene. Diese Menschen werden dann ihre
Einweihung als Traum, als Vision, erleben.»

Ptahhotep hort zu sprechen auf, und wir schauen einander noch lange
in die Augen. Ich verstehe vieles, was er nicht aussprechen will ... Ich
hatte aber noch eine Frage: «Vater meiner Seele, hat das seinen
Grund, daB alle Pyramiden in gleicher Form gebaut worden sind?
Warum haben sie diese Form und sind nicht zum Beispiel ein Wirfel
wie andere Gebaude?»

Ptahhotep lachelt: «Nicht in Wirfelform? Die Pyramiden sind ja in
Wirfelform gebaut! Aber das werde ich dir das nachste Mal erklaren.
Fir heute ist es genug.»

Ich sehe, daBB Ptahhotep seine Belehrungen beendet hat, aber ich
bleibe noch. Ich mdchte, daB er mir den Gebrauch des Stabes und der
Bundeslade zeigt. Er schaut mich lachelnd an und sagt: «Es wird die
Zeit kommen, da du den Bau der Bundeslade und des Lebensstabes
kennenlernen darfst: nachdem du die Einweihung bekommen hast.
Aber brauchen darf sie nur derjenige, der den siebenten Grad nach der



Einweihung (364)

Einweihung durch eigene Anstrengungen erreicht hat. Diese
Geheimnisse dirfen nicht in gefahrliche Hénde geraten. Habe Geduld.
Die Zeit existiert nur im Denkvermégen. Dennoch muB alles seine Reife
erreichen.»

Er segnet mich, und ich gehe.



Die Form der Pyramiden

Ich stehe wieder vor Ptahhotep in seinem Experimentierraum.

«Ich habe schon erdértert», sagt Er, «daB hinter allen Erscheinungen
der sichtbaren Welt die Urkraft steckt, das Streben zuriick, in die
Einheit, das sich als Anziehungskraft zwischen einander erganzenden
positiven und negativen Halften manifestiert. Du stehst jetzt vor mir,
weil die Anziehungskraft der Erde deinen Kérper hier hdlt. Wenn diese
Kraft nicht wirken wiirde, warest du und alles, was nicht festgewachsen
ist, schon léangst in den Weltraum hinausgefallen, sogar der ganze
riesenhafte Korper der Erde ware langst auseinandergebrochen. Die
Kraft, die die Erde und alles, was in ihrer Atmosphare Materie ist,
zusammenhalt, gehoért nicht der Erde selbst an, sondern wirkt nur aus
ihrem Mittelpunkt auf die Erde.

Wenn die Materie keinen Widerstand hatte und dieser Kraft nachgabe,
wirde die gewaltige Masse der Erde, samt allem, was auf ihr lebt, in
ihrem Mittelpunkt verschwinden. Aber wohin? Denke nach!

Mein Kind, komm naher, ich will es dir zeigen: Wenn ich verschiedene
Dinge auf diese Tischplatte stelle und an jedes einen Faden binde, die
Faden durch das Loch in der Mitte dieser Platte hindurchziehe und dann
an allen Faden von unten ziehe, so werden alle Dinge gegen den
Mittelpunkt gezogen und - sofern sie kleiner sind als das Loch -
verschwinden. Wohin? Nicht wahr, dorthin, woher die Kraft wirkt!
Woher stammt aber die Kraft im Mittelpunkt der Erde, die alles in sich
hineinzieht? Kannst du mir antworten, mein Kind?»



Einweihung (366)

Ich denke nach und antworte: «Die Erde ist erkennbar. Wenn alles,
was erkennbar ist, nur darum erkennbar sein kann, weil es sich vom
,Nichts-All' getrennt hat, die Trennung aber nur eine scheinbare ist,
denn die Erganzungshalfte ist im Ungeoffenbarten zuriickgelassen
worden, dann muB auch die Erde ihre Erganzungshalfte im
Ungeoffenbarten haben, und die Kraft, die die Erde mit allen ihren
Wesen in den Mittelpunkt zieht, ist das Streben nach der
Wiedervereinigung zwischen der Erde und ihrer ungeoffenbarten
Erganzungshalfte, die im Nichts als negatives Spiegelbild
zuriickgeblieben ist. Die Anziehungskraft der Erde zieht also die ganze
Erde in das Uber Zeit und Raum stehende Nichts hinein, um die
Wiedervereinigung zu vollbringen. Und wenn die Erde nachgeben
wirde, wurde sie und alles im Mittelpunkt, im Nichts, verschwinden.
Das ware aber die Rickkehr in die paradiesische Einheit - in Gott - die
Seligkeit! Warum kann das nicht geschehen, Vater?»

«Mein Kind», antwortet Ptahhotep, «das Hindernis ist der Widerstand
der Materie! Ohne Widerstand ist keine Schépfung maoglich! Der
Widerstand der Materie 1aBt die Erde und die ganze Schépfung nicht
verschwinden und nicht vernichtet werden. Alles, was auf dieser
erkennbaren Welt erschienen ist, ist aus einem Punkt des Weltalls
herausgefallen, der dann sein eigener Mittelpunkt geworden ist. Durch
den Fall wurde es Materie. Jetzt kann es nicht mehr zuriick, weil sein
eigener Widerstand als Materie es nicht mehr in die géttliche Einheit
zurickkehren laBt. Eine Heimkehr in die verlassene géttliche,
paradiesische Einheit - in Gott - ist nur dadurch maglich, daB die
Materie vergeistigt wird, das heiBt, sich wieder in Geist umwandelt! Die
Materie kdnnte aber ohne geistige Hilfe, aus eigener Kraft und aus
eigenem Koénnen, nie Geist werden. Und darum steigt ein Aspekt
Gottes in die Materie nieder, kleidet sich in Materie, nimmt ihre
Eigenschaften an, belebt sie als das Selbst, damit die Vergeistigung,
die Erlésung, ermdglicht werde.



Einweihung (367)

Die Wirkung, die das in Materie gekleidete Selbst vom Mittelpunkt
jedes Geschaffenen auf die innerste Struktur der Materie standig
ausiibt, entwickelte im Laufe von Aonen auf jeder Sprosse der
Entwicklungsleiter die entsprechenden Lebensformen. So entstanden,
angefangen vom Einzelwesen bis zur héchsten Offenbarung, die
verschiedensten Lebewesen.

Das hochste Lebewesen der Erde ist der Mensch. Seine Aufgabe ist es,
die Vergeistigung der Erde, an der alle Lebewesen im MaBe der eigenen
Entwicklung mitwirken, zu vollenden. Und ein jeder Mensch, der sich
aus einem mit dem Korper identisch gewesenen in ein im Geiste
wiedererwachtes, gottliches Wesen wandelt und sein BewuBtsein mit
dem gottlichen Selbst identifiziert, hat seine Aufgabe erfillt! Er hat ein
Stlickchen der Erde vergeistigt. Er hat die Erlésung der Erde um einen
Schritt geférdert. Dann kann er als Helfer auch bei der Erlésung
anderer Wesen mitwirken.

Und jetzt weiBt du, warum du hier vor mir stehen kannst. Es ist so, daB
das Selbst der Erde - das gleichzeitig auch unser Selbst ist - die Erde
mit all ihren Lebewesen liebt und die ganze Erde in sich, in die gottliche
Einheit, zieht wie ein Brautigam, der sich mit seiner Braut vereinigen
will. Dieser Wille, dieses Streben nach Vereinigung, wie es jede Liebe
kennzeichnet, auBert sich in allem - also auch in unserem Kérper - als
Gewicht!

In jeder Form der Natur wirkt diese Kraft, die wir Gewicht nennen, und
wenn wir bauen, midssen wir mit dieser Kraft und nie gegen sie
rechnen und arbeiten. Wenn wir sie einbeziehen, dann hilft sie unsere
Gebaude auf lange Zeit zu erhalten. Wollten wir gegen die Gesetze
dieser Krafte bauen, so wirde alles so Gebaute in klirzester Zeit
zusammenstlrzen.



Einweihung (368)

Es genligt, wenn du verstehst, daB3 die Kraftresultanten der
Pyramidenform die glunstigsten sind, um die Gebdude wahrend vieler
Jahrtausende zu erhalten, ohne daB die Naturkrafte sie zerstdren
kénnen.

Die Pyramiden - besonders die gréBte - sind nach verschiedenen
mathematischen und astronomischen Gesetzen aufgebaut, so daB sie
dem Volke auch als Uhr und Kalender dienen. Diese Gesetze wirst du
ein anderes Mal lernen. AuBerdem vermag die pyramidale Form
dadurch, daB sich die Seitenflachen in einem Winkel von 51° zu ihrem
Grund erheben, die Strahlen der Sonne weit ins Meer und tief in die
Wiste hinausspiegeln. Auf diese Weise dienen die Pyramiden auch als
Leuchttirme. Alle ihre Gesetze und auch die Geschichte derer, die sie
erbaut haben, sind auf den keramischen Deckplatten der Pyramiden
aufgezeichnet. Und wenn die Menschenséhne einmal das Geheimnis
der Schrift kennen, werden sie alle diese Wahrheiten, die
mathematischen und astronomischen Gesetze, die Geheimnisse der
Pyramiden und unser ganzes Wissen, wahrend langer Zeit von den
Pyramiden ablesen. In den finstersten Zeiten der Erde werden aber
diese schriftlichen Uberlieferungen auch verschwinden, so daB die
Menschensdhne spater alle Wahrheiten selbst entdecken miissen.

Du aber lerne das Gesetz der dreidimensionalen Welt, das aber ohne
das Gesetz des Geistes nicht bestehen kénnte, sondern auf diesem
Gesetz beruht.

Da die Urquelle aller Weisheiten, aller Offenbarungen, das ewige Sein -
Gott - ist, Gott aber im Ungeoffenbarten liber Zeit und Raum steht und
in den dimensionalen Welten nur seine Offenbarungen projiziert
erscheinen, missen wir, um diese Gesetze richtig zu verstehen, bei
Gott anfangen. Uber Gott zu reden, hindert uns aber immer die
Schwierigkeit, daB Gott tber der erkennbaren Welt steht und jedes
Lebewesen Gott nur in jenem Grade verstehen und auffassen kann, in



Einweihung (369)

dem es selbst fahig ist, Gott bewuBt zu erleben, zu offenbaren und zu
verwirklichen. Das heiBt: bis zu welchem Grade es selbst Gott sein
kann! In allem lebt Gott, und alles lebt in Gott, dennoch kann Ihn in
seinem eigenen, vollkommenen Wesen nur derjenige ganz verstehen,
der selbst Gott geworden - oder nie aus ihm herausgefallen ist. Gott
verstehen kann nur Gott allein!

Die Tatsache, daB der primitivste Urmensch seinen Gottesbegriff hat,
zeigt, daB das goéttliche SelbstbewuBtsein dennoch in ihm da ist, wenn
auch nur im niedrigsten Grad und noch in einem Dammerzustand. In
Gott bewuBt werden, Gott véllig verstehen und Gott sein bedeutet
aber, mit seinem eigenen goéttlichen Selbst - dem innewohnenden Gott
- vollkommen eins zu werden. Das ist leicht gesagt, aber sehr schwer
getan! Denn dadurch, daB der Mensch aus seinem géttlichen
SelbstbewuBtsein gefallen ist, kann er sich Gott nur seiner persénlichen
Auffassungskraft gemaB vorstellen. Wie soll er wissen, was die
wirkliche, lebendige Gottheit in ihrer Vollkommenheit ist, wenn seine
Vorstellungskraft nur dem von der Einheit getrennten, abgesonderten,
dem gefallenen persdnlichen Grad entspricht? Wie kénnte das Endliche
das Unendliche begreifen, wie das Zeitliche das Ewige, wie das
Sterbliche das Unsterbliche, wie das Scheinwesen das ewige, wahre
Sein - Gott - verstehen, erleben und mit Ihm identisch werden?

Und dennoch muB der Mensch Ihn erreichen! Der ewige Wunsch, die
unausldschliche Sehnsucht hilft ihm und treibt ihn in der Richtung
seines géttlichen Selbst. Uber die uniiberbriickbar scheinende Kluft
zwischen dem Persdnlich-Sterblichen und dem Unpersénlich-Ewigen
spannt der Verstand - das grdBte, aber gefahrlichste Geschenk Gottes -
eine Brlicke. Durch den Verstand geriet er in Versuchung, mit seinem
BewuBtsein aus der Einheit zu fallen, aber ebenso gibt ihm der
Verstand die Méglichkeit, in die Einheit mit vollem SelbstbewuBtsein
zurlckzukehren. Durch den Verstand ist er fahig, die Wahrheiten zu
verstehen, und wenn er verstanden hat, wird er lange suchen und



Einweihung (370)

immer wieder versuchen, bis es ihm eines schonen Tages gelingt, den
einzigen Weg zur Verwirklichung seines Selbst zu finden.

Verwirklichung bedeutet: etwas zu sein. Denn solange man Uber etwas
denkt oder spricht, ist man es nicht. Du kannst Uber eine Katze oder
Uber einen Léwen nachdenken, das bedeutet bei weitem noch nicht,
daB du sie verwirklicht hast: daB du eine Katze oder ein Léwe
geworden bist. Du kannst ebenfalls (ber dich selbst nachdenken, ohne
daB du selbst, dein géttliches, schopferisches Selbst bist! Etwas denken
ist Getrenntsein davon. Denn wenn du nur einen einzigen Gedanken
aussendest, so bist du - der Denker - und der Gegenstand deines
Denkens - das Gedachte - nur durch das Denken verbunden, aber nicht
identisch mit ihm. Was in deinem Verstand ist, bist du noch nicht. Der
Verstand gehort dir, es ist ein wunderbares Werkzeug, ein Spiegel, in
welchen du alles projizieren und alles darin erkennen kannst, aber der
Verstand ist nicht du! Der Verstand ist auBerhalb deines Selbst,
folglich, was du durch deinen Verstand vermagst, ist nicht du, ist keine
Verwirklichung.

Wenn der Mensch Gott auBerhalb von sich selbst sucht, kann er oft,
sogar standig an Gott ,denken’, er kann zu Gott ,beten', er kann Gott
mit seinem ganzen Wesen ,lieben', aber er ist deshalb mit Gott noch
immer nicht identisch geworden. Denn im Suchen nach auBen kann der
Mensch Gott nie finden!

Der Schopfer im Menschen ist das eigene Selbst, dessen letzte, von
seinem eigenen Mittelpunkt entfernteste Manifestation das kleine ,Ich’,
das personliche ,IchbewuBtsein' ist. Das personliche ,Ich' in ihm ist das
durch die Materie - im Korper - widerspiegelte Bild Gottes. Wenn der
Mensch also aus dem Fernsein in die Identitat mit Gott zurlickgelangen
will, muB er mit seinem BewuBtsein denselben Weg einschlagen: er
muB sein BewuBtsein, von seinem personlichen ,Ich' ausgehend, immer
tiefer und tiefer in sich zurickziehen und sich zu seinem wahren Selbst,



Einweihung (371)

zu seinem Schopfer, hinwenden, bis er sich in IThm bewuBt erkennt.
Das bedeutet aber, daB in diesem Zustand nicht das Geschoépf - die
Person - sich selbst erkennt, da es keine wahre Existenz hat und als
Scheinwesen kein rickwirkendes BewuBtsein, keine Selbstkenntnis
haben kann, sondern der Schopfer erkennt sich selbst im Geschopf, in
der Person. Dies ist die einzige Moglichkeit, in welcher das Getrenntsein
aufhort, in welcher das BewuBtsein sich im Einheitszustand befindet,
wenn das ,Sich-selbst-Denken' aufhdrt und zum ,Sich-selbst-Sein' - zur
,Selbsterkenntnis' - wird. In diesem Zustand sind der Erkenner, das
Erkannte und die Erkenntnis ein und dasselbe Subjekt: das Selbst - der
Schopfer - erkennt sich selbst in sich!

Der Mensch kann Gott nur so erleben, dies ist Auferstehung! In diesem
Zustand erkennt er, daB ihn sein eigenes Selbst geschaffen hat und
standig schafft, daB also sein Selbst sein eigener Schopfer ist, ebenso
ist aber dasselbe einzige Selbst der Schopfer des ganzen Alls!
Demzufolge erlebt er in seiner goéttlichen Selbsterkenntnis, in seinem
SelbstbewuBtsein, gleichzeitig auch das schopferisch-kosmische All-
BewuBtsein und wird mit der Selbsterkenntnis gleichzeitig all-
erkennend: allwissend!

Diesen géttlichen Zustand, in welchem der Schépfer sich selbst
erkennt, kdnnen auch Zahlen symbolisch ausdriicken:

Gott in seinem in-sich-ruhenden Zustand ist eins in drei und drei in
eins. Eins und drei sind noch eine ungetrennte Einheit.

In der Ideenwelt der Geometrie ist die Form des gleichseitigen Dreiecks
das symbolische Bild Gottes, in welchem der Erkenner, das Erkannte
und die Erkenntnis ein einziges ist: eins in drei und drei in eins.



Einweihung (372)

Jede Form ist die Offenbarung der Kraft, die sie aufgebaut hat, folglich
ist jede Form auch das Bild der sie aufbauenden und ihr
innewohnenden schopferischen Kraft. Das Gottliche in seinem in-sich-
ruhenden Urzustand offenbart sich immer in der Form des Dreiecks.
Das Dreieck tragt in sich die vollkommene Harmonie und das
vollkommene Gleichgewicht, da seine drei Eckpunkte in genau gleicher
Entfernung voneinander liegen. Wenn dagegen der in-sich-ruhende
Aspekt Gottes aus dem Zustand der Zeit- und Raumlosigkeit, aus der
Dimensionslosigkeit in die drei Dimensionen eintritt und zum
schopferischen Aspekt Gottes wird, dann offenbart er sich immer in der
Zahl vier. Solange die Zahlen eins und drei in der Gottheit eine Einheit
bilden, bleiben drei in eins und eins in drei. Wenn sie aber aus dem
gottlichen Einheitszustand heraustreten, trennen sie sich, und aus dem
«eins in drei» wird «eins und drei», und das gibt vier. Das gleichseitige
Dreieck offenbart die in ihm verborgen liegenden vier gleichseitigen
Dreiecke.

In diesem Gesetz liegt auch das Geheimnis der Schlisselzahl der
dreidimensionalen Welt: die Zahl sieben.

Versuche einmal, dir bildlich vorzustellen und zu verfolgen, wie die
erste Offenbarungsenergie aus dem dimensionslosen Zustand in die



Einweihung (373)

drei Dimensionen heraustritt. SchlieBe die Augen, und ich werde diese
Wahrheit in dein BewuBtsein projizieren.»

Ich tue, wie Ptahhotep mir befiehlt, schlieBe meine Augen und richte
meine Aufmerksamkeit nach innen. Da erscheint ein Punkt, und ich
hore die Stimme Ptahhoteps:

«Damit eine Kraft aus der Dimensionslosigkeit heraustreten und sich
offenbaren kann, braucht sie einen Ausgangspunkt: ® Der Punkt ist
dimensionslos, er ist aus der Einheit noch nicht herausgetreten, ist
aber zur Offenbarung notwendig. Da der Punkt aus einem einzigen
Faktor besteht, tragt er in sich die Zahl der Einheit, die Zahl eins.

Wenn die Kraft, deren erste Erscheinung der Punkt war, aus der
Dimensionslosigkeit heraustritt und eine Zeitlang wirkt, wird der Punkt
sich bewegen, und es entsteht eine Linie: »

Ich sehe in mir, wie der Punkt allmahlich zur Linie wird und hdére
Ptahhotep: «Die erste Dimension - die Lange - ist geboren. Die Linie an
sich ist unendlich, folglich ist sie als erste Offenbarung auch die Zahl
eins. Sie hat aber in der Welt der Offenbarungen, wo Anfang und Ende
ist, immer unbedingt drei Faktoren: den Ausgangspunkt, den Endpunkt
und den Zwischenraum zwischen beiden. Die Linie tragt in sich also die
Zahl drei, die Schliisselzahl der eindimensionalen Welt.

Nun muB es dir auffallen, daB es keine Mdglichkeit gibt, die Zahl zwei
in einer Einheit zu offenbaren und zu finden. Denn nach der ersten
Offenbarung des Punktes, der nur einen einzigen Faktor in sich tragt,
sind unmittelbar und ohne die Zahl zwei drei Faktoren entstanden.
Wenn aus dem Punkt eine - wenn auch noch so kleine - Linie
heraustritt, so ist mit ihren drei Faktoren schon die Zahl drei da. Die
Linie in der Unendlichkeit ist und bleibt die Zahl eins; hat sie aber einen
Anfang und ein Ende, so tragt sie unbedingt die Zahl drei in sich.



Einweihung (374)

Damit die Zahl zwei an sich entstehe, ist eine Spaltung der Einheit
notwendig. Die Zahl zwei kann nur geboren werden, wenn zwei
Einheiten nebeneinandergestellt werden. Da aber auBerhalb der Einheit
nichts existiert, muB die Einheit aus sich selbst ein Spiegelbild senden,
hinausschleudern, und so entsteht eine Spaltung, eine Trennung, die
den Tod der Einheit bedeutet. Darum nennt man auch solch einen
todlichen Zustand, eine Spaltung der Seele: Ver-zwei-flung. Jede
Sprache driickt dies mit der Zahl zwei aus.

Verfolgen wir aber, wie aus der ersten Dimension die zweite entsteht.
Die Linie besteht aus einer Reihe von Punkten. Vorausgesetzt, daB die
schopferische Energie in jedem dieser Punkte mit derselben Kraft und
wahrend derselben Zeitdauer wirkt, so treten alle diese Punkte aus sich
in die zweite Dimension hinaus, es wird aus jedem eine Linie, und aus
der Gesamtheit dieser Linien entsteht eine Flache: ein gleichseitiges
Viereck.

Die zweite Dimension - die Breite - ist geboren.

Das Viereck ist vier in eins und eins in vier, besteht also aus funf
Faktoren: den vier geoffenbarten Linien: Ausgangslinie, Endlinie, rechte
und linke Seitenlinie, und dem flinften Faktor: der zwischen den Linien
liegenden nicht geoffenbarten Flache. Die Schlisselzahl der
zweidimensionalen Welt ist die Zahl funf.

Die Schopferkrafte wirken aber weiter. Auch die Flache besteht aus
Punkten, und wenn aus jedem dieser Punkte dieselbe Kraft wahrend



Einweihung (375)

derselben Zeitdauer wirkt, treten alle diese Punkte in die dritte
Dimension hinaus, und aus der Flache entsteht der Wiirfel.

Die dritte Dimension ist geboren: die Hohe.

Der Wiirfel ist sechs in eins und eins in sechs, besteht also aus sieben
Faktoren: aus den sechs geoffenbarten begrenzenden Flachen und dem
siebenten, nicht geoffenbarten Faktor: dem Kubikinhalt. Die
Schlusselzahl der dreidimensionalen Welt ist also die Zahl sieben.

Wie du siehst, ist die Grundform der Materie der Wirfel. Die
verschiedenen Kristalle bauen sich nach diesem Gesetz auf, und in den
Kristallen findet man entweder die Wiirfelform selbst - wie zum Beispiel
beim Salz - oder die Grundelemente des Wiirfels in verschiedenen
Aspekten und Variationen. Wenn wir nun die Wesensart des Wirfels
untersuchen, wirst du auch die Gesetze der Varianten verstehen.

Versuche, von einem Eckpunkt des Wirfels ausgehend, eine Flache zu
finden, in welcher alle drei Dimensionen des Wiirfels enthalten sind.
Wenn du ihn namlich quer durchschneidest, bekommst du nur eine
Flache, nur zwei Dimensionen. Um eine Flache aller drei Dimensionen
zu bekommen, missen wir von einem Eckpunkt des Wirfels schrag zu
zwei gegenuberliegenden Eckpunkten durchschneiden. Damit wird eine
Ecke des Wirfels abgeschnitten.



Einweihung (376)

Wenn wir in derselben Weise fortfahren, so werden wir vier Ecken des
Wiirfels abschneiden, und es bleibt vom Wirfel eine Form (brig, die
vom Wiirfel grundverschieden ist: ein Tetraeder, das von vier
gleichseitigen Dreiecken begrenzt ist.

Du siehst, daB im Wirfel eine Form verborgen liegt von ganz anderen
Gesetzen als der Wiirfel, denn sie besteht nicht aus Vierecken, sondern
aus vier Dreiecken. Wenn wir diese vier Dreiecke in einer Flache
ausbreiten, bilden sie ein einziges gleichseitiges Dreieck, die
symbolische Darstellung Gottes.

Das Tetraeder ist, wie das seinen Mantel bildende gleichseitige Dreieck,
die Verkérperung von Harmonie und Gleichgewicht. Denn jeder seiner



Einweihung (377)

Eckpunkte liegt gleich weit vom andern entfernt, folglich besteht im
Tetraeder keine Spannung, sondern ein ausgeglichener Ruhezustand.
Dagegen liegen die Eckpunkte des Wiirfels, wie die des Quadrates, in
verschiedenen Entfernungen voneinander, also besteht sowohl im
Quadrat als im Wiirfel eine stéandige unliberbriickbare Spannung. Die
Materie der dreidimensionalen Welt baut sich in Wirfelform auf, aber
sie verbirgt in sich das auf das goéttliche Gleichgewicht aufgebaute
Tetraeder. Die Materie kann ohne den géttlichen Inhalt nicht bestehen.

Auf demselben Gesetz ist die ganze dreidimensionale Welt aufgebaut,
ganz gleichgiltig ob die aufgebaute Form ,tote' oder beseelte Materie,
also ein Lebewesen, ist. Denn sei es eine Pflanze, ein Tier oder ein
Mensch, sie weisen in ihrer Erscheinung einen Korper auf, der den
Gesetzen der dreidimensionalen Welt unterworfen ist. In diesem Korper
befindet sich aber verborgen und unsichtbar das héhere, géttliche
Selbst - das Leben - das ewige Sein! Allein der Mensch ist fahig, sein
hodheres Selbst - also Gott - durch seine Gedanken, Worte und Taten zu
offenbaren, wenn er sein BewuBtsein nicht mit seinem Kdérper, sondern
mit dessen geistigem Inhalt - mit seinem Selbst - identifiziert. Solange
der Mensch sich mit seinem materiellen Kérper identifiziert, ist er wie
ein undurchsichtiger Wirfel, der nur die Eigenschaften der Materie
zeigt und das Gottlich-Schoépferische in das Ungeoffenbarte, in einen
latenten Zustand, verdrangt und nicht ahnen laBt, daB ihm das ganzlich
verschiedene Tetraeder - das gottliche Selbst - innewohnt!

Der Mensch aber, der seinen Kérper nur zur Offenbarung des
Gottlichen braucht und in Gedanken, Worten und Taten das Gottlich-
Schépferische manifestiert, dagegen die Eigenschaften seines
korperlichen Daseins - seiner Person - im Ungeoffenbarten 1aBt, der ist
ein behauener Wirfel, dessen Ecken nach auBen gedreht, dessen Inhalt
nach auBen gestllpt ist und auf diese Weise seine inneren Dreiecke -
die gleichzeitig Dreiecke des gottlichen Tetraeders sind - zeigt.



Einweihung (378)

Die materielle, viereckige Form benlitzt er nur als die sichere Basis in
der dreidimensionalen Welt und IaBt sein Gewicht auf ihr ruhen.

Die Form des ausgedrehten Wiirfels aber ist die Pyramide. Die
Pyramide ist also die symbolische Form des Gottmenschen der seine
gottliche, selbstlose Natur hervorscheinen laBt und Gott auf Erden
vollig verwirklicht. In der Person des Gottmenschen ist die Erlésung der
Erde, die Vergeistigung der Materie, vollbracht. Das gottliche Selbst -
der Schopfer - sitzt auf seinem Thron in voller Herrlichkeit und herrscht
Uber die Materie, Gber den Korper.

L]

Die symbolische Darstellung des materiellen Menschen dagegen, der
seinen Verstand dazu gebraucht, um seinem materiellen Wesen zu
dienen, ist das aus den Vierecken der Oberflache des Wiirfels gebildete
Kreuz - oder das Tau, auf welchem das verborgen innewohnende
gottliche Selbst gekreuzigt ist. In solchen Menschen ist das Gottliche



Einweihung (379)

seiner Macht beraubt, es kann sich nicht offenbaren, es muB sich in der
Welt den materiellen Gesetzen unterwerfen, es ist auf den zwei groBen
Balken der dreidimensionalen Welt - auf Zeit und Raum - gekreuzigt
und stirbt auf diesem Kreuz der Materie. Sein Tod ist aber kein
endgdultiger! Auch in dem auf die niedrigste Stufe gesunkenen
BewuBtsein wird das gottlich-schépferische Selbst einmal auferstehen
und den leidenden Menschen erlésen. Denn der materielle Mensch
schafft sich in seiner Unwissenheit dadurch, daB er sein eigenes
hoéheres Selbst - Gott in sich - kreuzigt, standige Qualen und Leiden -
er wird der Verbrecher, der neben dem gekreuzigten Goéttlichen auch
gekreuzigt hangt. Die Schmerzen erwecken ihn, sein héheres
BewuBtsein erwacht, und er erlebt mit der Auferstehung seines
gottlichen Selbst auch seine eigene Erldsung, da er sich in Ihm selbst
erkennt!

Diese symbolischen Darstellungen haben die gefliichteten Glieder der
gottlichen Rasse uberall auf Erden, wo sie hinkamen, mitgebracht und
die in ihnen verborgenen Wahrheiten den Menschen verkiindet. Uberall
in den verschiedenen Erdteilen wird man genau diese Darstellungen, in
Stein, in Metall oder in gebrannter Erde ausgefiuhrt, gréBer oder kleiner
vorfinden. Man wird dann glauben, daBB es das Bild einer gekreuzigten
Person sei, und nur wenige werden erkennen, daB die Darstellung das
gottlich-schopferische Prinzip symbolisiert, auf die zwei Balken der Zeit
und des Raumes gekreuzigt.

Die Pyramiden werden noch Jahrtausende stehen und den
Menschensdhnen die hochsten Wahrheiten, die in sie eingebaut sind,
verklinden. Diejenigen, die Augen und Ohren haben, werden ihre
erhabenen Wahrheiten, auch wenn sie nicht alle ihre mathematischen
und astronomischen Gesetze erfassen kdnnen, in sich finden und
erkennen, einige Hochentwickelte werden sie auch verwirklichen. Fur
den primitiven Menschen bleibt aber die Pyramide ein ewiges Ratsel,
gleich wie die Sphinx, solange er sein eigenes Ratsel nicht gelést hat.



Einweihung (380)

Kehren wir aber zum Wirfel zuriick! Du hast vorhin von einem
Eckpunkt des Wiirfels ausgehend eine Flache geschnitten, die alle drei
Dimensionen in sich enthalt. Du hast auf diese Weise vier Ecken des
Wiirfels abschneiden kdnnen. Du kénntest aber auch von den anderen
Eckpunkten ausgehend vier weitere Schnitte machen und wiirdest
finden, daB im Wirfel nicht nur ein Tetraeder liegt, sondern zwei
ineinanderliegende Tetraeder, die einander genaue Spiegelbilder sind.
Diese zwei ineinander-liegenden Tetraeder stellen das innerste Gesetz
der erkennbaren Welt dar: den untrennbaren Zusammenhang zwischen
den beiden Erganzungshalften - der positiven und der negativen - die,
ineinanderliegend, ein vollkommenes Gleichgewicht bilden und als
schopferische Geister zur Rechten und Linken der Gottheit sitzen. In
der Schopfung walten sie als zwei einander entgegengesetzte Gesetze:
das Gesetz des Geistes und das Gesetz der Materie.

Geist ist Leben, Materie ist Widerstand.
Das Gesetz des Geistes ist Ausstrahlung, Geben, Selbstlosigkeit.
Das Gesetz der Materie ist Zusammenziehung, Abklihlung, Erstarrung.

Es gibt nur ein einziges Lebewesen, das beide Gesetze bewuBt
verkdrpern kann: den Menschen. Er bildet das Verbindungsglied
zwischen der geistigen und der materiellen Welt. Er ist fahig, die
Gesetze der beiden Welten gleichzeitig zu leben. Seine Gedanken,
seine Worte, seine Taten kénnen Selbstlosigkeit und universelle Liebe
ausstrahlen, ein Geben sein. Sein Kérper gehort aber der materiellen
Welt an und verwirklicht die materiellen Gesetze. Jedes Gesetz an



Einweihung (381)

seinem eigenen Ort und zu seiner richtigen Zeit, ist géttlich und das
Umgekehrte satanisch.

Ohne den Widerstand der Materie ware Schopfung unmadglich. In der
nicht geoffenbarten Gottheit liegen alle schopferischen Krafte noch in
der Einheit, in einem vollkommenen Gleichgewichts- und Ruhezustand,
nur als Potenz, nur als Kraftmdglichkeiten. Die Schépfung beginnt
damit, daB sich aus der Einheit eine Kraft herauslést und sich dem
Schopfer gegenliber als Widerstand aufrichtet. Das ist der
,erstgeborene Sohn' Gottes, der Geist des Widerstandes, den der Vater
aussendet, um Aonen hindurch Ihm gegeniiber den anderen -
negativen - Pol zu bilden, um die Frequenzen der Schépfung zu
ertragen und also zu widerstehen, damit die Schépfung tGberhaupt
moglich werde. Dieser Widerstandsgeist, der den Gegenpol des sich
offenbarenden Aspektes Gottes bildet, ist die Ursache, daB dank seiner
zusammenziehenden, verhartenden und abkihlenden Wirkung
Verdichtung - Materie - entsteht. Dieser Geist wirkt als der Materie
innewohnendes Gesetz der Abklihlung, Zusammenziehung, Erstarrung.

Nimm einen Stein in deine Hand: die Kraft, die dieses Ding zu einem
Stein macht und als Materie zusammenhalt, ist das alles abkiihlende,
zusammenziehende, verhartende Gesetz des Widerstandes. Solange
dies Gesetz sich in der Materie als Materie offenbart, wirkt das Gesetz
an seinem Platze, folglich géttlich. Aus der toten Materie wird aber
belebte Materie, wenn der goéttliche Geist - das Selbst - sich in die
Materie kleidet und Fleisch wird. Das Selbst, das Leben, durchdringt die
tote Materie, und aus dem Gesetz der Materie ersteht ein lebendiger
Geist: das Spiegelbild des goéttlichen Selbst. Dieses Spiegelbild, das nur
dadurch lebendiger Geist werden konnte, daBB Gott als das Selbst der
Lebewesen sein eigenes Leben der Materie einfl6Bte, ist Satan. Satan
ist also das durch den géttlichen Geist lebendig gewordene Gesetz der
Materie. Satan liegt tot in der Materie, als ihr Gesetz, bis der géttliche
Geist ihn mit seinem eigenen Leben lebendig macht.



Einweihung (382)

Wenn das BewuBtsein sich mit dem Gesetz der Materie identifiziert und
wenn das Denken, Worte und Taten nicht dem goéttlichen Gesetz,
sondern dem Gesetz der Materie dient, dann belebt der Mensch Satan:
dadurch wird der Mensch selbst satanisch. Ohne den Menschen kann
Satan nicht existieren, denn ohne das Selbst des Menschen ist Satan
nur eine unbewuBte Kraft, ein notwendiges Naturgesetz der Materie.
Satan kann nur in dem BewuBtsein jenes Menschen lebendig werden,
der das Gesetz der Materie, das Gesetz des Fleisches, im Geist
offenbart, der sein BewuBtsein mit seiner Person, mit seiner niedrigen
Natur, mit den seinem Fleische innewohnenden Trieben, mit dem
Arterhaltungs- und Selbsterhaltungstrieb, identifiziert und die
zusammenziehende, verhartende Kraft der Materie als geistige
Eigenschaften, wie Habgier, Neid, Eitelkeit, seelische Harte und
Selbstsucht, offenbart. Satan an sich ist noch keinem Lebewesen
begegnet, denn ohne den Menschen existiert auch Satan nicht. Ohne
den Menschen ist Satan nur das Gesetz der Materie. Nur in einem
Menschen kann man Satan lebendig begegnen, nur in einem
menschlichen Antlitz kann man Satan als den Ausdruck dieses Antlitzes
erkennen.

Wenn das Selbst sich aus solch einem Menschen beim Tode des
Korpers herauslost, bleibt Satan wieder als das Gesetz der Materie im
Leichnam zurlick. Er wurde durch die belebende Kraft des Selbst im
BewuBtsein lebendig, wurde Satan. Das BewuBtsein des Menschen
aber, der sich mit dem Gesetz der Materie identifizierte und so selbst
satanisch wurde, stirbt mit Satan und wird nach dem Tode unbewuft.
Satan zieht ihn, seinen Sklaven, in die tote Materie, in die Finsternis, in
die BewuBtlosigkeit, zu sich.

Dagegen bleibt das BewuBtsein des Menschen, der sich mit dem Gesetz
des gottlichen Geistes identifizierte und diesem diente, beim Abstreifen
des Korpers wach, und - befreit von den Ketten, von der Isolation der
Materie - schmilzt es in das ewige Licht, in Gott, ein.



Einweihung (383)

Die zwei ineinanderliegenden Tetraeder zeigen die zwei Pole der
Schépfung im vollkommenen Gleichgewichtszustand. Die ganze
Schépfung - die Welt der Unruhe, der Bewegung - beruht auf diesem
gottlichen Gleichgewicht. Es wirkt durch alle Formen als ihr innerstes
Gesetz. So auch in den Kristallisationen der Materie. Wie du selbst
erfahren hast, ist um das gottliche Tetraeder die Urform der Materie -
der Wiirfel - aufgebaut. Die das Tetraeder bildenden Dreiecke sind mit
den verbindenden inneren Flachen der Ecken des Wiirfels identisch.
Auch der Mensch hat eine Berlihrungsflache in seinem Inneren mit dem
gottlichen Selbst. Eben deshalb kann er sein eigenes gottliches Wesen
nur in seinem eigenen Innern finden, nie aber indem er seine
Aufmerksamkeit nach auBen richtet.

Wenn der Mensch sich nach auBen richtet, wird er, dem goéttlichen
Gesetz gemaB, in weitere seelische Kristallgitter hineingezwungen, bis
er nach vielen Qualen und Schmerzen das Goéttliche findet.
Untersuchen wir, welche Kristallformen sich auf dem Wirfel aufbauen.

Nimm sechs hausdachférmige, geometrische Formen, deren
Grundflache genau dem Quadrat eines Wirfels entspricht, und stelle
diese sechs Formen auf den Quadraten dieses Wirfels so auf, daB die
Hausdachformen immer mit ihren verschiedenen Seiten
aneinanderliegen.



Einweihung (384)

Dann bekommst du einen geometrischen Kérper, den wir
Pentagondodekaeder nennen und der aus zwolf gleichseitigen
Finfecken gebildet ist. Das Pentagondodekaeder tragt weitere Gesetze
des langen Weges des BewuBtseins in sich. Wir wollen jetzt aber das
Resultat betrachten, das sich in der letzten Kristallform dieser Reihe
manifestiert: das ist das aus zwanzig gleichseitigen Dreiecken gebildete
Ikosaeder.

Aus dem Tetraeder lassen sich also weitere drei - mit dem Tetraeder
selbst zusammen vier - aus gleichen Flachen gebildete, regelmaBige
Kristallformen entwickeln: das Tetraeder, der Wiirfel, das
Pentagondodekaeder und das Ikosaeder.

RegelmaBige Kristallformen zu bilden ist nur aus Dreiecken, Vierecken
und Funfecken maéglich. Aus Dreiecken das Tetraeder, das Oktaeder
und das Ikosaeder, aus Vierecken nur den Wirfel, aus Finfecken nur
das Pentagondodekaeder.



Einweihung (385)

Das Oktaeder ausgenommen, kennst du alle diese geometrischen
Korper. Das Oktaeder kannst du konstruieren, indem du drei gleich
lange Linien je in eine der drei Dimensionen - also eine Linie in die
Lange, eine in die Breite und eine in die Hohe - in einem Winkel von
45° fiuhrst, so daB die Mitte der drei Linien identisch ist. Wenn du die
Endpunkte der drei Linien verbindest, bekommst du die acht Dreiecke,
die das Oktaeder bilden. Das Oktaeder besteht also aus zwei mit ihren
Grundflachen aufeinanderliegenden Pyramiden.

Jetzt paB aber gut auf: Wenn wir durch den Raum, in jeder Ebene der
drei Dimensionen, in gleichem Abstand Schnittflachen legen, dann
entstehen unzahlige Oktaeder.




Einweihung (386)

Aber diese Oktaeder fiillen den Raum dennoch nicht aus, sondern es
bleiben zwischen den Oktaedern Uberall - genau wie im innern des
Wirfels - Tetraeder, die auBerhalb der Dreidimensionsflachen stehen!
Du kannst den Raum in unendlich groBe oder unendlich kleine
Oktaeder aufteilen, die Tetraeder auBerhalb der Dreidimensionsebenen
sind immer da. Der dreidimensionale Raum ruht also in jedem seiner
Punkte auf dem goéttlichen Tetraeder, das die absolute Harmonie und
das absolute Gleichgewicht bedeutet.

Genau so beruht die ganze offenbare Schopfung in jedem ihrer Punkte
auf der Uber aller Offenbarung stehenden, in sich ruhenden, nicht
geoffenbarten Gottheit. Gott ist allgegenwartig!

Kehren wir aber zuriick zu den ineinander- und aufeinanderliegenden
geometrischen Korpern: Tetraeder, Wiirfel, Pentagondodekaeder und
Ikosaeder. Ich will deine Aufmerksamkeit noch auf weitere
GesetzmabBigkeiten und Zusammenhange richten.

Wenn wir die Quersumme der Verhaltniszahlen, die zwischen den
Flachenzahlen der ineinander verborgenen Kristallform - des
Tetraeders, Wirfels, Pentagondodekaeders und Ikosaeders - bestehen,
also 2, 3, 6, 10 miteinander multiplizieren, so bekommen wir die Zahl
360, die Zahl der Grade des Kreises.




Einweihung (387)

Und wenn wir die Verhaltniszahlen addieren, ergibt sich die Zahl 21, die
Zahl der méglichen Verbindungen zwischen den sieben Faktoren der
Schlusselzahl der dreidimensionalen Welt, der Zahl sieben!»

Ptahhotep hort auf zu sprechen, und ich stehe stumm und wie betaubt
vor IThm.

«Geh jetzt, mein Kind», sagt Ptahhotep, «es war genug fir heute. Das
nachste Mal sprechen wir noch Uber die vier Seiten der Pyramide.
Weitere Wahrheiten sind in ihnen enthalten. Wenn du vollkommene
Selbsterkenntnis erlangen willst, sind sie fiir dich von groBer
Wichtigkeit.»

Ich verbeuge mich und gehe.



Hesekiel 1: (Zitat der Verse 4 bis 28)

4. Und ich sah, und siehe, es kam ein ungestimer Wind von der Mitte
her mit einer groBen Wolke voll Feuers, das allenthalben umher
glanzte;

5. und darinnen war es gestaltet wie vier Tiere, und dieselben waren
anzusehen wie Menschen;

6. und ein jegliches hatte vier Angesichter und vier Fligel.

10. Ihre Angesichter waren vorn gleich einem Menschen, und zur
rechten Seite gleich einem Loéwen bei allen vieren, und zur linken Seite
gleich einem Ochsen bei allen vieren, und hinten gleich einem Adler bei
allen vieren.

12. Wo sie hingingen, da gingen sie stracks vor sich; sie gingen aber,
wo der Geist sie hintrieb; und durften sich nicht herumlenken, wenn sie
gingen.

14. Die Tiere aber liefen hin und her wie der Blitz.

15. Als ich die Tiere so sah, siehe, da stand ein Rad bei den vier Tiere
und war anzusehen wie vier Rader.

16. Und dieselbigen Rader waren wie ein Tirkis, und waren alle vier
eins wie das andere, und sie waren anzusehen als ware ein Rad im
andern.



Einweihung (389)

17. Wenn sie gehen sollten, konnten sie nach allen ihren vier Seiten
gehen, und durften sich nicht herumlenken, wenn sie gingen.

18. Ihre Felgen und H6he waren schrecklich; und ihre Felgen waren
voller Augen um und um an allen vier Radern.

20. Wo der Geist sie hintrieb, da gingen sie hin; und die Rader huben
sich neben ihnen empor, denn es war der Geist der Tiere in den
Radern.

22. Oben aber Gber den Tieren war es gestaltet wie ein Himmel, als ein
Kristall, schrecklich, gerad oben uUber ihnen ausgebreitet.

26. Und Gber dem Himmel oben lber ihnen war es gestaltet wie
Saphir, gleichwie ein Stuhl; und auf demselbigen Stuhl saB einer, gleich
ein Mensch gestaltet.

27. Und ich sah, und es war lichthelle, und inwendig war es gestaltet
wie ein Feuer um und um.

28. Gleichwie der Regenbogen siehet in den Wolken, wenn es geregnet
hat, so glanzte es um und um. Dies war das Ansehen der Herrlichkeit
des Herren. Und da ich's gesehen hatte, fiel ich auf mein Angesicht.

Hesekiel, 1



Die vier Gesichter Brahmas (Angkor-Thorn. Bayon. Indien)




Die vier Gesichter Gottes

Ich stehe wieder vor Ptahhotep.

«Mein Kind», beginnt Er, «heute wirst du erfahren, was die vier
Gesichter Gottes sind.

Es hilft dir sehr, sehr viel, wenn du sie in dir erkennst. Die vier
Gesichter Gottes sind in allem, was geschaffen wurde. Die ganze
Schopfung - auch du - ist auf SEINE vier Gesichter aufgebaut.

Das Leben in der sichtbaren Welt, angefangen von den Zentralsonnen
der Weltsysteme bis zum Einzelwesen, ist nichts anderes als ein
Kreisen, eine Rotation, um die vier Gesichter und in den vier Gesichtern
Gottes.

Du weiBBt, warum wir die Gottheit in ihrem in-sich-ruhenden Urzustand
immer als gleichseitiges Dreieck darstellen. Gott in seinen drei
Aspekten ist eins in drei und drei in eins. Aber dieser Zustand - wie das
gleichseitige Dreieck - tragt die Mdglichkeit der Zahl vier in sich. Wenn
die drei Aspekte der Urzahl eins sich voneinander trennen, und dies
geschieht, wenn sie aus dem Ungeoffenbarten in das Offenbare treten,
dann wird aus dem ,eins in drei' ,eins und drei'. Somit ist die Zahl vier
geboren.



Einweihung (392)

Wirf einen Blick auf das gleichseitige Dreieck: Du siehst in ihm nur eine
Einheit, die drei Seiten - drei Aspekte - hat. Es enthalt aber im
Verborgenen, im Nichtgeoffenbarten, die Zahl vier, denn das
gleichseitige Dreieck tragt in sich die Méglichkeit, sich in vier
gleichseitige Dreiecke aufzuldsen:

Wenn das Dreieck auf dem Nichtgeoffenbarten in der dreidimensionalen
Welt in die Offenbarung hinaustritt, wird aus ihm ein Tetraeder.

Wie du es schon gesehen hast, bleibt das Tetraeder bei den aus dem
Nichtgeoffenbarten in die erste Offenbarung hinaustretenden Kraften
im Innern der ersten materiellen Offenbarungs-Urform - im Wirfel -
noch immer im Verborgenen.

Die vier Dreiecke, die die Seiten des Tetraeders bilden, sind die
Beriuhrungsflachen des Géttlichen mit dem Materiellen, da sie mit den
inneren Flachen der abgeschnittenen Ecken des Wiirfels identisch sind.

Wenn wir die Dreiecke des Tetraeders mit Hilfe der die Materie bilden-
den Wurfelecken nach auBen drehen und so die Dreiecke des



Einweihung (393)

Tetraeders offenbaren, entsteht die vierseitige Form der Pyramide,
deren vier Seiten gleichzeitig die nach auBen hin geoffenbarten vier
Dreiecke des Tetraeders und der nach auBen hin geoffenbarten
abgeschnittenen Wirfelecken sind.

Die vier Seiten der Pyramide symbolisieren die vier Gesichter Gottes,
die auch einzelweise drei Aspekte ihrer Urquelle, der in-sich-ruhenden
Uber alle Offenbarung stehenden Gottheit, in sich tragen. Die Pyramide
zeigt eine lebendige Wirklichkeit, das lebendige Gesetz, in welchem
Gott sich immer und unbedingt in der materiellen Welt offenbart,
folglich allem, was geschaffen wurde, innewohnt.

Aus jedem Punkt des Weltalls offenbart sich Gott vierfach. Nach jeden
der vier Himmelsrichtungen strahlt Er mit anderer Wirkung. Und da
diese aus einem Punkte stammenden und doch verschiedenen
Kraftstrome aus der paradiesischen Einheit hervorgehen, kénnen wir
daftir das Bild verwenden, daB aus dem Mittelpunkt des Paradieses, wo
der Lebensbaum und der Baum der Erkenntnis des Guten und Bésen
wurzeln, vier groBe Strome entspringen, die in vier Himmelsrichtungen
in die AuBenwelt flieBen.

Diese vierfache Offenbarung wirst du in allem finden, was geschaffen
wurde. Am auffallendsten sind aber die vier Eigenschaften in der
Wirkung der Luftstréome - der Winde. Der primitivste Mensch weiB, daB
die verschiedenen Winde aus den vier Himmelsrichtungen eine
vollkommen verschiedene Wirkung haben.

Der Nordwind ist trocken, kalt, er wirkt beruhigend, erstarrend. In
vielen Gegenden wird sogar das Wasser hart wie Stein.

Der Sudwind bringt immer Hitze mit sich und wirkt aufregend, lebend.

Der Ostwind ist kiihl, erfrischend und erquickend.



Einweihung (394)

Mit dem Westwind kommt Warme und Feuchtigkeit - in vielen
Gegenden schlagt sie sich als Regen nieder. Er wirkt ermidend und
einschlafernd.

Das weiBt du schon alles, denn die verschiedenen Wirkungen der vier
Hauptwinde bemerkt jedes Kind; aber hast du schon daran gedacht,
wie das moglich ist und woher es kommt, daB vom selben Fleck der
Erde aus, aus demselben Punkt, die Luftstrome in die
entgegengesetzten Richtungen die genau entgegengesetzten
Wirkungen haben? - Wenn zum Beispiel von hier aus, wo wir die Luft
als angenehm lauwarm empfinden, sich ein Wind erhebt und in
sudliche Richtung blast, so blast dieser Wind flir die stdlicheren Lander
selbstverstandlich aus dem Norden, bringt also dorthin Abkiihlung und
verhaltnismaBige Kalte und wirkt auf alle Lebewesen beruhigend. Wenn
aber der Wind ebenfalls von hier aus, aus demselben Punkt, nach
Norden blast, so kommt der Wind in die nérdlicher liegenden Lander
aus dem Siden, bringt folglich eine groBe Erwarmung, eine Hitze,
dorthin, steigert die Zeugungskraft in den Lebewesen und reizt ihre
Zeugungsorgane. Wie ist das mdglich, daB aus demselben Punkt der
Erde auf eine Seite ein kalter, auf die andere ein warmer - ein
beruhigender oder ein anregender - Wind blast und dahin
Niederschlage und dorthin Trockenheit bringt? Es hangt nur davon ab,
in welcher Richtung die Luft strémt.

Siehst du, das ist das Gesetz des Raumes, das wir die vier Gesichter
Gottes nennen.

Das erste Gesicht - das Nordgesicht - ist feurig, es wirkt
lebenspendend, darum bringt der Stidwind Hitze und reizt die
Lebewesen zur Zeugung neuen Lebens.

Das zweite - das Westgesicht - ist luftig, kiihl. Es macht alles
beweglich, darum bringt der Ostwind Erquickung, Erfrischung.



Einweihung (395)

Das dritte Gesicht Gottes - sein Ostgesicht - ist feucht, naB und
lauwarm. Alles wird schwer und trage, darum bringt der Westwind
Warme, Feuchtigkeit, Niederschlage mit sich und macht alle Lebewesen
schlafrig. Ihr BewuBtsein zieht sich in den Kdérper zurtick.

Und schlieBlich das vierte Gesicht - das Siidgesicht Gottes - ist kalt. Es
wirkt zusammenziehend, materialisierend und kristallisierend, darum
bringt der Nordwind Kalte und beruhigt die Nerven.

Die erste und wichtigste Offenbarung der vier Gesichter Gottes ist das
,Feurige', denn die Wirkungen der librigen Offenbarungen - der Ubrigen
Gesichter - hangen von diesem ab. Die Art des Feuers bestimmt, ob es
heiB, warm, kihl oder kalt wird. So ist das feurige Gesicht Gottes der
Vater der Ubrigen. Dank seiner Ausstrahlung entstehen die
verschiedenen Aggregatzustande: durch das Warme und Trockene der
gasformig luftige, durch Kihle und Feuchte der flissig wasserige, durch
das Kalte der harte irdische Aggregatzustand.

Du findest dieses Gesetz hier auf der Erde Uberall wirksam, in jedem
Baum, in jeder Pflanze. In jedem Haus zum Beispiel ist die Sudseite,
wohin die Stromungen vom Nordgesicht Gottes fluten, warm, und die
Pflanzen gedeihen auf dieser Seite am besten; die Nordseite ist kalt,
die Ostseite trocken und die Westseite immer feucht, und wenn wir in
der Pyramide Regen machen, so trifft der Niederschlag alle Gebaude
vom Westen her.

Diese Vierfaltigkeit findest du aber nicht nur in den Hauptwinden
ausgedrickt, sie ist in allem, was geschaffen wurde. Schau die Stamme
der Baume an: die Nordseite der Baume - die die Ausstrahlung des
kalten Sudgesichtes Gottes empfangen - ist immer mit Moos bedeckt.
Hast du schon daran gedacht, warum der Mensch nur ein Gesicht, nach
vorn, hat? Wo unser Gesicht steht, in dieser Richtung sind wir feurig,
gebend, wahrend wir nach hinten umgekehrt eingestellt sind, kalt und



Einweihung (396)

nehmend. Unsere Glieder richten sich im ganzen ebenfalls nach vorne,
und auch unsere Willenskraft kdnnen wir nur in der Richtung unseres
Gesichtes ausstrahlen. Und warum schlafen wir am besten, wenn wir in
der Richtung von Norden nach Siiden liegen, warum liegen alle Tiere,
alle Nester der Tiere und alle Ameisenhaufen so orientiert? Das Tier hat
keinen Verstand, zu wissen, warum, aber es fihlt, daB aus der
nordlichen Richtung nervenberuhigende und aus Siden belebende,
lebenspendende, daher anreizende Ausstrahlungen kommen und dafB3
es fur den Kreislauf seines Lebensstromes das beste ist, wenn es in der
Nord-Sid-Richtung sein Nest baut und sich zum Schlafen legt.

Darin liegt auch das Geheimnis, warum sich ein Mensch, wenn er die
Verbindung mit Gott sucht und betet, am besten nach Norden oder
nach Osten richtet, aber nie nach Stden oder nach Westen! Im Norden
und im Osten findet er Krafte, die ihn zur Vergeistigung flihren. Im
Siden und im Westen aber findet er Anreize, die sein BewuBtsein den
koérperlichen Trieben verbinden.

Wisse, daB sich die Wirkungen der vierfachen Ausstrahlung Gottes im
ganzen Weltall vollkommen gleich offenbaren, und jeder Punkt im
Weltall, folglich auch auf der Erde, aus derselben Himmelsrichtung
immer die genau gleiche Stromung bekommt und auch aussendet. Die
vier Gesichter Gottes kénnen sich nie umdrehen oder wenden. Sie
stehen immer unverdndert in ihrer urspringlichen Richtung.

Wo immer Angehdrige aus der géttlichen Rasse hingelangt sind, haben
sie die Menschensdhne diese tiefe Wahrheit gelehrt, verschiedenartig,
je nach den Eigentimlichkeiten des Volkes, zu dem sie gekommen
sind. Hier, wo die Menschenrasse eher geometrische Urformen versteht
und die Wahrheit mit dem Verstand erfassen kann, driicken wir die
Wahrheit der vier Gesichter Gottes in der Form der Pyramide aus. Es
gibt aber andere Vdlker, die die géttlichen Wahrheiten mehr als
seelisches Erlebnis erfassen. Dort haben hingeflichtete Glieder unseres



Einweihung (397)

Stammes gewaltige Figuren aus Stein geschaffen, die Gottheit in
Gestalt eines als Dreieck dasitzenden Menschen darstellend, mit einem
Kopf, der in jeder Himmelsrichtung ein Gesicht hat.

Beide Darstellungen offenbaren dieselbe Tatsache: Wenn das Gottlich-
Schopferische aus seiner Zeit- und Raumlosigkeit, aus dem
Nichtgeoffenbarten, in die dreidimensionale Welt heraustritt und
Materie wird, so offenbart es sich - seine drei Aspekte dennoch
behaltend - in der Zahl vier. Die Form der Pyramide zeigt dies klar,
indem auf dem Grund des Quadrates jede ihrer vier Seiten ein Dreieck
- die drei Aspekte Gottes - bildet. Die Pyramide offenbart also vier mal
drei: die Zahl zwolf.

Und damit sind wir zu einer weiteren Wahrheit gelangt.

Wie die symbolische Darstellung in der Form der Pyramide zeigt, tragt
jedes der vier Gesichter Gottes die drei gottlichen Aspekte in sich. Das
ergibt eine zwdlffache Offenbarung, die in jedem Punkt des Weltalls
gegenwartig ist und in allem wirkt was existiert, angefangen bei den
einzelnen Lebewesen, die auf den Planeten leben, aber auch in den
Planeten, selbst in den Sonnen, in den Sonnensystemen, in den
Weltsystemen und im ganzen Universum, so wie kleine Kreise in einem
groBeren, die gréBeren Kreise wiederum in einem noch gréBeren, bis in
die Unendlichkeit hinein. Wenn du also einen dieser Kreise kennst,
kennst du den inneren Aufbau nicht nur des ganzen Universums,



Einweihung (398)

sondern auch eines jeden Lebewesens. Denn auf dieser zwdlffachen
Offenbarung Gottes ist das ganze sichtbare All aufgebaut.

Bevor wir aber weitergehen, muBt du dir bewuBt werden, daB alles,
was wir Menschen vom persdnlichen Standpunkt aus - also von auBen
her - mit unseren Sinnesorganen wahrnehmen, sich im géttlichen
Seinszustand genau umgekehrt verhalt. Wenn du etwas von auBen her
- von oben oder unten, von vorn oder hinten, von rechts oder links -
siehst, so kehrt es sich, wenn du es nicht siehst, sondern es selber bist,
in das genaue Gegenteil davon um. Wenn du etwas siehst, stehst du in
einem dualistischen Verhaltnis. Du, der Betrachter, und das, was du
siehst, sind zwei Pole. Wenn du aber etwas bist, so bist du im
monistischen Zustand, in der géttlichen Einheit.

Ich zeige dir als Beispiel einen Buchstaben, sagen wir den Buchstaben
,E'. In welcher Richtung verlauft dieser Buchstabe?»

«Er lauft von links nach rechts, Vater», antworte ich.

«Gut», sagt Ptahhotep, «jetzt zeichne ich ihn auf deine Brust, so, daB
du jetzt dieser Buchstabe bist. Du bist also mit ihm in einem
Einheitszustand, in einem Seinszustand. In welcher Richtung steht er
jetzt?»

«Von rechts nach links, Vater», antworte ich.

«Also genau umgekehrt. Komm, ich zeige dir noch etwas», und
Ptahhotep fihrt mich unter zwei groBe kreisférmige Scheiben, die von
der Decke hangen und als Lampen dienen. Auf jeder sind die genau
gleiche zwolf Bilder dargestellt, nur in umgekehrter Richtung und in
umgekehrter Reihenfolge. Auf dem einen Kreis stehen die Bilder mit
dem Kopf nach innen, dem Mittelpunkt zu, und auf dem anderen
stehen dieselben Bilder mit dem Kopf nach auBen, der Peripherie des



Einweihung (399)

Kreises zu. Und die Reihenfolge, von rechts nach links auf dem einen,
ist auf dem anderen umgekehrt.

Zuerst fahrt mich Ptahhotep zum Kreis 1 und sagt: «Wann siehst du
die Darstellungen dieses Kreises richtig, mit dem Kopf nach oben?»

«Immer. Von jeder Seite, Vater.»

Ptahhotep fiihrt mich jetzt zu dem anderen Kreis und fragt: «Wie siehst
du diese Darstellungen?»

«Alle haben den Kopf nach unten, also umgekehrt, und sie stehen auch
in umgekehrter Reihenfolge», antworte ich.

«Nun versuche eine Stellung zu finden, von welcher aus du auch diese
Bilder in ihrer richtigen Lage und in richtiger Reihenfolge siehst.»

Ich betrachte die dargestellten Figuren, und indem ich sie richtig - mit
dem Kopf nach oben - sehen will, trete ich unwillkirlich genau unter
den - folglich in den Mittelpunkt der Scheibe ... und da drehen sich alle
Figuren plétzlich um! Nun stehen sie alle richtig, mit dem Kopf nach
oben und in der richtigen Reihenfolge. Ich drehe mich rundherum,
immer in dem Mittelpunkt stehend ... alle Figuren schauen aufrecht



Einweihung (400)

stehend auf mich. Aber im Augenblick, in dem ich nur einen Schritt aus
dem Mittelpunkt heraustrete, sind alle wieder umgekehrt! Ich gehe
wieder in den Mittelpunkt und erlebe vollkommen bewuBt und tief
gertihrt den Seinszustand ich verstehe, was das ist ... und es wird mir
vor Erschitterung schwindelig.

Ptahhotep sieht meine Ergriffenheit und lachelt: «Verstehst du jetzt,
warum das Personliche immer das genaue Gegenteil des Goéttlichen ist?
Verstehst du, warum die menschliche Schrift von links nach rechts geht
und die gottliche von rechts nach links?»

«Ja, Vater meiner Seele, ich verstehe», stottere ich, vor Aufregung
bebend.

Ptahhotep nimmt meine Hand in die seine - oh, wie mich die machtige
Kraft seiner gesegneten Hand plétzlich beruhigt - und fihrt mich vor
eine groBe Wandtafel, auf der ich verschiedene geometrische Figuren
sehe.

«Die Erde empfangt die zwoélffache Kraftausstrahlung der vier Gesichter
Gottes aus dem Weltraum, aus der Richtung verschiedener Sternbilder,
die uns zusammen wie ein Rad umringen. Wir nennen dies aus
Sternbildern gebildete Rad: den Zodiakus oder den Tierkreis.

Die Ausstrahlungen des Zodiakus bewirken, daB die Erde Uberhaupt
existiert. Diese Schwingungen trafen einander in einem Punkt des
Weltraumes, so daB sich eine Interferenz in den Energiewellen bildete
und eine Materialisation, eine Verdichtung, entstand. Aus dieser
Verdichtung der Energieausstrahlungen entstand allmahlich unsere
Erde. Da bei diesem ProzeB die Sonne eine groBe Rolle spielte, wuchs
die Erde im Kraftfeld der Sonne und wurde ihr Satellit. Sie bekommt
die Lebensenergie von der Sonne gespendet, aber sie empfangt auch
fortdauernd die Ausstrahlungen des Zodiakus und ihrer Geschwister,



Einweihung (401)

der Ubrigen Planeten unseres Sonnensystems. Und da die Erde, wie alle
Weltkorper, die Materialisation all dieser verschiedenen Ausstrahlungen
ist, befindet sich auf ihr von jeder Stufe aller Erscheinungen eine
Materialisationsform, die vorherrschend diese gewisse, ihr
entsprechende Energie des groBen kosmischen Rades offenbart. Es gibt
also auf unserer Erde materialisierte Ausstrahlungen jedes einzelnen
Sternbildes des Tierkreises, auch jedes einzelnen Planeten, in
Steingebilden, Metallen, Pflanzen, Tieren und Menschen. Die Namen
der einzelnen Tierkreiszeichen bezeichnen gleichzeitig jene irdische
Erscheinungsform, die die materialisierte Offenbarung des betreffenden
Tierkreiszeichens ist. Wenn du z.B. einen Léwen siehst, so wisse, dafl
er auf der tierischen Ebene die materialisierte Ausstrahlung jenes
Tierkreiszeichens ist, das wir ,Ldwe' nennen. Es gibt aber auch Metalle,
Pflanzen und Menschen, die aus derselben Energie bestehen, nur eben
auf der Ebene des Metalls, der Pflanze und des Menschen.

Da die Benennung der einzelnen Tierkreiszeichen auch der Name jener
Erscheinungsform ist, die die materialisierte Ausstrahlung dieses
Tierkreiszeichens bildet, so ist selbstverstandlich dieser Name das
geeignetste Wort, den Charakter der Ausstrahlung dieses Sternbildes
mit einem Wort vollkommen wiederzugeben.

Die vier Gesichter Gottes - also die vier Kardinalpunkte - im
Sternengewdlbe, im goéttlichen Seinszustand, sind:

LOWE
Feuriqes Gesicht

TN

ADLER G|0 .
SKORPION 77—~ STIER
Irdisches Gesiclit
WASSERMANN

Luftiges Gesicht



Einweihung (402)

Jedes Gesicht Gottes, jeder Kardinalpunkt des Himmelsgewdlbes,
enthalt in sich die drei Aspekte der ungeoffenbarten Gottheit, und so
entstehen die viermal drei Offenbarungen, die zwdlIf Tierkreiszeichen:

I I1.
LOWE Waage wa“m_qe
Schiitze Widder WASSERMANN
Feuriges Dreieck Luftiges Dreieck
III1. IV.
Kreb Jungfrau
ADLER i
SKORPION STIER
Fisdhe Steinbock

Wisseriges Dreieck Irdisches Dreieck



Einweihung (403)

Die vier Gesichter Gottes im gottlichen Seinszustand

Steinbock F
WASSERMANN

Die drei feurigen Aspekte des ersten Gesichtes Gottes, der ersten
Gruppe, offenbaren sich in drei Sternbildern, genannt: Widder, Léwe
und Schitze.

Der Lowe ist die erste Offenbarung Gottes, folglich der groBe Vater des
ganzen Zodiakus. Demnach haben alle drei Offenbarungen des ersten
Gesichtes Gottes einen vaterlichen, lebensspendenden Charakter.

Der Widder strahlt das Feuer der Jugend, die Zeugungskraft des jungen
Vaters, aus, der mit seinem befruchtenden Durchdringen im SchoBe
der Natur Leben erweckt und in Gang setzt. Widder ist die Kraft des
Frihlings, die in ihrer Wirkung ebenso wild und unbesonnen ist und
ihren Durchbruch sucht wie das Tier Widder.

Der Lowe ist das Feuer des vollkommen entfalteten wirdigen Mannes,
des reifen Vaters, der seine schopferische Kraft, seine Liebe und
Warme auf alle seine Kinder ausstrahlt und diese unter seiner Obhut
reifen |aBt. Lowe ist die Kraft des Sommers.



Einweihung (404)

Der Kentaur (Schitze) ist ein Wesen, das lber seine tierische Natur
hinausgewachsen ist, seine kérperlichen Triebe iberwunden hat und
sein BewuBtsein auf das hohe Ziel richtet. Seine Ausstrahlung ist das
Feuer des Geistes, des alteren, abgeklarten Vaters, der seinen reif
gewordenen Kindern mit seiner Geistigkeit, seinen guten Gedanken und
Ratschlagen, weiterhilft. Kentaur oder Schiitze ist das geistige Feuer
des Gedankens, die Kraft des Alters, des Winters.

Die drei Aspekte der zweiten Gruppe, des irdisch-materiellen Gesichtes
Gottes, sind: Stier, Jungfrau und Steinbock. Alle drei Offenbarungen
dieses Gesichtes Gottes tragen den mutterlichen Charakter in sich.

Das Tier Stier steht im Frihling auf einer griinen Wiese, und die ganze
Natur ist in die feierliche Hochzeitspracht einer Braut gekleidet, die
bereitsteht, die Zeugungskraft des Brautigams zu empfangen. Die
Ausstrahlung des Tierkreiszeichens ,Stier' gibt der Erde die Fahigkeit,
die feurige Kraft des Lebens in sich aufzunehmen, dort Wurzel fassen
zu lassen, und so erhalt der géttliche Samen die Méglichkeit, sich in
einem irdischen Leib zu verkorpern. Die Ausstrahlung Stier ermdglicht,
daB das goéttliche Selbst das schopferische Prinzip: Logos - Fleisch wird.
Der Stier erweckt in der Materie - im Weiblichen - die Kraft der
Empfangnis, die Bereitschaft der Braut. Stier ist der Zeugungskraft
erwartende Aspekt der werdenden Mutter.

Die Jungfrau ist die makellose Kénigin des Himmels, die Muttergdttin
der Natur, die nie von einem mannlichen Wesen angetastet wurde und
dennoch schwanger ist von Myriaden Wesen, die aus ihrem géttlichen
Kdrper geboren werden. Die Kraft des Sternbildes Jungfrau ist die
Fruchtbarkeit der Natur, deshalb wird sie als eine Frau mit einer Ahre,
die funf Kérner in ihrer Hand hat, dargestellt. In der mystischen Welt
ist Jungfrau die von allen irdischen Schlacken gereinigte, makellos
gewordene menschliche Seele, die von dem Geiste Gottes den
gottlichen Samen empfing und die sich in der groBen Erwartung auf das



Einweihung (405)

gottliche Kind befindet, in dem beide Prinzipien - das goéttliche und das
materielle - in einer vollkommenen Einheit vereinigt sind. Jungfrau ist
der schwangere, das Kind erwartende Aspekt des Miitterlichen.

Der dritte Aspekt des irdischen Gesichtes Gottes ist der Steinbock. Das
Tier Steinbock lebt in der Region der hartesten Materie auf der Erde,
zwischen Felsen. Die zusammenziehende Kraft des Gesetzes der
Materie bewirkt, daB die Materie den héchsten Grad des Hartwerdens
erreicht und sich kristallisiert. Die Materie tUberwindet sich im Kristall,
sie verliert ihre Ureigenschaft, die Undurchsichtigkeit, und wird
vollkommen durchsichtig. Im Kristall zeigt die Materie die
geometrischen Urformen der schopferischen Kraft in ihrem eigenen
Stoff. Auch ein Kind ist die verdichtete, kristallisierte Form der géttlich-
schopferischen Kraft des Lebens. In der Seele des Menschen wird
gerade durch das Gesetz der Materie, durch die zusammenziehende,
zusammenfassende Kraft der Konzentration, die Verwirklichung des
gottlichen Selbst, das géttliche Kind geboren: das SelbstbewuBtsein.
Solange ein Mensch sein BewuBtsein mit seinen tierischen Trieben
identifiziert, ist er wie ein Stall, in dem Tiere wohnen. In diesem Stall,
unter verschiedenen Tieren, muB3 das géttliche Kind: das géttliche
SelbstbewuBtsein, geboren werden. Dies geschieht durch die
konzentrierende Wirkung des Sternbildes Steinbock. Sich konzentrieren
ist der einzige Weg, der in die Einheit, in das verlorene Paradies,
zurick fiihrt. Deshalb wird die Feier der Geburt des goéttlichen Kindes in
dem Monat gefeiert, in welchem die Sonne im Sternbild Steinbock
steht. Die Ausstrahlung dieses Kraftzentrums verhilft dazu, das
Gottliche in und durch die Materie - im Kdrper - véllig zu offenbaren
und zu verwirklichen. Steinbock ist der gebarende Aspekt des
Mutterlichen.

Die drei Aspekte der dritten Gruppe, des luftigen Gesichtes Gottes,
sind: Zwillinge, Waage und Wassermann. Der luftige Aggregatzustand,
der durch diese Ausstrahlung entsteht, gewahrt Bewegung, folglich



Einweihung (406)

offenbaren sich durch diese drei Sternbilder solche Krafte, die eine
hemmungslose Bewegungsmaglichkeit bendtigen. Sie sind geistiger
Natur.

Das Sternbild Zwillinge tragt in sich die beiden Halften des Baumes der
Erkenntnis des Guten und Bosen. Seine Ausstrahlung wirkt zweiseitig:
sie zwingt, nach rechts und links den Blick zu senden, um Erkenntnisse
zu sammeln. Durch seine Wirkung verzweigt sich der Weg wie die Aste
eines Baumes. Die Menschen gehen und suchen das Wissen auf den
verschiedensten Wegen, in verschiedenen Richtungen. Sie wollen
Erfahrungen sammeln, alles sehen, alles héren, alles lernen. Die
ausgestrahlte Kraft der Zwillinge offenbart sich als die WiBbegierde des
Lernenden.

Die Ausstrahlung des Sternbildes Waage zwingt alles ins Gleichgewicht.
Die gesammelten Erfahrungen werden auf die Waage gelegt und
abgewogen. Das Wertvolle wird behalten, das Wertlose weggeworfen.
Die Wirkung der Waage schafft Harmonie, entwickelt das
Unterscheidungsvermdégen und vollbringt den Ausgleich zwischen den
zweiseitigen Kraften der Zwillinge. Das Sternbild Waage strahlt das
Gesetz des Gleichgewichtes und der Gerechtigkeit in die
dreidimensionale Welt. Es ist die Offenbarung des gesetzschaffenden
Wissens.

Das Sternbild Wassermann strahlt das Wissen aus, das in den
Zwillingen gesammelt und in der Waage abgewogen, flr gut befunden
und in Gesetze gefaBt wurde. Die ausgestrahlte Energie dieses
Sternbildes duldet keine Hindernisse und kennt keine Grenzen.
Wassermann gibt, sendet die Schatze weiter, gieBt unermudlich das
Wasser des Lebens aus seinem Krug, dessen Wellen in die
entferntesten Welten stromen. Diese Wellen sind die alles belebenden,
hohen Frequenzen des Geistes. Wassermann ist die Offenbarung des
ungehinderten, von allen Grenzen befreiten Geistes.



Einweihung (407)

Die drei Aspekte der vierten Gruppe, des wasserigen Gesichtes Gottes,
sind: Krebs, Adler (Skorpion) und Fische. Die drei Offenbarungen
dieses Gesichtes Gottes haben einen seelischen - sich im Geflihlsleben
manifestierenden Charakter.

Nach einem tibetanischen Bild. «Kleinere Kreise in immer gréBeren
Kreisen, bis in die Unendlichkeit hinein ...»



Einweihung (408)

Das Tierkreiszeichen Krebs bedeutet das kleine Wasser der Krebshdhle,
wo das Tier Krebs lebt. Hat er drauBen seine Beute gefangen, so zieht
er sich wieder in seine Hohle zuriick, um sie zu verdauen. Das
BewuBtsein, das nach auBen gerichtet war, um geistige Nahrung zu
finden, zieht sich in sich zuriick, verdaut und wandelt seine Beute, die
gesammelten Eindriicke, in abgeklarte Erfahrungen um. Die
ausgestrahlte Kraft des Sternbildes Krebs offenbart sich als das in-sich-
schauende, sich selbst analysierende BewuBtsein des suchenden
Wesens.

Das Sternbild Skorpion-Adler ist der groBe Wendepunkt, wo aus dem
kriechenden Wurm ein hoch fliegender Adler, ein Erléster, ein in das
gottliche Selbst erwachtes und bewuBtes Wesen wird. Der Wurm -
Skorpion - muB sich selbst téten, um Adler werden zu kénnen. Deshalb
wird dieses Sternbild zweifach benannt: in seinem unerlésten Zustand
heiBt es Skorpion, wie das Tier, das sich mit seinem Stachel selbst
totet, und im Zustand des Erldstseins heiBt es Adler und bildet das
Symbol der freien Seele, die wie der gottliche Falke Horus hoch oben
Uber allem Materiellen frei fliegt. Die Ausstrahlung dieses Sternbildes
offenbart sich als die Triebkraft, als das Feuer des Lebens, das sich in
dieser Form durch Wasser - durch Korpersafte - manifestiert. Diese
Kraft gibt dem Geist die Mdéglichkeit, sich in die Materie zu hillen, um
im Korper neu geboren zu werden. Diese Energie ist die Urschlange der
Versuchung, die den Geist in die Materie hineinlockt und den Fall aus
der paradiesischen Einheit verursacht. Wenn aber diese Kraft
umgewandelt, anstatt in der Materie zu wirken, rein geistig wird, dann
wird aus der sexuellen Begierde die Auftriebskraft, die dem gefallenen
BewuBtsein in die paradiesische Einheit zurtickhilft. Ohne diese Kraft
findet kein aus der Einheit gefallenes BewuBtsein in Gott zuriick! Das
Wasser dieses Sternbildes ist wie ein Sumpf, in welchem verborgene
garende Krafte wirken, tUber welchem, ohne zu brennen, die Feuer der
Irrlichter gaukeln.



Einweihung (409)

Die Fische wohnen im unendlichen Ozean. Wenn sie auch manchmal an
die Oberflache kommen, tauchen sie wieder unter und verschwinden in
der unermeBlichen Tiefe. Das wahre Wesen des Menschen ahnelt dem
Ozean: das BewuBtsein ist an der Oberflache, aber der viel gréBere und
tiefere Teil des Menschenwesens liegt im UnbewuBten; von dort
stammen die Grinde und die Wurzeln seiner Gedanken, Worte und
Taten. Der erléste Mensch aber, der vollkommene Selbsterkenntnis
erlangt hat, dessen BewuBtsein in sein gottliches Selbst eingeweiht und
darin verwirklicht wurde, hat kein Unter- und UberbewuBtsein - also
kein UnbewuBtes - mehr. Er schwimmt vollkommen bewuBt in der Tiefe
des grenzenlosen Ozeans des goéttlichen All-BewuBtseins. Das, was
einem noch nicht erlésten Menschen ,UnbewuBtes' bedeutet, ist zu
seinem vollkommen bewuBten Heim und Element geworden. Die zwei
Offenbarungen des Geschlechtes - das Mannliche und das Weibliche -
freuen sich wie zwei gllickliche, freie Fische im Ozean der
vollkommenen Harmonie. Die Wirkung des Sternbildes Fische ist die
Erldsung und Auflésung des Persénlichen im Unpersonlichen, in der
Tiefe des grenzenlosen Selbst, in der géttlichen untrennbaren Einheit
des All-ein-Seins. Das groBe Werk wird durch die Ausstrahlung dieser
Kraft vollendet, die Vergeistigung der Materie wird vollbracht.

Du siehst, daB die drei Aspekte jedes Dreiecks in einem
Zusammenhang stehen, ausgehend von der materiellen Ebene
enthalten sie eine Steigerung in der Richtung der Vergeistigung.

Einen Zusammenhang gibt es aber nicht nur zwischen den drei
Aspekten der einzelnen Gesichter Gottes, sondern auch den, daB die
vier Dreiecke derart ineinanderliegen, daB ihre Mittelpunkte identisch
sind. So bilden sie den zwélffachen Offenbarungskreis des Zodiakus, in
welchem die verschiedenen Aspekte der vier Dreiecke eine eng
zusammenhangende Entwicklungsreihe bilden. Und einen weiteren,
dritten Zusammenhang gibt es noch zwischen den einzelnen



Einweihung (410)

Sternbildern, das ist der Zusammenhang zwischen zwei sich
gegenuberliegenden Sternbildern, die einander Ergéanzungshalften sind.

Behandeln wir aber zuerst den Zusammenhang der Entwicklungsreihe.

Die Reihenfolge féangt natirlich mit dem Sternbild ,Widder' an, da der
Anfang aller LebensduBerung - folglich auch der Frihlingspunkt - im
Widder liegt. Merke dir aber, was ich dir sage: Es gibt zwei
Frihlingspunkte, einen absoluten und einen relativen. Den absoluten
Frihlingspunkt tragt jede Offenbarung - also auch die Erde und ihre
Lebewesen - in sich: der absolute Frihlingspunkt ist von der AuBenwelt
unabhangig. Der relative Fruhlingspunkt aber hangt von der jeweiligen
Lage des Sterngewdlbes ab und bleibt deshalb, infolge der
verschiedenen Bewegungen der Erde, nicht an demselben Ort, sondern
verschiebt sich fortdauernd. Dariliber werden wir spater noch griindlich
sprechen.

Die Reihenfolge der Sternbilder im Zodiakus lautet: Widder, Stier,
Zwillinge, Krebs, Lowe, Jungfrau, Waage, Skorpion-Adler, Kentaur,
Steinbock, Wassermann, Fische.

Alles, was sich auf der materiellen Ebene verdichtet und zu einer
materiellen Erscheinung wird, durchlduft seine Lebensbahn in diesem
Rad des Zodiakus. Das Leben des Menschen ist eine groBe Periode, die
in kleinere Perioden - Kindheit, Jugend, Reife und Greisenalter -
zerfallt, und diese setzen sich wieder aus noch kleineren, aus Jahren,
aus Jahreszeiten, Monaten, Wochen und schlieBlich Tagen, zusammen.

Jede Periode, ein Tag, ein Jahr oder ein ganzes Leben, lauft im Rad des
Zodiakus ab. Die Geburt entspricht dem ,Widder', dann wandert der
Mensch durch alle Sternbilder, er erreicht seine Reife im Léwen und
stirbt im Zeichen Fische, verschwindend von der materiellen Ebene.
Ebenso beginnt ein Tag damit, daB wir aus unserem Schlaf erwachen



Einweihung (411)

und in dieser Welt erscheinen, dann entfaltet sich der Tag, erreicht um
Mittag seine Reife und kulminiert, geht dann abwarts, und nach
weiteren Umwandlungen kommt der Abend, wo wir unseren Korper
zum Schlaf niederlegen, dann ziehen wir unser BewuBtsein in das
Selbst zurlick und schlafen ein - genau so wie am Lebensende, wenn
wir den Kdrper endglltig abstreifen. Jede Periode hat Anfang,
Entfaltung, Kulmination, dann wieder Abstieg, bis zur Auflésung.

Die einzelnen Tierkreiszeichen haben folgende Haupteigenschaften:

Widder bewirkt, daB etwas in dieser Welt (iberhaupt erscheint, geboren
wird. Auch dann, wenn die Geburtszeit nicht in den Widder fallt! Denn
jede Geburt tragt in sich, von der AuBenwelt, folglich von den
Sternbildern unabhangig, die Kraft des Anfangs, die wir sowohl
drauBen am Sterngewodlbe als auch im Innern jedes Wesens Widder
nennen. Das ist das absolute Sternbild Widder in jeder
Offenbarungsform. Und genau so verhalt es sich mit allen Sternbildern,
mit allen Offenbarungen und Aspekten der vier Gesichter Gottes. Es
gibt eine innere, absolute Offenbarung und eine auBere, relative.

Dann muB ein Lebewesen in der neuen Umgebung Wurzel fassen. Dies
geschieht mit Hilfe des Stiers. Das neue Lebewesen nimmt Nahrung zu
sich und assimiliert sie. Damit wird eine materielle Verbindung mit
dieser Welt und eine Versorgung seines Koérpers geschaffen.

Auf die Wirkung der Zwillinge hin, da das Lebewesen Erfahrungen zu
sammeln beginnt, verzweigen sich seine Wege wie Aste eines Baumes.
Es geht in verschiedene Richtungen und erwirbt vielfaltiges Wissen.

Im Krebs zieht es sich ins Heim zurlick und verarbeitet seine geistige
Beute, die Erfahrungen, die es gesammelt hat. Es beginnt seine
Kernbildung.



Einweihung (412)

Durch die lebenspendende, feurige Wirkung des Léwen wird das
Lebewesen reif und wiirdig. Es entfaltet seine Krafte und Fahigkeiten
und erflllt seine irdische Pflicht: zeugt eine neue Generation und wird
Vater einer Familie.

Jungfrau bringt die Ernte, und der Mensch schafft die Friichte seiner
Tatigkeit in die Scheune. In der Tiefe seiner Seele entwickelt sich das
gottliche Kind: die universelle Liebe!

In der Waage werden seine Taten gewogen, die positiven und die
negativen ausgeglichen. Die Aufmerksamkeit richtet sich nach beiden
Seiten, sowohl nach der weltlichen wie auch nach der geistigen. Er
bringt diese zwei Welten in sich zu einem vollkommenen Gleichgewicht
und verwirklicht das innere, goéttliche, Gber allem Relativen stehende
Gesetz.

Im Skorpion tritt der groBe Wendepunkt ein: er muB3 die goéttlich-
schopferische Kraft, die sich als Triebkraft offenbarte, vergeistigen und
in den Dienst der Allgemeinheit stellen. Das bedeutet aber, daB er
seine Person vollkommen tUberwinden muB. Er erlebt den mystischen
Tod seiner Person und die Auferstehung und Unsterblichkeit im Geiste.
Von nun an hort er auf, dem Materialismus zu dienen; hoch oben lUber
der Erde, in vollkommener geistiger Freiheit fliegt er wie ein Adler, wie
der Falke Horus.

Durch die Wirkung des Kentaurs wird er zu einem groBen Lehrer, wie
der Kentaur selbst, ein Gber das Tierische hinausgewachsenes Wesen,
das seinen tierischen Kérper nur noch gebraucht, um das groBe Ziel,
das es schon klar ersieht, schneller zu erreichen. Seine Gedanken
durchleuchten wie Blitze die dicken Wolken von Finsternis und
Unwissenheit. Es gibt seine Erfahrungen der folgenden Generation
weiter.



Einweihung (413)

Im Steinbock wird im Herzen das géttliche Kind - die universelle Liebe -
geboren. Es wird mit dem géttlichen Selbst identisch und in ihm
bewuBt. Wie ein klarer Kristall wird der Mensch, der das in seinem
Herzen geborene géttliche Kind sichtbar macht. Es offenbart in seinen
Worten und Taten die universelle Liebe.

Im Wassermann gieBt das Lebewesen alle seine Schatze aus. Es ist das
strahlende Kind Gottes geworden, das keine Geschlechtlichkeit kennt.
Es strahlt sich selbst aus, ist die Quelle der héchsten geistig-goéttlichen
Kraft. Der ProzeB der Umwandlung, der Dematerialisierung, beginnt.

Im Sternbild Fische erlebt das Lebewesen das Einswerden mit seiner
verborgenen Erganzungshalfte. Das bedeutet aber die Vernichtung der
Materie. Es kehrt heim, zuriick in seine himmlische Heimat, in die All-
Einheit, in Gott. Sein BewuBtsein gleitet ins AllbewuBtsein hintber, es
streift seinen Kérper ab und beendet sein irdisches Leben.

Das ist der Weg des Menschen auch dann, wenn er die héchsten Grade
des BewuBtseins noch nicht erreicht hat. Die Entwicklungsstufen
mogen verschieden sein, der Entwicklungsbereich bleibt derselbe.

Sich gegenuberstehende Sternbilder aber ergéanzen einander:

Die gewaltige, impulsive Kraft des Widders wird von der Waage, durch
das Gesetz, geregelt, welche die wilden und blinden Krafte des Widders
zligelt und in die richtige Bahn lenkt.

Die empfangniserwartende Brautkraft des Sternbildes Stier erganzt und
befriedigt die Triebkraft des Skorpions.

Die sich in das eigene Heim zurlickziehende mutterliche Kraft des
Krebses erganzt die kristallisierende, kindgebarende Ausstrahlung des
Steinbocks. Das neugeborene Kind gehért in das Heim.



Einweihung (414)

Die vaterliche Ausstrahlung des Lowen findet ihre Ergéanzung in der
kindlichen Kraft des Wassermannes. Der Vater unterstitzt, schitzt und
erzieht das Kind.

Der wiBbegierige Junge aus dem Tierkreiszeichen Zwillinge bekommt
die Lehre, nach der er diirstet, von dem groBen Lehrer, von dem
Kentaur.

Die himmlische Jungfrau, die das géttliche Kind in ihrem heiligen
SchoBe tragt, empfangt die Nahrung aus der mystischen Welt der zwei
Fische.

Nun, jetzt kennst du die Ausstrahlungen der vier Gesichter Gottes in
den Wirkungen der Sternbilder. Um aber das Leben des Universums
und das Leben der Myriaden von Lebewesen - also auch dein eigenes -
richtig zu verstehen, muBt du wissen, daB der Offenbarungskreis mit
den zwolf Kraftzentren unabhangig von den Sternbildern jeden Punkt
des Weltalls umschlieBt. Und da die vier Gesichter Gottes sich nie
umdrehen oder umwenden kdnnen, sendet jedes Sternbild in die
verschiedenen Himmelsrichtungen verschiedene Kraftstrahlungen aus.
Die Ausstrahlung wird also durch die immerwdahrende Richtung der vier
Gesichter bestimmt.

Nehmen wir zum Beispiel das Sternbild Léwe. In Richtung Erde sendet
es die flir Lowe charakteristische Ausstrahlung, aber auf die Weltkorper
der entgegengesetzten Seite strahlt die Kraft des Wassermanns, in
Westlicher Richtung die des Adlers, nach Osten die des Stiers, in
nordnordwestlicher Richtung die der Jungfrau, in westnordwestlicher
Richtung die der Waage usw., in jeder Richtung eine andere, der
Himmelsrichtung entsprechende Strahlung!

Du verstehst jetzt, daB diese Ausstrahlungen nicht von dem Orte, also
nicht von der Stern-Gruppe, sondern immer von der Richtung, aus



Einweihung (415)

welcher sie kommen, abhangig sind. Genau wie der Wind, wenn er
auch von demselben Punkte aus in die verschiedenen Richtungen blast,
an die einzelnen Richtungen ewiglich festgebundene, verschiedene
Wirkungen hat.

Und jetzt vernimm noch eine sehr wichtige Tatsache: Alles, was
materiell sich von seinem eigenen Mittelpunkt aus offenbart, die vier
Gesichter Gottes, strahlen von jedem Punkt vollkommen gleich und
unveranderlich aus, daher befindet sich alles - Zentralsonne, Sonne,
Planet oder Pflanze, Tier, einzelliges Wesen oder Mensch - im
Mittelpunkt von zwei Radern: in dem Mittelpunkt des groBen
kosmischen Rades und - da dieser Mittelpunkt mit dem eigenen
Mittelpunkt identisch ist - auch im Mittelpunkt seines ungeoffenbarten
Wesens, seines inneren Rades.

Von dem groBen kosmischen Rad her werden die Strahlungen von
auBen her empfangen, aus dem eigenen Rad werden sie von innen her
gegeben.

Wir sind mit der aus dem géttlichen Sein gefallenen Lage der Erde
identisch. Die Erde hat keine zentrale Stellung im Weltall, sondern ist
ein Satellit der Sonne, der um die Sonne lauft und sich auch noch um
die eigene Achse dreht. In Folge davon sehen wir im Weltraum alles
entgegengesetzt, als es im gottlichen Seinszustand - in der objektiven
Wirklichkeit - ist. Von der Erde aus gesehen, kreist das ganze
Sternengewoélbe um uns mit allen Weltsystemen, Sonnensystemen und
Planeten, aber in Wirklichkeit ist es genau umgekehrt. Nicht das
Sternengewdlbe kreist um uns, sondern die Erde lauft auf ihrer
vorgeschriebenen Bahn in einem kleineren Kreise um die Sonne - in
einem groBeren Kreise mit dem Sonnensystem unserer Sonne um eine
Weltsonne - und in einem noch grdBeren Kreise mit dem ganzen
System dieser Weltsonne um eine Zentralsonne und so weiter, immer
groBere Kreise, immer gréoBere Weltsysteme, bis in die Unendlichkeit



Einweihung (416)

hinein. Auch das Leben der Weltkérper und Weltsysteme ist nichts
anderes als ein Kreisen der Entwicklung in den Radern der vier
Gesichter Gottes, im Zodiakus. Aber beachte gut, was ich dir jetzt
sage: Jede Erscheinung, wo immer sie sich im Weltraum befindet, tragt
sowohl das groBe kosmische wie auch das kleine eigene Rad in sich, sei
sie ein einzelliges Wesen, eine Pflanze, ein Tier, Mensch oder
Weltkorper. Das wirst du selbstverstandlich finden, wenn du
verstanden hast, daB jeder Punkt des Weltalls dieselbe zwdlffache
Offenbarung der vier Gesichter Gottes - ohne daB sich diese umdrehen
kdénnen - ausstrahlt!

Die Energieausstrahlungen, die wir aus dem groBen kosmischen Rad
empfangen, erhalten wir von auBen her, und deshalb sehen wir diesen
Kreis umgekehrt, als genaues Spiegelbild des géttlichen
Seinszustandes.

Da sich das Sterngewdlbe vom Standpunkt der Erde aus in standiger
Bewegung befindet, andert sich auch die Zusammensetzung der
Strahlungen, die die Erde aus dem Weltraum von den unzdhligen
Sternen - die sich in dem riesigen kosmischen Rad auch noch fir sich
bewegen - empfangt. Jede Erscheinung - also auch jeder Mensch -
tragt aber aus denselben schépferischen Kraften, wie sie im Weltraum
aus den Sternen strahlen, auch in seinem Rad eine individuell
zusammengesetzte Kraftestruktur. Im Augenblicke der Geburt sind
diese beiden Strukturen miteinander identisch. Denn wisse, daB ein
Lebewesen nur in dem Augenblick geboren werden kann, in dem die
Kraftstruktur des Sternengewdlbes im groBen kosmischen Rad und die
Kraftstruktur im eigenen individuellen Rad miteinander vollkommen
Ubereinstimmen!

Bis zum Lebensende wirken auf den Menschen neue Eindriicke,
Erlebnisse und die verschiedensten Einfllisse ein. Mit den Erfahrungen,
die er wahrend seines Lebens sammelt, verandert sich seine innere



Einweihung (417)

Konstellation in hohem MaBe. Manche Krafte werden entfaltet, manche
drangt er in den Hintergrund, den Reaktionen auf seine Taten und
seine Erlebnisse entsprechend. Die innere Konstellation, die ein
Lebewesen im Augenblicke seines Todes hat, pragt sich der Seele ein,
und sie kann so lange nicht wiederverkdrpert werden, als das
Sterngewdlbe in seiner standigen Bewegung nicht dieselbe
Konstellation aufweist. So geschieht es, daB manche Menschen sich
schon nach kurzer Zeit wieder reinkarnieren, andere dagegen eventuell
Jahrtausende warten muissen, bis das Himmelsgewoélbe in dieselbe
Konstellation tritt, wie ihre Seele sie hat.

Die Lage der Erde in den vier Gesichtern Gottes, die sich nie umwenden

konnen.
WASSERMANN
FISCHE STEINBOCK
WIDDER SCHUTZE

K

b

{?- o\
?)STER % wem ? AR

ZWILLINGE WAAGE

KREBS JUNGFRAU -i_l

LOWE

&

N
7
A\,

y

N




Einweihung (418)

Alle Lebewesen, die in jedem Augenblicke der Ewigkeit in der
dreidimensionalen Welt geboren werden, sind in ihrem vorhergehenden
Leben mit derselben Konstellation gestorben. Die Todeskonstellation im
vorhergehenden Leben und die Geburtskonstellation im
nachstfolgenden Leben sind also unbedingt identisch. Dagegen sind
Geburtskonstellation und Todeskonstellation in demselben Leben
miteinander nie identisch, da das Lebewesen sich durch die
Erfahrungen verandert. Jedes Lebewesen - also auch der Mensch -
tragt aber das Bild der Konstellation im Augenblick seiner Geburt
dennoch sein Leben lang in sich, da hierin das individuelle Rad
enthalten ist, in dem die sukzessive Entwicklung und Anderung seines
Charakters verborgen schon da war.

Wenn du also die innere Geburtskonstellation der Krafte, die ein
Lebewesen aufgebaut haben und in seiner Seele, in seinem Koérper, in
seinem ganzen Wesen, folglich auch in seinem Schicksal, wirken,
feststellen willst, so muBt du die Konstellation der Sterne im
Geburtsaugenblick ausrechnen.

Durch die standige Bewegung des Himmelsgewdlbes entsteht zwischen
den zwei Radern, zwischen dem kosmischen und dem individuellen
Rad, eine Verschiebung. Die kraftausstrahlenden Energiezentren - die
Sternbilder, die Fixsterne und Planeten - des kosmischen Rades und die
verborgen wirkenden Kraftzentren des individuellen Rades, die im
Augenblicke der Geburt vollkommmen eins sind, entfernen sich
voneinander; nach einiger Zeit konnen sie sich einander wieder nahern,
und so entstehen dann manchmal glinstige, einander férdernde,
harmonische Verbindungen, ein anderes Mal unginstige Interferenzen
oder disharmonische Spannungen. Demnach zeigen auch die
Lebewesen manchmal harmonische-positive, ein anderes Mal
unharmonische-negative Eigenschaften. Und da das Schicksal das
Spiegelbild des Charakters und die Folge der Taten ist, gibt es im

Leben einmal glunstige, ein anderes Mal nachteilige Wendungen.



Einweihung (419)

Alle Erscheinungen sind diesen Kraften unterworfen, nur ein Lebewesen
hat die Méglichkeit wie die Fahigkeit, tiber alle diese - im Weltall, in
seinem eigenen Wesen und in seinem Schicksal wirkenden - Energien
und Krafte zu herrschen und sie nach eigenem Belieben zu lenken: der
Mensch. Aber nur dann, wenn er sich dieser Krafte bewuBt wird, sie in
sich erkennt und Uberwindet!

Solange der Mensch diese Krafte in sich nicht erkennt, ist er ihnen
genau so ausgeliefert wie die anderen unbewuBten Lebewesen, die, in
diese schopferischen Krdfte unmittelbar eingeschaltet, von ihnen
blindlings gelenkt werden. Nur der zur Selbsterkenntnis gelangte
Mensch hat die Mdglichkeit, sich mit seinem BewuBtsein lGber diese
Krdfte zu erheben und, anstatt ihnen unbewuBt ausgeliefert zu sein, sie
zu beherrschen oder sie, in sich umgewandelt, vollkommen verandert
weiterzuleiten. Wenn der Mensch aber die schopferischen Krafte in sich
umzuwandeln vermag, dann ist er auch fahig, die in seinem Schicksal
wirkenden Krafte umzuwandeln, folglich auch sein Schicksal zu
beherrschen.

Nun verstehst du, warum es wichtig und notwendig ist, die zwdlffache
Kraftausstrahlung der vier Gesichter Gottes in dir kennen und in dir
beherrschen zu lernen. Wenn du erkennst, daB nur dein Kérper und
alles, was in deinem Wesen materiell ist, aus diesen Kraften aufgebaut
ist, da3 aber dein goéttliches Selbst Uber diesen Kraften steht und die
Fahigkeit hat, sie zu beherrschen, dann kannst du die Herrschaft tiber
diese gewaltigen schépferischen Krafte - die du verloren hast, als du in
die Materie hineingeboren wurdest - wieder in deine Hand bekommen.
Dann kannst du dein Selbst, das im Kérper auf den zwei groBen Balken
der materiellen, dreidimensionalen Welt - auf Zeit und Raum -
gekreuzigt und ins UnbewuBte verdrangt, der Herrschaft des Todes
unterworfen ist, befreien, aus seinem Scheintod auferwecken und
wieder auf seinen Thron setzen. Dieses Geheimnis symbolisiert das
Kreuz mit der gekreuzigten goéttlichen Gestalt des zweiten Aspektes von



Einweihung (420)

Gott, dem schopferischen Prinzip, das sich in die Materie kleidet und
damit die Eigenschaften der materiellen Welt auf sich nimmt, um sie zu
beleben und wahrend Aonen das groBe Opfer und Werk zu vollbringen:
den Geist restlos durch die Materie zu offenbaren und dadurch die
Materie zu vergeistigen.»

Horus-Falke mit Pharao (Museum Kairo)

Der Eingeweihte offenbart durch seine Person das héhere Selbst und ist
also in seinem Geiste frei wie der goéttliche Falke Horus.



Die Weltepochen

Ich stehe vor Ihm. Er beginnt: «Die Erde und ihre Bewohner sind sich
noch der Krafte, die die Erde aus dem Kosmos erhalt, nicht bewuBt,
folglich kénnen sie diese auch nicht beherrschen und nach ihrem
Belieben umwandeln. Die Erde empfangt die Ausstrahlungen des
Kosmos, sie badet und schwimmt standig in diesen Energiewellen. Alles
Geschehen auf Erden ist unmittelbare Reaktion und Resonanz dieser
Schwingungen.

Die Sonne erhoht gewaltig verstarkend die Schwingungen jenes
Sternbildes, in welchem sie momentan steht und mit welchem sie
gemeinsam auf die Erde strahlt! Die Entstehung der vier Jahreszeiten
hdangt damit zusammen.

Die Bewegungen der Erde rufen den Eindruck hervor, daBB das
Sternengewdlbe sich nicht nur um uns drehe, sondern noch andere
Bewegungen mache. Eine der wichtigsten Bewegungen der Erde ist
diese, daB ihre Achse die Oberflache eines Kegels beschreibt. Der eine
Endpunkt ihrer Achse bleibt verhaltnismaBig am selben Ort, wahrend
der andere einen Kreis beschreibt. Durch diese Bewegung der Erde
schiebt sich der Frihlingspunkt im kosmischen Rad langsam weiter,
von der Erde aus gesehen ricklaufig.

Die Zeitspanne, wahrend deren die Erdachse diese kegelférmige Bahn
einmal vollendet, folglich auch der Frihlingspunkt im Kreis des
Zodiakus rundum geht, entspricht 25'920 Erdenjahren. Wir nennen dies
ein Weltjahr. Diese Zahl durch zwdlf geteilt gibt einen Weltmonat -



Einweihung (422)

2160 Erdenjahre - die Zeit, wahrend deren der Frihlingspunkt durch
ein Sternbild hindurchzieht.

Die Schwingungen aus dem Kosmos iben eine solche Wirkung auf die
Erde aus, daB sie auch die Weltgeschichte beeinflussen; die leitenden
Ideen der Religion, der Wissenschaft und der Kunst bewirken die
Ausstrahlung jenes Sternbildes, in welches wahrend eines Weltmonates
der Frihlingspunkt fallt. Die verkdrperten Geister auf Erden - die
Menschheit - missen stets die neue Epoche verwirklichen und sich in
deren Ideen bewahren.

Ein Volk ist eine Geistesschar, die Verkérperung bestimmter
Energiekonzentrationen. Jede Epoche bringt eine andere Geistesschar,
eine andere Rasse, auf die Erde, und wenn sie die Aufgabe: die neuen
Ideen zu verwirklichen und eine neue Kultur wahrend eines
Weltmonates zur Entfaltung zu bringen, vollbracht hat, so verlaBt sie
die Erde, um auf einem anderen Planeten sich weiterzuentwickeln. In
einem Volke gibt es aber immer Individuen, welche die Prifung bis zum
Ende der Epoche nicht bestehen. Diese bleiben zurilick, wie
ausgeworfene Schlacke, und missen sich auf Erden weiterentwickeln.
Das ist der Grund, warum eine Nation nach einer groBen Kulturbliite
dann plétzlich zurickfallt. Den hochentwickelten Ahnen folgen plotzlich
degenerierte und charakterschwache Nachkémmlinge, und das einmal
hochgeschatzte Volk wird allmahlich verachtet und machtlos. Diese
Nachkommen sind die Schlacke der Nation, die den héchsten irdischen
Entwicklungsgrad erreicht, sich vergeistigt und die Erde verlassen hat.

Die materielle Welt ist entstanden, weil in den géttlich-schépferischen
Ausstrahlungen, die den Weltraum durchqueren, Interferenzen
auftraten, somit Verdichtungen, Materialisationen. Wenn die Weltkdrper
in reine, untransformierte Schwingungen der géttlich-schépferischen
Kraft gerieten, so wiirde dies eine augenblickliche Vernichtung alles
Materiellen zur Folge haben. Die Fixsterne - die Sonnen - sind die



Einweihung (423)

groBen Transformatoren, die flr alle Weltkdrper die schépferischen
Strahlen transformieren und sie in einer transformierten und der Erde
ertragbaren Spannung weiterstrahlen. Die transformierten Strahlen
erreichen uns von den Fixsternen, welche die Sternbilder des Zodiakus
bilden. Wenn wir also die hdchste, gottliche Energiestrahlung darstellen
wollen, wahlen wir die symbolische Form jenes Sternbildes, welches am
starksten auf die Erde einwirkt - und dies ist immer jenes
epochenbildende Sternbild, in welchem zur Zeit der Frihlingspunkt
steht.

Wir stehen jetzt in der Epoche, in welcher der Frihlingspunkt im
Anfang des Sternbildes Stier steht. Gott (Ptah) offenbart sich uns also
in der Ausstrahlung dieses Sternbildes, und deshalb wird auch die sich
in der irdischen Atmosphare offenbarende Gottheit in der Gestalt eines
Stieres - in der Gestalt des géttlichen Stieres Apis - dargestellt. Das
erganzende Sternbild: Skorpion-Adler entweder als die Versucherin -
als auf der Erde kriechende Schlange - oder in der Gestalt des
gottlichen Vogels Horus. Denn du weiBt, solange diese Energie
erdgebunden ist und sich auf der niedrigen, den Geist in die Materie
bindenden Ebene duBert, ist sie die Schlange, die den Menschen in
weiteren Verkdrperungen lockt. Wenn dagegen diese Kraft vergeistigt
ist, verhilft sie dem Menschen dazu, den hdchsten geistigen Grad schon
im Koérper zu erleben. Wir gebrauchen die auf rechtstehende Schlange
als das Zeichen der Einweihung, als die Herrin des Baumes der
Erkenntnis und des Wissens. Der Eingeweihte ist ein hochfliegender
Adler, der die Schlange - die Triebkraft - vergeistigt und als geistige
Kraft durch seinen Verstand offenbart. Der Eingeweihte ist also das
erganzende Werkzeug der sich durch das Tierkreiszeichen Stier
offenbarenden Gottheit. Deshalb sind diese Tiere in dieser Epoche auf
der ganzen Erde die ,heiligen Tiere'. Du verstehst jetzt, warum die
Eingeweihten die Darstellungen Gottes je nach den Sternbildern
andern, in welche der Frihlingspunkt gerade fallt. Hinter allen diesen



Einweihung (424)

Symbolen steht aber, Uber allen Formen, der ungeoffenbarte Ursprung,
die in-sich-ruhende Gottheit.

Das Sternbild Stier gehort zu derjenigen dreifachen Offenbarung, deren
Gesicht Gottes, das irdisch-materiell, zusammenziehend und
verhartend wirkt. Folglich sind gegenwartig hauptsachlich diejenigen
Krafte, welche die Materie aufbauen und in der Materie wirken, fur die
Bewohner der Erde am leichtesten verwendbar und stehen offen zu
ihrer Verfligung. Unsere Aufgabe besteht darin, die Materie mit der
Materie, das heiBt mit den das Wesen der Materie bildenden Energien,
Zzu besiegen. Wir gebrauchen die Frequenzen der Materie, diese
verborgen wirkenden unermeBlichen Krafte, deren Erscheinung die
Materie ist, also der Geist der Materie um die Materie selbst zu
besiegen: wir laden die Materie der Bundeslade mit der ganzen Oktave
dieser Energien auf und beherrschen damit die Gesetze der Materie,
also die aufbauenden wie abbauenden, die materialisierenden und
dematerialisierenden Krafte, damit aber auch das Gewicht der Materie,
das wir aufheben oder vermehren kénnen.

Mit der Zeit werden unsere Wahrheiten zu vollkommener Entfaltung
und Bliite kommen. Dann aber, infolge ununterbrochener
Weiterbewegungen und Anderungen, verlaBt die Erde allmé&hlich diese
Regionen des Kosmos, wo jene Energien zusammenwirkten, um die
gegenwartige Epoche zu schaffen. Nach und nach werden bestimmte
Energien ausbleiben, manch neue dazukommen, und das
Zusammenwirken der auf Erden wirkende Energien wird sich allmahlich
verandern. Das bedeutet aber auch, daB immer verschiedenere Wesen
geboren werden. Die Menschheit verandert sich allmahlich. Sie wird
unsere Wahrheiten nicht mehr verstehen; die Symbole und Worte,
durch welche wir die Geheimnisse der Gesetze der Schépfung
ausdriicken, werden ihren Inhalt verlieren und auf Jahrtausenden nur
eine leere Hille bleiben. Die Menschheit wird durch neues Lehrmaterial
Zu neuen Prifungen aufgerufen.



Einweihung (425)

Du weiBt, daB der letzte Hohepriester, nachdem er den letzten Warter,
der unseres Wissens wirdig sein wird, eingeweiht hat, diesem
Bundeslade und einen Lebensstab (bergibt, dann schlieBt er sich mit
sein Mitarbeiter in die groBe Pyramide ein, blockiert den Eingang von
innen mit dem in die Offnung passenden Felsen, dann werden die
beiden si und alle unsere Einrichtungen und Apparate
dematerialisieren, um unsere Geheimnisse vor uneingeweihten Handen
zu retten. Unterdessen wird der letzte Eingeweihte, der aus dem Volke
stammen wird, das berufen sein wird, die neue Epoche zu
verwirklichen, die Bundeslade und seinen Lebensstab aus diesem Lande
retten und weitertragen lassen. Er wird seinem Volke die Ideen der
neuen Epoche verkinden, in welcher der Frihlingspunkt durch das
Sternbild Widder wandert, das mit seiner Erganzung, dem Sternbild
Waage, zusammen in jener Epoche die starkste Wirkung austiben wird.

Komm, meine kleine Tochter», sagt jetzt Ptahhotep, «ich lege meine
Hand auf deinen Kopf, und du wirst Bilder aus der Zukunft sehen.»

Ptahhotep fiihrt mich zum Ruhebett, auf dem die Neophyten unter
seiner Leitung die Fahigkeit tiben, das BewuBtsein in der Zeit frei zu
bewegen, das heiBt, Vergangenheit und Zukunft bewuBt aufzusuchen
und als Gegenwart zu erleben.

Ptahhotep heiBt mich niederliegen, und als er seine Hand mir auf die
Stirne legt, fuhle ich schon das bekannte Summen und Prickeln im
Kopf. Im nachsten Augenblick entstehen Bilder, die mir in der
symbolischen Sprache der Traume den Sinn der Geschehnisse in ferner
Zukunft zeigen.

Ich sehe den Empfangsraum des Pharao - ein fremder Saal und ein
unbekannter Pharao, der kein Eingeweihter ist wie mein Vater, sondern
eine Ausstrahlung von sehr niedrigem Grad hat - und sehe zwei
wirdig-schone Gestalten vor ihm stehen. Zwei Briider, prachtvolle



Einweihung (426)

Menschen mit edlen Gesichtsziigen. An ihrer Ausstrahlung erkenne ich,
daB der eine ein Eingeweihter, der andere aber nur ein scharfsinniger
und geschickter Redner ist. Der Eingeweihte schweigt, sein Bruder aber
versucht mit seiner Redekunst den Pharao zu lberzeugen, daB er ihr
Volk, das im Dienste des Pharao versklavt arbeitet, unter der Fiihrung
der beiden aus dem Lande ziehen lasse. Der Pharao ist hart und will es
nicht erlauben, er verlangt Wunder. Da nimmt der Redner seinen
Stock, den er in der Hand halt und wirft ihn vor dem Pharao zu Boden.
Der Stock verwandelt sich im Augenblick in eine Schlange, die
weiterkriecht. Der Pharao ruft seine Magier, um eine Antwort zu
erteilen. Auch sie werfen ihre Stocke auf die Erde, und auch diese
verwandeln sich in Schlangen. Aber die erste Schlange friBt alle
Schlangen der Magier auf.

Ich deute mir das Bild: Der Stock ist der Verstand, der eine machtige
Hilfe ist. Wenn aber der Verstand erdgebunden nur materiellen
Zwecken dient, wird aus ihm eine auf der Erde kriechende Schlange,
die Versucherin zur Selbstsucht, die Schlauheit. Die beiden edlen
Menschen kampfen selbstlos fir ihr Volk, in ihren Handen wird aus
Schlauheit Weisheit, die alle die selbstslichtigen Argumente der feigen
Magier vernichtet.

Jetzt andert sich das Bild: Die Gottlosigkeit und Selbstsucht der
Agypter zieht immer schwerere Schicksalsschldge nach sich. Dennoch
gibt der Pharao nicht nach, er will das versklavte Volk nicht freilassen.
SchlieBlich folgt die allerschwerste Plage: Alle Erstgeborenen - aus der
Familie des Pharao oder des Volkes oder die Erstgeborenen der Tiere -
werden von den Engeln Gottes in einer Nacht getétet. Nur diejenigen,
die vom Fleisch eines Lammes gegessen haben und ihren Namen mit
dem Blute des Lammes auf den Turpfosten geschrieben hatten, werden
von den Engeln nicht getoétet.



Einweihung (427)

Was sagt das Symbol? Im neuen Zeitalter werden das Tierkreiszeichen
Widder und seine Ergéanzung, die Waage, wirken. In der Zeit, wo diese
Wirkung sich noch nicht in voller Kraft entfaltet, wirkt zunachst der
Widder in der Form eines Widderkindes, also wie ein Lamm. Um den
Eingeweihten schart sich ein Volk, das in seinem Blut dieselben Krafte
hat, wie sie der Ausstrahlung des Sternbildes Widder entsprechen. Sie
sind die Vorlaufer der neuen Epoche, das «auserwahlte Volk», das der
Menschheit die alten Wahrheiten in neuer Form zu verkiinden vermag.

Wer die alte Epoche verwirklicht hat, muB nunmehr gehen. Die Aufgabe
ist beendet. Die Engel Gottes holen sie heim.

Ein neues Bild: Ich sehe den machtigen Eingeweihten sein Volk aus
Agypten hinausfiihren. Und da Widder ein feuriges Zeichen ist,
schwebt, um ihm den Weg zu zeigen, vor ihm eine Feuerwolke. Er fihrt
sein Volk aus der geistigen Finsternis, die am Ende dieser Epoche in
Agypten herrscht. Aber das Herz des Pharao verhértet sich wieder, er
bereut, daB er das versklavte Volk ziehen lie3, und stlirzt sich mit
seinem ganzen Heer den Flichtlingen nach. Um sein Volk zu
verteidigen, verwendet der Eingeweihte seinen Lebensstab. Er richtet
die Frequenzen der Ultramaterie, die die Anziehungskraft der Erde
gewaltig erhdht, gegen das Heer des Pharao. Plétzlich werden der
Pharao und alle seine Kampfer, Kriegswagen und Tiere so schwer, daB
sie, wie wenn sie Wurzel gefaBBt hatten, durch ihr ungeheuer
verstarktes Gewicht unwiderstehlich in die Erde versinken; und da dies
am Ufer des Meeres geschieht, walzt es schlieBlich Gber den ganzen
Heerhaufen seine riesigen Wellen.

Ich bin sehr erstaunt! Nicht Gber die Wirkung des Stabes, aber welche
Tiere! Ich sah im Heer des Pharao ganz merkwirdige Tiere, die
Kampfwagen zogen und auf denen auch viele Kampfer ritten. Eines
zebraahnlich, aber gréBer und in der Farbe verschieden, braun, weif,
grau und auch schwarz! Nie habe ich solche Tiere gesehen! Waren das



Einweihung (428)

diejenigen Vierbeiner, von welchen Vater einmal sprach? Prachtvolle
Tierel

Aber die Bilder wechseln: Der Eingeweihte weilt mit seinem Volk in der
«Wiste», in der immer schweren Ubergangszeit zwischen zwei
Zeitaltern. Denn zwei Epochen sind nie scharf voneinander getrennt,
sondern sie flieBen verschwommen ineinander. So entsteht eine
Ubergangszeit, in welcher die Wirkungen der zwei Sternbilder, des
vergangenen wie des kommenden, im Gegeneinander abgeschwacht
erscheinen. Die erstarrten Ideen befriedigen die neue Generation nicht
mehr, dagegen kdénnen sich die dlteren Generationen die neuen Ideen
noch nicht aneignen und sie verdauen. Der groBte Teil des Volkes kehrt
zu seinen verknocherten Auffassungen, also zu den Ideen des
Sternbildes Stier, zurlick, das aber auch nicht mehr mit der Kraft eines
entfalteten Stieres, sondern, stark geschwacht, nur noch mit der Kraft
eines kleinen Stieres: eines Kalbes, wirkt. Und ich sehe in meiner
Zukunftsvision, da, in der symbolischen Bildersprache der Traume
ausgedrilickt, Geist immer Gold ist, daB das Volk des Eingeweihten um
ein goldenes Kalb tanzt und es anbetet.

Der groBe Eingeweihte ist unterdessen «auf dem Berg» und spricht von
Angesicht zu Angesicht mit Gott». Er ist im allerhéchsten BewuBtseins-
zustand, mit Gott identisch. Er ist Trager des Willens Gottes, daB er die
neuen Ideen durch zwei religidse Symbole: Opferlamm, Symbol des
Sternbildes Widder, und die zwei Gesetzestafeln mit den zehn Geboten
Gottes, Symbol des erganzenden Sternbildes Waage, seinem Volke
vermitteln soll.

Das Opferlamm ist das goéttliche Selbst, das, in Materie gekleidet, sich
auf zwei groBen Balken der dreidimensionalen Welt: Zeit und Raum,
kreuzigen laBt, also sein eigenes Leben hingibt, um die Erde zu
vergeistigen und zu erlésen.



Einweihung (429)

Die zwei Gesetzestafeln, in unserem Tempel auf dem Kopf des heiligen
Falken «Horus», der das Symbol des den Raum durchquerenden
schopferischen Prinzips, des gottlichen Selbst ist, stehen als Symbole
fur die innere Struktur des Selbst, die sich in der Seele als moralische
Gesetze manifestieren.

Diese gottlichen Wahrheiten werden langer als zweitausend Jahre die
leitenden Ideen, die religiosen Symbole sein. Durch sie vollzieht sich
die Priifung der neuen Epoche.

Als der Eingeweihte die fertigen Gesetzestafeln bringt und sehen musB,
daB sein Volk das goldene Kalb anbetet, schlagt er die zwei Tafeln mit
solcher Wut auf die Erde, daB sie in Stlcke zerbrechen, und bittet Gott,
das unfolgsame Volk zu bestrafen.

Da kommen kleine giftige Schlangen - Symbole der Versucherin, der
Schlange, der Triebkraft aus dem Sternbild Skorpion - vom Himmel
herab und beiBen die Leute, die das goldene Kalb angebetet haben.
Und sie leiden schwer an den giftigen Bissen. Der Eingeweihte erbarmt
sich des unglicklichen Volkes. Er richtet in der Mitte des Lagers, wo
das Volk sich befindet, zwei Balken in der Form eines T auf und stellt
senkrecht dazu, mit dem Kopf nach oben, eine Messingschlange daran.
Dies ist die symbolische Darstellung des Baumes der Erkenntnis und
des Wissens, des Schlangenbaumes. Die Schlange - nicht mehr nach
unten, sondern nach oben gerichtet - ist nicht l[anger die groBe
Versucherin, die den Menschen in den Koérper lockt, sondern wird zum
Symbol der héchsten Weisheit, die den Menschen zurtick in die Einheit
fahrt, zu Gott. Alle Kranken, die diese Messingschlange anschauen,
werden plotzlich wieder gesund.

Ich verstehe: Die Menschen, die die Ideen des neuen Zeitalters nicht
annehmen kénnen oder wollen, werden seelisch krank. Sie finden ihren
Platz zwischen den Menschen nicht mehr, sie kommen in schwere



Einweihung (430)

seelische Konflikte. Dies kann man nur heilen, wenn man sie in den
Mittelpunkt ihres eigenen Wesens fihrt, wo der Schlangenbaum steht.
Wenn sie auf diesen Baum blicken - ohne von seinen Frichten zu essen
-, dann werden sie die goéttlichen Wahrheiten erkennen, ohne sie fir
sich auszuniitzen, sie werden geheilt. Denn Weisheit und selbstloses
Allwissen heilt jede Krankheit der Seele.

Die Bilder der Zukunft laufen weiter: Der groBe Eingeweihte fihrt sein
Volk bis zur Schwelle der neuen Epoche - bis zum gelobten Land -,
dann geht er auf einen Berg und verschwindet; man findet seinen
Korper nie. Ich weiB3, er dematerialisiert sich genau so, wie die letzten
eingeweihten Hohepriester sich mit allen ihren geheimen Instrumenten
in der Pyramide dematerialisiert haben.

Das auserwahlte Volk, das die Ideen der neuen Epoche zu
verwirklichen berufen ist, schreitet weiter und hitet, jedem Buchstaben
getreu, die Weisheit und die geheime Lehre seines groBen Meisters.
Nur die Bundeslade verliert allmahlich ihre magische Kraft; und es gibt
keinen Eingeweihten mehr, der sie mit seinem Lebensstab wieder
aufladen koénnte ...

Ein Weltmonat vergeht, und die Achse der Erde hat sich wieder um
einen Zwdlftel ihrer kegelférmigen Bahn weitergeschoben. Der
Frihlingspunkt gleitet langsam in das Tierkreiszeichen Fische. Wieder
befinden sich die Menschen in Unruhe, sie finden die Wahrheit in den
verbrauchten und erstarrten Ideen nicht mehr. Sie sind wie eine
Schafherde ohne Hirt. Und in dieser Ubergangszeit wird ein Avatar - ein
Sohn Gottes - der groBe Lehrer der kommenden Epoche geboren, um
die héchste Aufgabe zu erfiillen, das gréBte Geheimnis der Schépfung:
Gott in einem Kérper auf Erden wandeln zu lassen.

Dieser Sohn Gottes ist das irdische Ebenbild des himmlischen
Opferlammes, denn wie das gottliche Weltselbst sich aufopfert und die



Einweihung (431)

Materie der dreidimensionalen Welt auf sich nimmt und die ewige
Kreuzigung auf den zwei groBen Balken der Zeit und des Raumes
erleidet, so muB dieser Sohn Gottes, der in seinem menschlichen
Korper das gottliche Selbst vollig offenbart, die Rache des Geistes der
Materie erleiden und den Tod durch unwissende Menschen hinnehmen.

Ein Mensch, der in seinem BewuBtsein sich seinem Koérper identisch
macht, lebt in innerer Finsternis und gleicht einem Stall, wo
verschiedene Tiere - die tierisch-korperlichen Triebe - wohnen. In
diesem Stall und in dieser Finsternis wie in einer Nacht wird das
gottliche Kind: das SelbstbewuBtsein, geboren. Zweierlei Menschen
erkennen das goéttliche Kind und beugen sich vor ihm: die Einfaltigen,
die vollkommen Ungebildeten und Ungelehrten, die das Zweifeln des
Verstandes noch nicht kennen und mit der Natur in einer Einheit leben,
wie zum Beispiel Hirten, und die Wissenden und Eingeweihten, die den
langen Weg des Verstandes schon hinter sich haben und nicht mehr
mit dem Verstand kliigeln, sondern die Dinge aus innerer Schau
betrachten wie die Weisen und Magier des Ostens!

Die religiosen Symbole der neuen Epoche sind Fische und Jungfrau, die
zwei einander erganzenden Sternbilder. Der Gottessohn wahlt seine
Mitarbeiter aus «Fischern». Er bezahlt seine Steuer, die er der Erde
schuldig ist, mit einem Goldstiick, das er aus dem Munde eines
«Fisches» nimmt. Er schépft der Menschheit die Nahrung seiner Lehre
aus diesen zwei einander erganzenden Sternbildern. Seine Lehren
héren aber Menschen von verschiedenem Entwicklungsgrade. Denen,
die schon im Geiste erwacht sind, also die fiinfte, die geistige Ebene
erreicht haben - die «funftausend» Menschen -, denen gibt er alle seine
Lehren, die zwei Fische und die funf Brote, die funf Weizenkdrner, die
sich in der symbolischen Darstellung der Jungfrau auf der Ahre in ihrer
Hand befinden. Aber auch diese «fiinftausend» Menschen, die im Geiste
schon erwacht sind, kdnnen seine allerhéchsten Ideen nicht ganz
aufnehmen, nicht einmal in einer ganzen Epoche! Es bleiben von der



Einweihung (432)

Nahrung, die er gegeben hat, zwolf Kérbe voll Resten. Das bedeutet,
daB die Menschheit die Geheimnisse des Selbst in jeder Offenbarung
der zwolf Tierkreiszeichen kennenlernen mufB3. Diese hohen Wahrheiten
zu verstehen und zu verwirklichen, braucht die Menschheit zwolf
Epochen, zwdlf Zeitalter, also ein ganzes Weltjahr -
flinfundzwanzigtausend Erdjahre!

All denen, die sich im BewuBtsein nur bis zur vierten Ebene erheben
kénnen - den «viertausend» Menschen -, teilt der Gottessohn nicht alle
Wahrheiten der zwei Tierkreiszeichen als Nahrung aus, sondern nur
«etwas» Fische und flinf Brote. Auch dieses «Etwas» aus seinen Ideen
kénnen sie nicht essen, und es bleiben sieben Koérbe voll Resten. Die
materiell eingestellten Menschen miissen zuerst die Geheimnisse der
sieben Ebenen kennenlernen. Erst dann sind sie flir die kosmischen
Wahrheiten des Selbst reif.

Das Sternbild Fische gehért zum wasserigen Dreieck. Folglich muB die
Menschheit in dieser Epoche die Prufung durch das Wasser bestehen:
das Wasser mit dem Wasser besiegen. Und vor meinen erstaunten
Augen sehe ich eine Maschine, mit welcher die Menschen die Kraft des
in Dampf verwandelten Wassers in ihren Dienst stellen. Und ich sehe
groBe Schiffe - wie eine ganze Stadt! - mit enormer Geschwindigkeit
den Ozean durchqueren; auch sie sind durch die Kraft des Wassers -
des Dampfes - getrieben. Die Menschheit besteht die Prifung: sie
besiegt das Wasser mit Wasser.

Auch in der arztlichen Wissenschaft dominiert das Wasser als
Heilmittel. Ich sehe (iberall Badeanstalten, Kurorte und verschiedene
Kurarten mit Wasser: Meerbdader, Moorbader, heiBe und kalte Bader,
Kompressen und andere Methoden von Wasserkuren. Sogar die
Heilkraft des Taus wollen die Menschen ausnitzen, indem sie barful3 im
nassen Gras herumgehen.



Einweihung (433)

Aber gegen das Ende dieses Zeitalters, wenn der Frihlingspunkt sich
schon dem nachsten Sternbild - Wassermann - nahert, entdecken die
Menschen auf Wasser begriindete technische Einrichtungen. Dies ist
schon die vorausgreifende Wirkung des Wassermann-Zeitalters, Epoche
der technischen Errungenschaften. Die Ausstrahlung des Sternbildes
Wassermann, die keine Grenzen kennt und alle Hindernisse aus dem
Wege fegt, zeigt sich in den Ideen und sozialen Auffassungen der
Menschheit. Am Ende des Zeitalters Fische verursachen diese neuen
Energien dort, wo die Menschen auf diese Schwingungen am starksten
reagieren und mitschwingen, groBe Revolutionen. Ich sehe Tausende
von Menschen aus der herrschenden Klasse im Gefangnis sitzen und
einen Geist, der schon die Zuge der neuen, kommenden Epoche tragt,
der unzahligen Menschen aus der hoheren Klasse den Kopf abschlagt
oder sie auf andere Art totet.

Ein Bild aus der Zeit, in welcher die Energien des Wassermanns schon
mit voller Kraft wirken, zeigt mir, daB der groBe Lehrer dieses
Zeitalters alle Grenzen zwischen den drei herrschenden Religionen
aufhebt. Er beweist mit seiner eigenen Person, daBB der Kern aller
Religionen eine und dieselbe Wahrheit - ein und derselbe Gott - ist. Die
Grenze zwischen Religion und Wissenschaft verschwindet auch, denn
die Menschen entdecken, daB alles, sogar die Materie, Wellenbewegung
ist, daB zwischen den Offenbarungen des Geistes und denen der
Materie nur Frequenzdifferenzen bestehen, aber im Wesen alles nur die
Offenbarung des einen, einzigen Urquells aller Krafte: Gottes, ist. Alles
ist Welle, wie die symbolische Darstellung des Sternbildes Wassermann
zeigt: ein Uberirdisches Wesen gieBt aus seinem Krug Wellen aus.

Die geistigen Stromungen auf der Erde zeigen diese Wirkung. Die
Wissenschaft entdeckt die «Wellentheorie», und ich sehe unzahlige
Entdeckungen, die auf der Basis der Welle beruhen. Ich sehe Bilder von
Personen, Landschaften und Gegenstanden, die durch die Wirkung von
Lichtwellen entstanden sind. Ich sehe Apparate, welche Wellen



Einweihung (434)

aussenden; sie durchdringen die Materie und zeigen ihre Dichtigkeit. Es
gibt Wellen, welche die Elemente nachweisen in der Materie der
Planeten und Fixsterne, elektrische Wellen, Schall-, Licht- und
Duftwellen. Die arztliche Wissenschaft hat mit Behandlungen durch
Wasser aufgehort und ist zu Kuren mit Wellen tibergegangen. Sie heilt,
angefangen mit infraroten bis zu ultravioletten Wellen, aber auch mit
Kurzwellen und noch kirzeren und durchdringenderen Wellen und
Frequenzen ...

Das Sternbild Wassermann gehort zum luftigen Gesicht Gottes. Und die
Menschheit besiegt die Luft mit Luft, das heiBt, mit Energien, die aus
der Materie im luftigen Aggregatzustand gewonnen werden. Ich sehe,
daB die Menschen von der Dampfmaschine zu anderen Maschinen
Ubergehen, die mit Gas getrieben werden. Und meine erstaunten
Augen verfolgen in der Luft, hoch oben, von Menschenhand gebaute
riesige Heuschrecken, in deren Magen Menschen sitzen! Diese
Maschinen werden mit Gas angetrieben: Luft beherrscht Luft ...

Durch das ergdnzende Sternbild Léwe erkennen die Menschen wieder
die starkste Offenbarung Gottes auf Erden: die Sonne - der groe Ra -
ist wieder als Urquelle aller irdischen Energieoffenbarung betrachtet.
Die Menschen sind wieder Sonnenanbeter, wenn auch nicht in religiéser
Handlung. Aber die Wirkung des Loéwen zeigt sich auch auf einer
anderen Ebene: Die Wirkung des Wassermanns vernichtet alle
Grenzen. Eine Grenzenlosigkeit ohne konzentrierenden Mittelpunkt
bedeutet aber Geisteskrankheit, geistigen Tod. Die Grenzenlosigkeit
des Wassermanns wiirde in den unbewuBten Massen eine
Geisteskrankheit der gesamten Menschheit, Anarchie und alles
vernichtendes Chaos hervorrufen. Durch das erganzende Sternbild
Léwe konzentrieren sich indes die Herrscherpotenzen in geeigneten
Personlichkeiten, die als Diktatoren die Menschenmassen
zusammenfassen und lenken.



Einweihung (435)

In dieser Epoche entdecken die Menschen den Verkehr mit anderen
Planeten. Die Grenzen und Schranken, auch die Isoliertheit der Erde im
Weltraum verschwinden, und es verschwinden auch die Grenzen
zwischen den Landern, und die ganze Menschheit wird von einem
Zentrum aus regiert. «Ein Stall, ein Hirt.»

Die ewigen Rader kreisen weiter, und die Erde gelangt in eine neue
Epoche, in das Wirkungsfeld des Sternbildes Steinbock und seines
erganzenden Sternbildes Krebs.

Die Aufmerksamkeit der Menschen richtet sich wieder auf die Erde. Sie
bemerken, daB sie zwar sehr viel wissen, aber Uber ihre eigene groBe
Mutter, die Mutter Erde, wissen sie noch sehr wenig. Und sie Iésen in
dieser Epoche die Aufgabe, die Erde durch Erde zu besiegen, da das
Sternbild Steinbock zum irdischen Gesicht Gottes gehort. Sie
konstruieren eine Maschine, die nach demselben Prinzip aufgebaut ist
wie unsere Bundeslade. Mit ihr beherrschen sie das Gewicht der
Materie, das heiBt, sie kdnnen die Anziehungskraft der Erde mit
entgegengesetzten Energien aufheben oder durch ultramaterielle
Ausstrahlungen vermehren. Die Menschen verkehren mitten durch die
Erdmasse - in der Tiefe der Berge - in verklirzter, gerader Linie
miteinander, anstatt den langen Weg um die Erde zu nehmen. Diese
Maschine strahlt eine Energie aus, die alles vor sich dematerialisiert,
also daB sie hindernislos vorwartskommt, dann strahlt sie nach
riickwarts verdichtende Energien aus, und die Kontinuitat der
Erdmassen ist wiederhergestellt. Die Menschen haben die Materie mit
der Materie - mit der Energie der Ultramaterie - besiegt. Das bedeutet
aber, daB sie in die Tiefe der Erde dringen kénnen und die noch
unausgenutzten gewaltigen Krafte und Energien, die im Erdinnern noch
in ihren Urformen witen - also auch die Krafte der Vulkane -, in den
Dienst der Menschheit stellen.



Einweihung (436)

Die Erganzung des Tierkreiszeichens Steinbock, Krebs, Ubt sehr tiefen
EinfluB auf das seelische Leben der Menschen aus. Der groBe Lehrer
dieses Zeitalters enthillt den Menschen das Geheimnis der
verborgenen, unermeBlichen Kraftquellen in der Tiefe der menschlichen
Seele, die dem, der den Schlissel zu diesen Kraftquellen besitzt, jene
geistige Fahigkeit verleihen, die Unwissende «uberirdische»
Kapazitaten nennen. Auf der ganzen Erde sehe ich Uberall 6ffentliche
Schulen, wo schon die Kinder diese héheren Fahigkeiten durch
Ubungen, wie sie bei uns nur den Priesterkandidaten im Tempel erlaubt
waren, beherrschen lernen. Das Wissen verbreitet sich in immer
groBeren Kreisen und dringt in die weitesten Schichten.

Die Bilder verblassen plétzlich, ich besinne mich wieder auf mich. Ich
liege noch auf dem Ubungslager, vollkommen betdubt von den
gewaltigen Erlebnissen der Zukunft. Ptahhotep steht vor mir, und als
ich mich erholt habe, hilft er mir aufzustehen. Er schlieBt seine
Belehrungen fiir heute ab.

«Wie du siehst, mein Kind, empfangen die Bewohner der Erde die
Einweihung in kleineren, gréBeren und noch gréBeren Kreisen, die
ineinander wirken. Ein Mensch kann die Einweihung persoénlich im
Rahmen eines einzigen Lebens empfangen. Auch ein Volk kann die
Einweihung bekommen, insofern ein ganzes Volk sich auf die hochste
Stufe der Entwicklung hinaufringt und seine Aufgabe auf der Erde
erfullt. Und schlieBlich erlangt die ganze Erde die Einweihung, indem
sie den Kreis der vier Gesichter Gottes durchlauft und in einer
gesetzmaBigen Entwicklung alle Stufen der Einweihung erlebt, um
schlieBlich ihre vollkommene Vergeistigung - die Erlésung aus der
Materie - zu erlangen. In der Zeitrechnung der Erde dauert das noch
Aonen. Noch unzéhligemal in irdischen und auch in Weltjahren wird die
Erde den Kreis des Zodiakus durchlaufen. Ich habe dir von diesem
unendlich langen Weg nur einen winzigen Teil gezeigt. Die Geschichte
der Menschheit auf der Erde ist nicht dem Zufall unterworfen. Du




Einweihung (437)

solltest erkennen, daB jeder Schritt der Entwicklung nach géttlicher
Vorsehung, nach einem géttlichen Lehrstoff erfolgt. Ein Mensch kann
diesen unendlich langen Weg in einem einzigen Menschenleben
durchlaufen, wenn er seinen Willen restlos auf dieses Ziel
konzentriert.»

Ptahhotep segnet mich und sagt zum Abschied: «Komme morgen
wieder, ich habe dir Wichtiges zu sagen.»



Letzte Vorbereitungen

Am andern Tag kann ich es kaum erwarten, daB es Abend wird, um
mich wieder bei Ptahhotep zu melden. Ich bin in der
Selbstbeherrschung so weit, daB ich, wenn etwas auch noch so stark
auf mich wirkt, die Zlgel nicht aus der Hand gebe. Ich beobachte
vollkommen bewuBt, wie die duBeren Eindriicke auf meine
Nervenzentren wirken, und wenn ich es nicht will, so erlaube ich es
einfach nicht, daB meine Nerven in Erregung geraten. Im Augenblick,
da die natiurliche Reaktion eintreten will, stehe ich mit meinem
BewuBtsein zwischen diesem Ablauf und den Nervenzentren und
Ubertrage auf mein ganzes Nervensystem bewuBt stdhlerne Ruhe. Jetzt
aber, da Ptahhotep eine wichtige Mitteilung fir mich hat, kann ich
kaum verhindern, daB, sooft mir dies einfallt - und es fallt mir oft ein -,
mein Herz rascher schldgt.

Endlich wird es Abend. Ich laufe durch den langen Saulengang zu
seinem kleinen Empfangsraum, um dann vollkommen gefaBt vor Ihm
zu erscheinen.

Ptahhotep empfangt mich wie immer. Sein edles Antlitz strahlt eine
unbeschreibliche Erhabenheit aus, und so kann ich nicht beurteilen, ob
er etwas AuBergewohnliches vorhat.

«Meine kleine Tochter», fangt Er an, «du bist so weit, daB du die
Fahigkeiten des Geistes, alle Naturkrafte in deinem Kérper beherrschen
zu kénnen, vollkommen bewuBt gemacht hast. Von nun an hangt es
von deinem Willen ab, ob du einer Kraft Ausdruck gibst oder nicht. Du



Einweihung (439)

bist nicht nur in deinem Geiste, sondern auch in deiner Seele und
deinem Korper kein Sklave der Natur mehr. Ich mache dich aber darauf
aufmerksam, daB diese Moéglichkeit, wieder ein Sklave zu werden, nicht
ausgeschlossen ist. Wenn du es bewuBt willst, kann dich kein Wesen
daran hindern, deine geistige Freiheit zu bewahren oder aber dich
wieder von deinen aus deinem eigenen Selbst stammenden Kraften
versklaven zu lassen. Es ist Gottes Wille, folglich ein Gesetz, daB jeder
Geist vollige Willensfreiheit besitzt. Diese Freiheit darf niemand
verletzen. Die standige Selbstkontrolle sollst du also nie aufgeben.

Du bist reif fir die Einweihung. Aber sei dir dessen bewuBt, dal
Allwissen und Allmacht der Einweihung dementsprechende
Verantwortung einschlieBt. Du muBt dich sorgsam endguiltig
entschlieBen, ob du die Einweihung bekommen und damit ungeheure
Verantwortung auf dich nehmen willst.

Bleibe drei Tage zu Hause und Ube vollkommenes Schweigen. Wenn du
entschlossen bist, wird dich dein Vater am vierten Tag - am Neumond -
hierher begleiten, damit du die letzten Vorbereitungen zur Einweihung
treffen kannst.»

Ich méchte Thm sagen, daB ich schon jetzt endgiiltig entschlossen bin,
aber ich sehe, daB Er meinen EntschluB auch sieht. Dennoch miissen
die Vorschriften eingehalten werden. So beuge ich mich wieder tief vor
Ptahhotep und gehe.

Die drei Tage benlitze ich, um von allem, zu dem ich eine persénliche
Beziehung hatte und noch habe, Abschied zu nehmen. Ich wei3, daB
ich, wenn ich aus dem Tempel als Eingeweihte heimkomme, ein
vollkommen anderes Wesen sein werde.



Einweihung (440)

Ich wandere noch einmal im Garten umher, wo ich einst, als ganz
kleines Kind, mit meiner Mutter zwischen Blumen spazierte. Ich suche
alle meine Lieblingsplatzchen auf, wo ich gespielt und spater vom
Leben getrdumt habe. Uberall bleibe ich stehen und nehme von jeder
Blume, von jedem Baum und gleichzeitig von dem kleinen Madchen,
von der Person, die hier einst so gliicklich war, Abschied. Dann besuche
ich die Goldfische, die im groBen Bassin schwimmen und die ich schon
flitterte, als ich noch kaum gehen konnte und die schlanke, zarte,
weiBgekleidete Gestalt meine Hand hielt, damit ich nicht ins Wasser
falle.

Auch heute flihle ich dies weiBe, atherisch feine Wesen neben mir. Sie
steht noch heute tief verbunden mit mir, ich wei3, daB nach den
Gesetzen der Verkdrperung, so wie sie mir einmal als Tdre zwischen
Jenseits und Diesseits geboren zu werden half, sie mir wieder als Tlre
zwischen Diesseits und Jenseits hiniberhelfen wird.

Zuletzt bin ich im Léwenhof, um von meinen Lieblingsldwen Abschied
zu nehmen. Solange ich keine Eingeweihte bin, darf ich nur in
Anwesenheit des Lowenwarters hinein. Heute begleitet mich das
letztemal der Warter, denn als Eingeweihte werde auch ich Macht tber
alle Tiere haben und werde seinen Schutz nicht mehr benétigen.

In diesem Hofe leben nur die Léwen im Dienste der Herrscherfamilie.
Hier lebt der prachtvolle Lowe meines Vaters, der wahrend der Audienz
als Symbol seiner ibermenschlichen Macht neben ihm sitzt. Dann gibt
es hier die Lowen, die unseren Wagen ziehen, und schlieBlich meine
zwei jungen Léwen: Shu-Ghaar und Shima. Beides sind Kinder des
Audienzléwen meines Vaters, genau so intelligente, hypersensitive,
wunderbare Exemplare ihrer Rasse. Beide lieben mich so hei3, als ob
ich keine Frau, sondern eine Lowin ware. Besonders Shu-Ghaar ist
verliebt in mich und wird aufgeregt und eiferstichtig, wenn ich nicht nur
ihn, sondern auch Shima streichle. Ich muB3 aufpassen, daB3 seine Liebe



Einweihung (441)

sich nicht in eifersiichtige Wut verwandelt. Dies wtlirde zur Gefahr! Wie
ich eintrete, lauft Shu-Ghaar mir schon entgegen und steckt seinen
machtigen Kopf schmeichelnd unter meinen Arm, damit ich seine
Ohren, seinen Hals kraule und seine Mahne streichle. Dann will er, wie
Ublich, mein Gesicht lecken, und ich muB dieser Liebkosung schlau
ausweichen, damit er sich nicht beleidigt flihlt und bése wird. Ich reiche
ihm ein Stlick warmes, blutiges Fleisch, und wahrend er es verzehrt,
erlaubt er mir, auch Shima zu streicheln und ihm auch ein Stick Fleisch
zu geben.

Am dritten und letzten Tag vor Sonnenuntergang fahren wir, Vater und
ich, mit den Léwen. Wir rasen umher. Ich darf - wie Ptahhotep mir
vorgeschrieben hat, nicht sprechen. Aber wir wiirden auch ohne diese
Vorschrift schweigen, denn wir verstehen einander auch ohne Worte.
Die Wahrheit ist wie ein unsichtbarer Mensch. Er kann sich nur dadurch
sichtbar machen, daB er Kleider anzieht. Wenn er viele Kleider anhat
und die Kleider weit und locker sind, haben wir ein sehr
unvollkommenes Bild von ihm. Je weiniger er tragt, je diinner und
enger die Kleidung ist, eine desto bessere Vorstellung gewinnen wir
von ihm. Aber wenn das Kleid seine Formen noch so gut zeigt, bedeckt
ihn das Kleid noch immer, und wir sehen nur die Kleidung, nie aber den
unsichtbaren Menschen selbst.

Genau so ist es mit der Wahrheit! Mit je weniger Worten wir eine
Wahrheit ausdriicken - das heiBt: bedecken, um sichtbar zu machen -,
desto besser konnen wir sie erkennen. Dadurch aber, daB wir die
Wahrheit mit Worten ausdriicken - mit Worten bedecken -, verhindern
wir gleichzeitig, daB wir die Wahrheit selbst unmittelbar, in ihrer
Nacktheit, in ihrem wahren Wesen, sehen kénnen. Fur Menschen, die
sich nicht in die Seele sehen kénnen, sind Worte die einzige
Méglichkeit, einander zu verstehen. Sie sehen aber auch nie das, was
sie denken, was sie einander sagen wollen, sondern nur Worte dariber.
Wir aber, Vater und ich, sehen einander selbst! Wozu also unsere



Einweihung (442)

Gedanken, unsere Seele, mit Worten bedecken? Wir sind einfach
fireinander da und genieBen die Einheit des Daseins!

Die Lowen rasen ... wir schweigen ... wir wissen beide, was diese
letzten Tage bedeuten.

Am friihen Morgen des groBen Tages nehme ich Abschied von Menu
und Bo-Ghar. Menu weint so verzweifelt, als ob ich auf mein eigenes
Begrabnis gehen wiirde. Sie ahnt etwas Schreckliches, etwas
Verhangnisvolles. Ich kann sie nicht trésten. Der kleine Bo-Ghar hat
keine Ahnung, was geschieht, doch weint er auch bitterlich, weil er
sieht, daB ich fortgehe, und weil Menu auch weint. Als ich ihn umarmen
will, wirft er sich vor mir auf die Knie, umarmt meine FliBe, und ganz
ernst und feierlich, aus der tiefsten Tiefe seiner Seele, sagt er zu mir:
«Kdnigin, meine teure Konigin, vergiB nicht, was ich dir jetzt schwore:
Wann und wo immer du in Gefahr geraten wirst, werde ich dich retten!
Auch wenn ich am andern Ende der Welt ware, wirde ich zu dir
kommen, um dich zu retten! Vergi3 das nicht, Gott ist mein Zeuge: ich
werde dich retten!»

Lieber kleiner Bo-Ghar! Er will mich retten! Aber wovor will er mich
retten? Wenn Ptahhotep mich zur Einweihung reif genug findet, wie
konnte ich in Gefahr geraten? Und warum sagt der Kleine, daB er auch
vom andern Ende der Welt herkommen wiirde, um mich zu retten? Er
ist doch bei mir, wie kénnte er Uberhaupt so weit weggehen? Ich kann
aber nicht Gber seine Worte nachgriibeln, denn die Zeit ist da. Ich
umarme sie beide, dann gehe ich hintber in das Gemach meines
Vaters.

Vater empféngt mich ernst und traurig, und ich sehe in seinen Augen,
daB er tief in sich selbst versunken ist. Sieht auch er etwas
Verhdngnisvolles in meiner Zukunft? Er umarmt mich, dann legt er mir



Einweihung (443)

seine liebe-strahlende Rechte auf den Kopf und segnet mich. Dann
gehen wir.

Ptahhotep erwartet uns in seinem kleinen Empfangsraum. Bevor wir
eintreten, erscheint im langen Saulengang auf einen Augenblick Ima.
Sein Engelsgesicht strahlt, seine Augen lacheln mich ermutigend an,
dann verschwindet er wieder. Ich weiB: in den schweren Stunden der
Prifungen begleitet mich auch seine Liebe.

Vater fihrt mich zu Ptahhotep. Er legt meine Hand in die Hand
Ptahhoteps. Er schaut mich noch einmal liebevoll an, dann verlaBt er
den Raum.

«Meine liebe Tochter», sagt Ptahhotep, «ein groBer Kreis des Gesetzes,
in dem dein Schicksal sich in der Welt der Zeit und des Raumes
offenbart, schlieBt sich heute. Dieser Kreis - deine irdische Laufbahn -
war in dem Augenblick bestimmt, als du das erstemal aus der
gottlichen Einheit gefallen bist: gleich einem Bumerang, der im
Augenblick des Wegschleuderns schon die Krafte in sich tragt, die
bestimmen, in welchem Kreise und wie weit er fliegen wird und wieviel
Zeit er braucht, um wieder an seinen Ausgangspunkt zuriick zu
gelangen.

Dein gegenwartiger Charakter und dein Schicksal wurden von
denselben Kraften aufgebaut, beide sind das Resultat der Ursachen und
Wirkungen, der Aktionen und Reaktionen, der Taten und Erfahrungen
in deinen unzdhligen Leben, durch welche sich das Selbst seit Aonen
geoffenbart hat und die sich schlieBlich in deiner heutigen
Persodnlichkeit kristallisiert haben. Wie der Charakter, so das Schicksal,
folglich auch die Zukunft. Das Selbst strahlt seine schépferischen Krafte
durch das Sieb des Charakters in die Verkérperung hinein, und aus
diesen Energien werden durch bilderbauende Krafte in der Tiefe der
Seele Traumbilder geschaffen, die sich nach auBen, in die materielle



Einweihung (444)

Welt projizieren und dort als ,Person' und als ,Schicksal' manifestieren.
Das Selbst strahlt in einen jungen Menschen dieselben schépferischen
Krdfte ein, und daB aus diesen Ausstrahlungen dennoch so
verschiedene Traumbilder - so verschiedene Personen und Schicksale -
entstehen, ist die Folge der verschiedenen Einwirkungen denen die
Menschen, seit dem Fall aus der paradiesischen Einheit, ausgesetzt
sind, die sie in unzahligen Beziehungen beeinfluBt und entwickelt
haben.

Ob aus den Zukunftsprojektionen des Selbst, die sich noch nicht
verwirklicht haben, aber in der Tiefe der Seele - im UnterbewuBtsein -
auf ihre Verwirklichung warten, auf der materiellen Ebene
,Wirklichkeiten' werden oder ob sie nur ,Traumbilder' bleiben, hangt
davon ab, mit welcher Ebene der Mensch sein BewuBtsein identifiziert.
Der ,Traum' ist auch eine ,Wirklichkeit', nur in der stofflosen,
bilderbauenden Energie-Welt, und was hier auf der Erde geschieht, was
man ,Wirklichkeit' nennt, ist auch nur ein ,Traum', eine Projektion des
Selbst, nur daB sie eine niedrigere, bis in die materielle Ebene
wirkende, in die Atmosphare der Erde hineingetraumte Projektion ist.
Schicksal ist also eine verkdrperte Zukunftsprojektion, ein
materialisierter Traum.

Solange der Mensch den Willen seines Selbst - den Willen Gottes -
herrschen 1aBt, geschieht auf der materiellen Ebene, in der
sogenannten ,Wirklichkeit', das, was er selbst bewuBt will. Folglich
beherrscht er auch sein Schicksal. Denn das Selbst des Menschen hat
die Macht, jene Traume, die im UnbewuBten auf ihre Verwirklichung
warten, wieder aufzulésen und in geistige Energie umzuwandeln. Im
Augenblick aber, wo der Mensch sich mit fremden, nicht aus seinem
Selbst, sondern aus seiner niedrigen Natur, aus seinem Korper,
stammenden Kraften identifiziert und diese als seinen eigenen Willen
anerkennt, geschieht nicht mehr das, was er selbst, sondern was sein
Kérper will - wenn er auch noch so fest glaubt, daB das sein ,eigener’



Einweihung (445)

Wille sei. So fallt das Steuerrad seines Schicksals aus der Hand, und er
ist den blinden Schicksalskraften vollkommen ausgeliefert. In diesem
Falle werden aus seinen Projektionen, aus seinen ,Traumbildern’, die
latent in seinem UnterbewuBtsein sind, unvermeidlich und unbedingt
eintreffende ,wirkliche' Geschehnisse auf der irdischen Ebene.

In der Einweihung, bevor du aus deinem korperlichen BewuBtsein in
das gottliche All-Selbst-BewuBtsein wieder erwachst, werden die
Energien, die du, deinem Charakter gemaB, seit Aonen mit deinen
Taten und ihren Reaktionen geschaffen hast und die jetzt in deinem
UnterbewuBtsein wie Keime fertiger Geschehnisse auf die Zeit ihrer
Verwirklichung warten, in deinem BewuBtsein als Traume erscheinen.
Vernichten kannst du sie nicht, da sie aus den schépferischen Kraften
stammen. Du kannst aber verhindern, daB diese Energien in die Ebene
der materiellen Welt hinuntersteigen und sich verwirklichen, wenn du
mit deinem BewuBtsein in die Tiefe deiner Seele, wo diese Krafte in
latentem Zustand lauern, hinuntersteigst, sie in deinem BewuBtsein
zum Leben erweckst und diese Traume flir dich als vollkommene
Wirklichkeiten erlebst. ,Erleben' bedeutet die einmal ausgesandten
Krafte in das BewuBtsein zurlickziehen und sie als
BewuBtseinszustande ausleben. Dadurch Iést sich die innere Spannung
der Krafte. Sie klingen aus, werden wirkungslos und vernichtet. Du
wirst also in der Einweihung dein ganzes zuklinftiges Schicksal als eine
Reihe verschiedener BewuBtseinszustande - als Traumbilder - zeit- und
raumlos erleben. Dann bist du von deiner ,Person’, folglich auch von
deinem persdnlichen Schicksal, frei geworden. Den Kdrper wirst du
weiter als vollkommen unpersénliches Werkzeug Gottes gebrauchen.
Denn jeder Eingeweihte hat die Aufgabe, weiter auf der Erde zu bleiben
und mitzuwirken, um den Ubrigen ,Projektionen' - Personen - aus den
Fesseln der Materie, aus den Fesseln des Kérpers, folglich auch aus den
Krallen des blinden Schicksals, in den geistig-géttlichen Einheitszustand
zurickzuhelfen, damit alles, was in die Spaltung, folglich in die Materie,



Einweihung (446)

gefallen und verkérpert worden ist, wieder in den verlorenen Garten
Eden, in die géttliche Einheit, zurlickfinde, heimkehre.

Wenn aber ein Eingeweihter in der umgekehrten Richtung wirkt, das
heiBt, wenn er mit seinen hohen geistigen Energien sich persénlich
Wirklichkeiten schafft, indem er aus seinem persénlichen BewuBtsein
mit den hdchsten schépferischen, alles durchschlagenden Kraften
arbeitet und diese in den Koérper lenkt, so fallt er tiefer als ein Mensch,
der aus seinem aus der paradiesischen Einheit gefallenen
BewuBtseinsgrad dasselbe tut. Der Alltagsmensch lenkt nur die aus
seinem materiellen Wesen stammenden Kréfte in die Materie. Er erlebt
korperliche Krafte in seinem Kérper, und fur ihn bedeutet das keinen
Fall. Woher seine Krafte stammen, dort offenbart er sie: materielle
Krafte bleiben auf der materiellen Ebene.

Der Eingeweihte aber arbeitet nicht mehr mit kérperlichen Kraften, und
wenn er seine hohen, geistigen Energien in den Koérper lenkt, bedeutet
das fur ihn einen neuen, tiefen Fall. Je héher die Energien sind, desto
tiefer fallt er.

Du mubBt also, wenn du die Einweihung bekommen willst, damit
rechnen, daB du das, was ein gewdhnlicher Mensch ohne schwere
Folgen - ohne ,Strafe' - tun kann, als Eingeweihte nicht mehr tun
darfst, weil du von nun an goéttliche und nicht menschliche Krafte
ausstrahlst und in Bewegung setzest. Wenn du diese Krafte in deinen
Kdrper lenkst, brennst du deine Nervenzentren aus und stirzest wie
ein fallender Komet in tiefste Tiefe.

Die Vorbereitungsuibungen haben dich so weit entwickelt, daB du die
Wahrheiten verstehst. So kannst du mir mit vollem BewuBtsein
antworten: Hast du den Mut diese Gesetze, die Gefahr und die groBe
Verantwortung auf dich zu nehmen; willst du die Einweihung



Einweihung (447)

bekommen, oder willst lieber zurlicktreten und dein irdisches Leben
nach den Gesetzen des menschlichen Seins weiterfliihren?»

Ich bleibe eine Weile stumm. Dann antworte ich ernst und
entschlossen: «Vater meiner Seele, wahrend der Jahre der
Vorbereitungen hatte ich genug Zeit zu entscheiden, ob ich den Tempel
oder das weltliche Leben wahlen will. Und wahrend dieser letzten drei
Tage konzentrierte ich mich noch einmal nur auf diese Frage. Ich sehne
mich nur nach dem géttlichen Urzustand. Ich bin vollkommen
entschlossen. Ich bitte Dich um die Einweihung!»

«Es sei», sagt Ptahhotep, «Gott mit dir! Jetzt folge mir.»

Er fihrt mich in einen anderen Fliigel des Tempels, wo die Neophyten
wohnen. Er Gbergibt mich dort einem jungen Priester, einem
Vorgesetzten im Internat, den ich vom Sehen kenne und der jetzt auf
uns wartet. Ptahhotep wendet sich mir zu:

«Du wirst jetzt deinen Kérper und deine Seele auf die Einweihung
vorbereiten, und an dem Tag, an dem der Mond voll wird, meldest du
dich zur Zeit des Sonnenunterganges bei mir.»

Wir verbeugen uns beide, und Er geht.

Der Priester flihrt mich in die Zelle, wo ich die folgenden Tage allein,
mich nur meinen Ubungen widmend, verbringe. Meine Ubungen
bestehen darin, die Reinheit meiner Gedanken, meiner Seele, aber
auch meines Blutes und meines Kdrpers auf einen mdglichst hohen
Grad zu steigern. Schon wahrend der Jahre, da ich die
Neophytenschule besuchte, muBte ich strenge Diat halten, damit die
Zellen meines Koérpers allmahlich ausgetauscht, chemisch umgewandelt
wirden und die Widerstandskraft, die héchsten Schwingungen zu
ertragen, sich entwickle. Denn jede chemische Anderung in der Materie
andert auch deren Widerstand gegeniber den hineingeleiteten Kraften.



Einweihung (448)

In diesen Tagen wird dieser ProzeB vollendet. Ich darf nur gewisse
Krauter und Wurzeln zu mir nehmen, die ich tiichtig kauen muB; ich
darf nur den herausgepreBten Saft schlucken. Diese Krauter und
Wurzeln sind so ausgewahlt, daB manche auf die Ausscheidungsorgane,
manche auf das Herz und auf die Nerven kraftigend einwirken, so daB3
dieses Verfahren den Organismus nicht schwacht. Das Resultat ist, daB
ich mich schon nach einigen Tagen unglaublich leicht, wie kdrperlos
flihle, meine geistige Konzentrationsfahigkeit steigert sich dagegen in
solchem MaBe, daB ich in meinem Leben noch nie so kristallklar und
ungestort denken und die geistigen Wahrheiten sehen konnte wie jetzt.
Mit einfachem Fasten, ohne die kraftigenden Krauter, kann man auch
einen hohen Grad der Konzentrationsfahigkeit erreichen, das kann aber

den Nerven sehr schaden, weil sie durch das Fasten zwar
hypersensitiv, aber gleichzeitig sehr geschwacht werden. Mit Hilfe
dieser Krauter werden alle Nachteile des Fastens beseitigt.

Die Tage vergehen, es wird Vollmond. Tief in mich gekehrt gehe ich
hiniber zu Ptahhotep. Ich trete im Augenblick ein, da die Sonne am
Horizont verschwindet.

«Folge mir», sagt Ptahhotep und geht voraus.

Er fihrt mich im Tempel bis zum Opfertisch, wir umgehen ihn bis zur
Wand. Die riesigen Felsenblécke sind haargenau aufeinandergepabBt -
ich weilB jetzt schon wieso. Ptahhotep tritt zu dem mittleren Steinblock,
der sich auf einmal dreht und eine Offnung in der Wand freil&Bt. Eine
breite, hinunterflihrende Steintreppe wird sichtbar.

Wir steigen eine Weile abwarts, dann hért die Treppe auf, und wir
folgen einem langen Gang. Meinem Orientierungssinne und dem
Geflihle meiner Lungen nach befinden wir uns unter der Erde. Es ist
auffallend, daB es hier dennoch keinen Schimmel und keinen Geruch
gibt, sondern daB die Luft im Gegenteil mit erquickendem Ozonduft



Einweihung (449)

erflllt ist. Dieser unterirdische Gang endet bei einer anderen,
hinauffihrenden Treppe, die wir ersteigen. Dann fahrt mich Ptahhotep
noch durch weitere Gange, die einmal breit, einmal schmal sind, wir
durchqueren kleinere und gréBere Raume, die unverstandliche
Einrichtungen bergen und steigen dann weiter. Endlich gelangen wir in
einen groBen Raum.

Alle diese Gange und auch dieser Raum sind hell, wie von Tageslicht
beleuchtet, aber ich sehe nirgends die Quelle dieses Lichtes. Es scheint,
als ob die Felsen selber dieses Licht ausstrahlen wirden. Die
Einrichtung des Raumes ist so geheimnisvoll, da3 sie meine volle
Aufmerksamkeit fesselt. Der Raum ist strahlend hell. Da steht ein
groBes, prismaférmiges, sonderbares Etwas, das auf mich den Eindruck
macht, als ob es nicht aus fester Materie, sondern aus Licht, aus
irgendeinem konzentrierten, verdichteten und begrenzten Licht,
bestiinde. Diese Lichtmasse strahlt zudem auch ungewéhnliches Licht
aus, und deshalb ist es in diesem Raume so hell.

Ich habe einmal bei einem Topfer Gelegenheit gehabt, durch das
Kontrolloch in seinen Brennofen hineinzuschauen. Dort sah ich mehrere
Topfe hintereinander stehen, von der groBen Hitze weiBgliihend,
vollkommen durchsichtig. Man konnte sie alle hintereinander sehen. Sie
strahlten auch Licht aus. Genau so ist es mit diesem machtigen
ziegelsteinféormigen Lichtprisma, das auch ungewéhnliches Licht
ausstrahlt. Ja, Licht - aber keine Hitze!

Es sind aber noch andere unverstandliche Dinge in diesem Raum, die
aus einer sonderbaren Materie bestehen und so merkwtirdige Formen
haben, daB ich mir iberhaupt nicht vorstellen kann, wozu diese Dinge
dienen kdnnten. Die Zeit ist aber nicht da, diese Einrichtungen zu
betrachten, denn wie meine Einweihung erfolgen wird und was ich
erleben werde, nimmt mich ganz gefangen.



Einweihung (450)

Ptahhotep fiihrt mich zu einem in der entferntesten Ecke des Raumes
stehenden sargférmigen leeren Steinblock, den ich bisher nicht
bemerkt hatte, und sagt: «Bisher hast du immer nur davon gehort,
was die Einweihung ist, du weiBt aber nicht, wie die Einweihung erfolgt.

Wahrend der Einweihung wird in den Kérper des Einzuweihenden eine
héhere Frequenz geleitet, als seinem BewuBtseinsgrade entspricht,
wodurch er auch in diesem héheren Grad bewuBt wird!

Nur einen durch strenge Schulung vorbereiteten Menschen kann man
auf solche Weise in eine héhere Kraft, also in einen hoheren
BewuBtseinsgrad, ohne Schaden einweihen. Nur er ist fahig, mit Hilfe
von Verstand und Einsicht seinen Kérper mit stahlerner Willenskraft zu
beherrschen und seine Nerven auf héhere Schwingungen einzustellen.

Wie du schon weiBt, kann das Tier seine Lebensweise und
Lebenseinrichtungen nicht andern, also kann es héhere Frequenzen als
die seinigen nicht ertragen. So wiirde ein Affe zum Beispiel, wenn man
in ihn einen dem Menschengrad entsprechenden Kraftstrom leiten
wirde, in einigen Augenblicken unter entsetzlichen Nervenkrampfen an
einem ,Schlag' sterben.

Der Mensch aber kann sich bis zu einer Oktave auf andersartige
Schwingungen umstellen und diese, ohne zu sterben, ertragen. So
kdonnte also ein Durchschnittsmensch, wenn er seinen Kérper genligend
vorbereitet hatte, den Kraftstrom eines Genies, also des flinften
Grades, ohne Schaden ertragen, er wiirde sich sogar wie in
himmlischer Seligkeit fihlen. Denn jede héhere Schwingung, solange
sie ertraglich, erweckt ein begeisterndes Gliicksgefiihl. Dann aber wird
die Schwingung zur Qual, weil die Nerven die GibermaBige Spannung
nicht mehr aushalten. Niedrigere Schwingungen als die eigenen rufen
Niedergeschlagenheit, Angst und Verzweiflung hervor. Wenn der
Durchschnittsmensch den Zustand der Einweihung in den fliinften Grad



Einweihung (451)

spater, aus Sehnsucht nach der erlebten Gliickseligkeit, aus eigener
Kraft, durch Ausdauer und Ubung, éfter erreichen kénnte, dann wiirden
seine Nerven und seine Koérperzellen allmahlich so abgehartet und
verwandelt, daB er sich um eine Stufe heben und tatsachlich ein Genie
werden kénnte. Er wirde in einer fortdauernden Intuition weiterleben.

Das Gllicksgefliihl, das mit einem gesteigerten Zustand verbunden ist,
kennt jeder Mensch, der intuitiv begabt ist. Dasselbe Gliick der
gesteigerten Nervenspannung sucht auch jeder Mensch, der Wein trinkt
oder zu anderen Reizmitteln greift. Der Rlckschlag wirft ihn aber tiefer
zurlck, als er vorher war.

Die groBe Einweihung besteht darin, alle den sieben
BewuBtseinsgraden entsprechenden Kraftstrome, angefangen beim
niedrigsten, dann steigernd nacheinander bis zum allerhdchsten,
gottlich-schopferischen, in den Korper zu leiten. Der Kandidat wird in
alle Krafte eingeweiht: er wird auf allen Stufen bewuBt. Wenn der
Kandidat dies lebend lUbersteht, zeigt sich damit, daB sein BewuBtsein
und folglich die Widerstandskraft seines Kérpers schon vorher die
sechste Stufe erreicht haben. Flr niedrigerstehende Lebewesen wirde
der Akt unbedingt den Tod bedeuten.

In der Einweihung erreicht also der Kandidat mit Hilfe des Kraftstromes
den siebenten, gottlichen Grad, den er aus eigener Kraft nie hatte
erreichen kdénnen. Denn die Einweihung in den géttlich-schépferischen
Grad kann kein Mensch aus eigener Anstrengung erreichen. Hier ist der
groBe Wendepunkt aus der noch immer negativen - nehmenden -
Einstellung in die positive - gebende -, woflir jeder Strebende auBerer
Hilfe bedarf. Manche kdnnen sich so weit entwickeln, daB sie aus
eigener Anstrengung vollkommen vorbereitet dastehen, in den
siebenten Grad eingeweiht zu werden. In diesem Falle genligt ein
Handauflegen, sie in das gottliche All-Selbst-BewuBtsein einzuweihen.
Diese Eingeweihten werden nie mehr aus dem GottesbewuBtsein fallen,



Einweihung (452)

da sie den Kreis des totalen BewuBtwerdens mit allen notwendigen
Erfahrungen durchschritten haben und ihnen nur noch das SchlieBen
des Kreises - die Vereinigung der zwei schon vollkommen bewuBt-
gewordenen Erganzungshalften - bevorsteht. Nur diese letzte Hilfe
mussen sie noch von auBen bekommen, aber von dann an leben sie in
einem fortdauernden GottesbewuBtsein.

In der groBen Einweihung in unserem Tempel besteht aber die
Méglichkeit, daB Kandidaten, die sich noch nicht bis zum siebenten
Grad entwickelt haben, die Einweihung in den siebenten, géttlichen
Grad dennoch bekommen, wenn sie wenigstens auf dem sechsten Grad
schon bewuBt geworden sind und ihren Kérper genltigend vorbereitet
haben. Mit dieser auBeren Hilfe der Einweihung wird ihnen der Weg
zum wahren Selbst gedffnet, und das BewuBtsein schaltet sich wahrend
der Einweihung in den géttlichen Kraftstrom ein. Diese Eingeweihten
kénnen den goéttlichen SelbstbewuBtseinszustand nach der Einweihung
nicht fortdauernd behalten. Sie fallen in ihren vorherigen Zustand
zurick. Sie erinnern sich aber der Seligkeit, die sie in der Einweihung
erlebt haben, und da der Weg zu Gott ihnen gedéffnet wurde, besteht
fur sie die Mdglichkeit, den siebenten Entwicklungsgrad durch eigene
Anstrengung rascher und leichter zu erlangen als auf dem langen Wege
der irdischen Erfahrungen und des BewuBtwerdens. Die Einweihung im
Tempel vermag also viel mehr Menschen in die Seligkeit der
Vereinigung mit dem goéttlichen Selbst zurlickzufiihren als ohne diese
Hilfe.

Dagegen besteht die Gefahr, daB ein auf diese Weise eingeweihter
Mensch in der Zeit nach der Einweihung, bevor er aus eigener
Anstrengung ein Gottmensch geworden ist, den irdischen
Versuchungen nicht widerstehen kann und dann noch tiefer fallt als bei
seinem allerersten Fall. Ohne Einweihung besteht diese Gefahr nicht.
Wenn er seine Lebenslaufbahn, ohne Einweihung, auf dem langen
Wege der Sterblichen bis zum Ende, bis zum groBen Ziel, bis zur



Einweihung (453)

Heimkehr in den Garten Eden vollendet, bleibt in ihm nichts
Unerfahrenes, nichts Unbekanntes. Er erlangt die géttliche Stufe,
nachdem er auf allen Stufen Erfahrungen gesammelt und seine Person
dementsprechend allmahlich vernichtet hat. Bis aber ein Lebewesen so
weit gelangt, dauert es eine ganze Schépfungsperiode.

Es ist aber Gottes Wille, daB die groBe Einweihung im Tempel der
Menschheit trotz dieser Gefahr noch eine Weile offenstehe. Unzahlige
wurden schon und werden noch auf diese Weise erldst und zu Gott
zurlickgefiihrt. Und die wenigen, die nach der Einweihung wieder fallen,
werden sich in spateren Zeiten, da die Menschheit sich selbst
Uberlassen bleibt, wieder verkérpern. Sie werden sich an die groBen
Wahrheiten, die sie in der Einweihung erlebt haben, erinnern und sie in
Wort, Schrift und Taten ihren Mitmenschen verkiinden. Das Geheimnis
der groBen Einweihung wird noch eine Zeitlang im Tempel gehiitet.
Aber wenn auf Erden immer mehr irdisch eingestellte Menschen die
Macht ibernehmen, schlieBen wir die Einweihungspyramide mit
Felsblécken von innen und werden im Einweihungsraum alles
dematerialisieren. Das Geheimnis der goéttlich-schépferischen Energie
wird in keine uneingeweihten Hande fallen. Die Menschen, die nach
Jahrtausenden in die Pyramiden eindringen, werden in den von innen
verschlossenen Raumen nichts - gar nichts -, nicht einmal menschliche
Skelette finden.

Heute gibt es noch viele Wesen auf Erden, die den Bedingungen der
groBen Einweihung entsprechen. Unsere Pflicht ist es, die Einweihung
allen Kandidaten, die ihren Wunsch nach Einweihung, trotz unserer
Warnung, dreimal wiederholen, auch zu erteilen.

In der Einweihung wird der Kandidat auf jeder Stufe der Schépfung
bewuBt. Alle unbewuBten Teile seiner Seele werden bewuBt, er hat kein
,UnterbewuBtsein’, aber auch kein ,OberbewuBtsein' mehr. Das
BewuBtsein des Eingeweihten wird wahrend der Einweihung ein ganzes,



Einweihung (454)

ein totales, ein AllbewuBtsein. Der Kreis, der mit dem BewuBtwerden in
der Materie - im Kodrper - mit dem Augenblick des Fallens aus der
Einheit angefangen hat, schlieBt sich. Der Kandidat vereinigt sich
bewuBt mit der eigenen Erganzungshalfte, die bisher als unbewuBter
Teil der Seele, wie ein negatives Ebenbild - wie ein fremdes Wesen -,
da war und durch ihre Anziehungskraft, die sich im Koérper als
Triebkraft offenbart, standig Sehnsucht und Unruhe hervorrief. Das
BewuBtsein kehrt in die Einheit zurlick, es gibt keine Ergéanzungshalfte
mehr, denn auch diese ist bewuBtgemacht. Diese Wiedervereinigung
nennen wir ,mystische Hochzeit'.

,Hochzeit' bedeutet immer die Vereinigung des Positiven und
Negativen. Aber auf Erden bedeutet ,Hochzeit' nur den vergeblichen
Versuch, die Einheit mit einem anderen Wesen im Kdrper zu erreichen.
Die geistig-mystische Hochzeit spielt sich aber im BewuBtsein ab und
bringt vollkommene, nie aufhérende Erflillung, denn die Vereinigung
mit der eigenen Erganzungshalfte bedeutet auch die Vereinigung mit
Gott. Der Kreis ist wieder geschlossen!

Der menschliche Kérper ist so eingerichtet, daB er fir jede
Schwingungsoktave ein spezielles Nervenzentrum enthalt. Diese
Nervenzentren sind einerseits Verteiler, welche die von héheren
Zentren aufgenommenen Schwingungen Uber das Nervennetz
aussenden. Sie wirken andererseits aber auch als Transformatoren,
indem sie die Schwingungen umgewandelt an das nachsttiefere
Nervenzentrum abgeben.

Beim Durchschnittsmenschen arbeiten die Transformatoren in den
Nervenzentren getrennt vom BewuBtsein. Darum kann er sie auch nicht
beherrschen. Die Naturgesetze beherrschen ihn, ohne daB er weiB3, was
in seinem Kdrper und in seiner Seele - in seinem UnbewuBten -
vorgeht.



Einweihung (455)

In der Einweihung muB der Kandidat, im einflieBenden hohen
Kraftstrom, alle sieben Hauptnervenzentren und die ihnen
entsprechenden Krafte bewuBt erleben. Er steigt mit seinem
BewuBtsein zuerst in die tiefste Sphare der Schépfung hinunter. Er
muB die dort herrschenden Krafte erleben und ihrer Herr werden. Dies
ist die erste Priifung. Wenn er sie bestanden hat, steigt er um einen
Grad hoher in die zweite Schwingungsoktave auf und muB diese
erkennen, erleben, um auch dariber herrschen zu kdnnen. Dies ist die
zweite Prifung. Dann steigt er in die dritte, vierte, flinfte, sechste und
schlieBlich in die siebente Schwingungsoktave auf, und wenn er alle
diese Prifungen bestanden hat und in allen Spharen bewuBt Herr
bleiben konnte, dann ist er zum Eingeweihten geworden.

BewuBtsein ist Licht, UnbewuBtsein ist Finsternis. Wenn es auf der Erde
hell ist, nennen wir dies Tag. Jeder BewuBtseinszustand ist also ein
,Tag' Gottes, denn in jedem BewuBtsein, von der niedrigsten Stufe der
Materie bis zum hdchsten Selbst-BewuBtsein des Gottmenschen,
erkennt Gott sich selbst auf den verschiedenen Stufen. An allen ,Tagen'
- auf all BewuBtseinsebenen - wirkt Aktivitat, Unruhe, Bewegung, nur
am siebten ,Tag' Gottes ist keine Bewegung, keine Aktivitat, kein
Schaffen! Am siebenten Tag hort die Schépfung auf, weil dann
vollkommene Einheit und vollkommenes Gleichgewicht herrscht. Da
ruht Gott in sich!

Wenn der Eingeweihte es nach seiner Einweihung erreicht, daB er
wahrend seiner Meditation im ewigen Sein wieder bewuBt wird und
diesen géttlichen Zustand erlebt, also sich von seinem sechsten Grad
auf den siebenten, goéttlichen Grad aus eigener Kraft erhebt, bis er mit
der Zeit sich in diesem BewuBtseinsgrad endgultig verfestigt, so daB
der gottlich-schopferische Grad sein Alltag wird, dann wird er ein
Gottmensch. Denn nur derjenige, der in seinem BewuBtsein die Ruhe,
der Friede selbst ist und alles, was er denkt, flihlt und tut, aus diesem
gottlichen Zustand heraus tut, der unter allen Umstanden Gottes Willen



Einweihung (456)

offenbart und herrschen IaBt, der nur positiv-gebende Krafte géttlicher
Liebe ausstrahlt, nur der ist wirklich ein Gottessohn: ein Gottmensch!
Ptah-Hotep!

Der Gottmensch offenbart und beherrscht alle sieben Stufen der
Schépfung bewuBt. Aber sein BewuBtsein identifiziert sich nur mit der
siebenten, mit der géttlichen Ebene, nicht aber mit den niedrigeren. Er
kennt sie, regiert sie, benltzt sie - aber er iBt von diesen Friichten des
Baumes der Erkenntnis des Guten und Bdsen nicht! Er bleibt bewuBt in
Gott, im paradiesischen Zustand. Er vereinigt in sich alle sieben Stufen
in gottlicher Einheit: er ist

Materie: hat einen Kérper, er ist

Pflanze: belebt, nahrt und pflegt seinen Kdrper wie ein gutes
Werkzeug; er ist

Tier: er hat Instinkte und Geflihle; er ist

Mensch: er hat Verstand und logisches Denken; er ist

Genie: er hat Intuition und wirkt aus der Ebene der Ursachen; er ist
Prophet: er steht Gber Zeit und Raum, sieht folglich die Zukunft und
Vergangenheit, liebt das ganze Universum mit selbstloser,
allumfassender Liebe und hilft allen Lebewesen, aus den Fesseln der
Welt erlést zu werden; und er ist

Gottmensch: er ist allwissend und allmachtig, er ist, was er ist, das
ewige Sein, das Leben selbst, Gott!

Die Eingeweihten sind also nicht alle vom selben Grade, denn die
meisten erlangen den siebenten Grad erst durch die weitere
Entwicklung. Deshalb gibt es auch in der Priesterschaft verschiedene
Grade. Die Pflichten eines Hohepriesters kann nur derjenige erfillen,
der den siebenten Grad des Gottmenschen aus seiner eigenen Kraft
erreicht hat und die hdchste schépferische Kraft nicht mehr erwartet
und annimmt - wie der Kandidat sie in der Einweihung noch immer
erwartet und bekommt, sondern sie selbst ausstrahlt und gibt.



Einweihung (457)

Denn sechs von den sieben BewuBtseinsgraden empfangen ihre
schopferischen Schwingungen, die Lebenskraft, von dem siebenten,
von Gott. Sogar der Eingeweihte, der nur wahrend seiner Einweihung
den siebenten, den gottlichen Grad bewuBt erreichen konnte, erwartet
und empfangt die schépferische Lebenskraft noch immer von der
siebenten Ebene, von Gott. Nur Gott, nur die mit Gott identisch
gewordenen Gottmenschen, sind in ihren Ausstrahlungen nur gebend.

Die Materie dagegen, als negatives Spiegelbild Gottes, ist nur
nehmend. Die Wesen der Ubrigen Grade wirken teilweise von oben
nehmend, teilweise nach unten gebend.

Die Pflanze wirkt auf die Materie belebend, aber von den héheren
Stufen empfdngt sie flinffach. Das Tier strahlt zweimal gebend aus,
dreimal nimmt es auf. Der Mensch wirkt dreimal nehmend und dreimal
gebend, da sein BewuBtsein in der Mitte steht. Das Genie, da es auf
der finften Ebene, auf der Ebene der Ursachen, bewuBt ist, gibt seine
schopferischen Krafte Uber vier Stufen nach unten weiter und erhalt
Krdfte nur noch von den zwei héchsten Ebenen. Der Prophet - der
Eingeweihte - Ubertrdgt seine segnenden Schwingungen auf die
Erscheinungen der flinf niedrigeren BewuBtseinsstufen und bekommt
seine Kraft von der géttlichen Ebene. Er befindet sich mit Gott noch
immer in einem dualistischen Verhaltnis. Nur der Mensch, der das
vollkommene AllbewuBtsein aus eigener Kraft erlangt hat, wirkt in
jeder Richtung und auf das ganze All ausschlieBlich positiv,
lebenspendend und schenkend. Er lebt in Gott, im monistischen Selbst-
BewuBtsein.

Du hast bereits gelernt, daB
Geben - die Ausstrahlung - das Gesetz Gottes, des Geistes ist, und
Nehmen - die Zusammenziehung - das Gesetz der Materie.



Einweihung (458)

Jede Frequenz wirkt nach unten durchdringend, durchschlagend, nach
oben ist sie aber wirkungslos. Einem héherstehenden Menschen kann
ein auf niedriger Entwicklungsstufe stehender, wie die Menschen es
nennen: ein ,boéser' Mensch, nur auf der materiellen Ebene, nur durch
Taten, schaden, nie aber durch Ausstrahlungen, da seine Krafte nach
oben wirkungslos sind. Nach unten, also auf die Ebenen, die niedriger
stehen als sein BewuBtseinsgrad, kann auch seine Ausstrahlung
schaden, besonders sein ,bdser Blick'. Ein Eingeweihter dagegen kann
seine hohe magische Kraft jedem Lebewesen ohne Ausnahme
weitergeben und uUbertragen.

Wahrend der Einweihung wird die goéttlich-schépferische Kraft dein
Riickgrat, eins nach dem andern deiner sieben Hauptnervenzentren,
durchstromen, und du wirst diese Kraft auf jeder Stufe, in der
entsprechenden transformierten Form, als BewuBtseinszustand,
erleben. Prage dir aber tief ein, was ich dir sage: Wenn du in einer
Schwingungsoktave bewuBt wirst, so bist du in diese Frequenz
eingeschaltet, und ihre Sphdre bedeutet fiir dich daher vollkommene
,Wirklichkeit'. Wenn du die Prifung in einem Grade bestanden hast,
erwachst du in der nachsten Sphare und erkennst, daB auf der tieferen
Stufe du nur Traume hattest. Wenn du aber die Priifung nicht bestehst,
das heiBt, wenn du dich mit den Geschehnissen identifizierst und tGber
sie nicht Herr bleiben kannst, dann bleiben dir alle diese Traumbilder
Wirklichkeit, und du muBt sie in der Welt der Zeit und des Raumes als
wirkliche Geschehnisse bis zum Ende erleben. Das wirde aber heil3en,
daB dein Koérper hier in diesem Sarg stirbt und du deine eigenen
Traumbilder in unzahligen Wiederverkdrperungen, auf dem langen Weg
der Sterblichen, wahrend vieler Jahrtausende dich allmahlich von dieser
niederen Stufe, auf welche du gefallen bist, auf héhere Stufen hinauf
kampfend, hinauf ringend - weiter traumst.

Denn der Unterschied zwischen Traum und Wirklichkeit ist nur der, daB
aus der Wirklichkeit ein Traum wird, wenn du in einem héheren



Einweihung (459)

BewuBtseinszustand erwachst und erkennst, daB es keine Wirklichkeit
war, sondern eine Projektion des Selbst, also ein Traum. Wirklichkeit ist
jeder Traum, wenn du daran glaubst, daB er Wirklichkeit ist. Die eine
und einzige Wirklichkeit, die einzige objektive Realitat ist das Selbst:
Gott!

Wenn du alle Prifungen bestehst, erlebst du alle Leben, die du als
Gefallene auf der Erde erleben muiBtest, zeit- und raumlos, als Traume,
und erwachst immer wieder im nachsten Grad. SchlieBlich erwachst du
auf der siebenten Stufe des BewuBtseins: im All-BewuBtsein des
Selbst. In diesem gottlichen Zustand wirst du mit der letzten und
einzigen Wirklichkeit, mit dir selbst, mit Gott, eins werden. Das ist kein
Erwachen mehr, sondern Auferstehung!

Dann bist du von deiner ,Person' - die auch nur eine Projektion ist - und
von deinem personlichen Schicksal frei geworden. Du bist erldst.

Nachher wirst du die Pflichten einer Priesterin im Tempel erfillen. Und
wenn du als Priesterin durch weiteres Uben dich aus eigener Kraft auf
die siebente Stufe hebst und als fortdauernden BewuBtseinszustand
wahren kannst, so wirst du ein Gottmensch. Dann bist du wiurdig, im
Tempel Hohepriesterin zu werden.»

«Vater meiner Seele», frage ich jetzt, «du hast gesagt, daB die
Moglichkeit, aus dem héheren BewuBtsein zu fallen, auch dann noch
besteht, wenn jemand die Einweihung schon bekommen hat. Du hast
auch gesagt, daB ein Eingeweihter, wenn er sich dadurch mit seinem
Kdrper identifiziert, daB er seine hohen Energien in den Kérper lenkt,
tiefer fallt als ein Mensch, der in der kérperlichen Wirklichkeit lebt.
Ferner hast du gelehrt, daB8 der Kandidat wahrend der Einweihung sein
ganzes zukUnftiges Schicksal erlebt, wie es vom Augenblick seines
ersten Falls bis zur Heimkehr in die géttliche Einheit schon bestimmt
war. Wie ist es dann mdglich, daB ein Eingeweihter, der alle



Einweihung (460)

Geschehnisse, alle Versuchungen seines Schicksals zu Ende getraumt
hat und wahrend der Einweihung alle, also auch jene Priifungen, die
eventuell spater seinen erneuten Fall verursachen, bestanden hat,
nachher in der AuBenwelt, in der dreidimensionalen Welt der Zeit und
des Raumes, dennoch fallen kann? Wenn er sein ganzes Schicksal zu
Ende getraumt hat, warum hat er nicht auch seinen Fall als zuktinftiges
Schicksal getraumt?»

«Wenn ein Bumerang fortgeschleudert wird», antwortet Ptahhotep, «ist
es im Augenblicke des Wegschleuderns schon bestimmt, wie er fliegen
wird und wieviel Zeit er braucht, um diesen Weg zu durchlaufen. Er
tragt also seine ganze Laufbahn als sein unverdnderliches zukiinftiges
Schicksal in sich. Es kdnnte aber sein, daB ihn eine duBere Hilfe
inmitten seiner Laufbahn auffangt und auf einem kirzeren Wege, in
klrzerer Zeit zu seinem Ausgangspunkt und Ziel zurlckbringt. Dann ist
der Bumerang heimgekehrt. Aber da er Form und Gewicht behalten
hat, tragt er immer noch die Mdéglichkeit in sich, wieder geschleudert zu
werden und seine Bahn weiter zu durchlaufen, weil er sie durch seine
eigene Form und sein Gewicht selber bestimmt. Ein Eingeweihter, der
die Einweihung mit einer auBer ihm stehenden Hilfe erlangt hat, ist
diesem Bumerang ahnlich. Denn er hat sein ganzes zuklinftiges
Schicksal, bis zur Heimkehr in die gottliche Einheit, ans Ende getraumt,
er hat aber diese Zustande nur in seinem BewuBtsein erlebt. Seine
Person und seine personlichen Umstande, die aus seinem Charakter
und Schicksal stammen, bleiben noch immer in der materiellen Welt. Er
hat mit der Einweihung sein jetziges Leben nicht beendet, so wie auch
du nach der Einweihung noch immer die Tochter des Pharao und die
Stellvertreterin der Kdénigin bleibst. Und wenn ein Eingeweihter vor der
Einweihung nicht alle notwendigen irdischen Erfahrungen gesammelt
hat, wenn er nicht alle schopferischen Krafte in sich kennen und
bewuBt beherrschen gelernt hat, folglich teilweise noch unerfahren in
den goéttlichen Einheitszustand zuriickgekehrt ist, dann ist er von
persénlicher Zusammenstellung seiner Krafte noch nicht vollkommen



Einweihung (461)

befreit, seine Personlichkeit ist noch nicht vollkommen vernichtet.
Folglich tragt er wahrend der Zwischenzeit, bis er den siebenten Grad
aus eigener Kraft als fortdauernden BewuBtseinszustand erreicht, die
Moglichkeit und Gefahr in sich, aus seinem hohen BewuBtseinszustand
wieder zu fallen und ein ganz neues Schicksalsrad anzutreten. Da er
aber in der goéttlich-schopferischen Kraft bewuBt geworden ist, wenn
auch mit duBerer Hilfe, schleudert ihn diese gewaltige Kraft aus, und
dann muB er einen viel groBeren Kreis durchlaufen als beim ersten Fall,
wo er sich noch in der goéttlichen Kraft nicht bewuBt war. So sind zum
Beispiel die Schwarzmagier, die das Heim der Sohne Gottes zerstort
haben, in den untersten Kreis der Schopfung gestlirzt. Sie liegen jetzt
auf der Erde als Berge, Felsen, Steine und missen sich den
aonenlangen Weg des BewuBtseins von der toten Materie durch das
Pflanzensein, durch das Tiersein bis zum Menschentum wieder
hochringen. Es waren solche unter ihnen, die nur bis in den
Pflanzengrad oder Tiergrad und wieder andere, die nur in die
verschiedensten Grade des Menschentums gefallen sind. Die Laufbahn
einer Schépfung in der materiellen Welt hat ihre bestimmte Zeit, aber
einzelne Wesen kénnen immer den Kreis in kirzerer Zeit durchlaufen
und Jahrtausende, eventuell Jahrmillionen friher ihr Ziel erreichen.
Aber nur dem Menschen ist das mdéglich. Denn nur dank einem
bewuBten Verstand kann man zeitlose BewuBtseinszustande erleben.
Tiere oder Pflanzen sind dessen nicht fahig. Jetzt wirst du aber
verstehen, warum die Tiere auch leiden mussen! Sie sind - wie alles auf
der Erde - beschrankte BewuBtseinsoffenbarungen gefallener, einst
hochstehender Geister.

In der Einweihung werden alle negativen Krafte, die beim Fall offenbar
wurden, durch positive Krafte ausgeglichen. Die ,Schulden' sind dann
bezahlt. Nach bestandener Einweihung beginnt flir dich also ein
schicksalsloser Zustand. Solange du Gottes Willen offenbarst, hast du
keine Persodnlichkeit, folglich auch kein eigenes Schicksal. Du bist vom
Gesetze der Aktion-Reaktion frei. Wenn du dich aber in deinem



Einweihung (462)

BewuBtsein mit deiner Person, mit deinem Koérper identifizierst, schaffst
du dir wieder ein neues Schicksalsrad, und dann beginnen auch fir dich
die unzahligen Wiederverkorperungen.

Jetzt kennst du alle Folgen der Einweihung. Und ich frage dich ein
letztes Mal: hast du den Mut, die Einweihung zu empfangen?»

Ich antworte vollkommen selbstsicher: «Ja!»

Da tritt eine wiirdige, hohe Gestalt in den Raum. Ich kenne ihn. Er ist
ein Priester des hochsten Grades, auch ein Hohepriester, Ptahhoteps
Vertreter. Er tritt zu uns. Dann winkt mir Ptahhotep, daB ich in den
Sarg steigen und mich hinlegen soll.

Ich tue, wie er mir befiehlt.

Als ich im Sarg liege, wirft Ptahhotep einen letzten, unendliche Liebe
ausstrahlenden Blick auf mich, dann heben die beiden Priester den
Steindeckel, der neben dem Sarg lag, legen ihn tber mich, und in
vollkommener Finsternis liege ich in dem Felsensarge eingeschlossen.



Die Einweihung

Wie immer beobachte ich, was geschieht.
Es geschieht nichts.
Ich liege im Sarg und schaue in die Finsternis.

Finsternis? Es ist eigentlich keine Finsternis, denn auch im tiefsten
Dunkel sehe ich in der Mitte meines Sehfeldes immerzu ein grinlich
phosphoreszierendes Licht und darum schwebende Lichtpunkte
aufleuchten, die unaufhorlich erscheinen und verschwinden. Ich
beobachte diese Lichtpunkte und versuche zu erraten, woher sie
kommen und wohin sie gehen mdgen.

Plotzlich bemerke ich, daB die Lichtpunkte nicht mehr so nahe
beieinander auftauchen, sondern daB in der Mitte, wo vorher das
blaulich-griine Licht phosphoreszierte, eine Stelle bleibt, der sich keine
Lichtpunkte mehr nahern. Sie weichen dieser Stelle in einem sich
immer vergroBernden Kreise aus, und so entsteht eine vollkommene
Finsternis, eine vollkommene Lichtlosigkeit wie ein schwarzes Loch,
durch welches ich ins Nichts hineinschaue ...

Da bemerke ich, daB in dieser vollkommen toten Finsternis, in diesem
Loch, zwei Punkte auftreten, die sich langsam nahern und mich wie
Augen anstarren. Ich sehe die Augen nicht, sie haben weder Licht noch
Farbe, und doch muB ich sie wahrnehmen, ich weiB3, daB zwei Augen
auf mich starren. Diese zwei Augen gehoéren zu keinem Kdérper. Es sind



Einweihung (464)

Kraftzentren plétzlich gegenwartiger Energiestrome, die in dieser
Finsternis unsichtbar wirken. Diese finsteren Energien greifen die
Lichtpunkte an. Sie werden durch diese Kraft aufgesogen, vernichtet,
eine Kontur entsteht, die um dieses leere, finstere, unsichtbare Kraft
ausstrahlende Loch eine Grenze bildet. So nehmen allmahlich meine
entsetzten Augen ein Antlitz wahr, die Fratze eines Ungeheuers, eine
Silhouette, die nur darum erkennbar ist, weil dort, wo sie sich befindet,
eben nichts ist und so ein negatives Bild entsteht.

Ich weiB, ich bin mir dessen bewuBt, daB dies korperlose Ungeheuer
das Bose selbst ist. Ich kenne es, ich sah sein schreckliches Antlitz
schon manchmal in menschlichen Gesichtern durchleuchten, als den
Ausdruck jenes Gesichtes. Jetzt ist die Ursache dieses Ausdruckes, das
Wesen selbst, ohne menschliches Gesicht, ohne Kdrper, da! Oder war
es immer gegenwartig, habe ich es nur nicht wahrgenommen ...?

Das korperlose Antlitz ist dem GefraB3 eines Ziegenbocks ahnlich. Die
Silhouette zeigt klar die Form der Horner, das langliche, verengte
Gesicht endet in einem Ziegenbart. Oder sind auch diese Formen nur
Ausstrahlungen unsichtbarer Krafte? Seine ganz nahe
beieinanderstehenden Augen Uben eine flirchterliche Wirkung aus: sie
sind abgrundlose Wirbel, die alles unwiderstehlich in sich hineinziehen,
hineinreiBen, um es dort vollkommen zu vernichten.

Das Ungeheuer strahlt jetzt alle seine verderblichen Krafte durch diese
zwei Wirbel-Augen auf mich und in mich. Sie durchbohren,
durchdringen mein ganzes Wesen und schlingen mich mit stahlerner
Kraft in sich hinein.

Schreckliche Angst wie die Krallen des Ungeheuers packt mein Herz.
Ich flihle mich vor Entsetzen starr und leblos werden. Seine
frchterlichen Augen kommen immer naher, werden immer
durchdringender. Ich fiihle, wie das satanische Wesen - ist es Satan



Einweihung (465)

selbst? - mich in seine Macht zwingt. Es breitet sich iber mich aus,
verschluckt mich, und im nachsten Augenblick habe ich das Gefuhl, daB
ich nicht mehr ich selbst bin, sondern daB ich: Es geworden bin! Ich
flihle seine Fratze in meinem Gesicht, seinen kérperlosen Korper in
meinem Korper, seine hollischen Kraftstrome flieBen wie mein Blut in
meinen Adern. Durch diese unterweltliche Wirkung wird mein ganzes
Wesen kalt und steif und zieht sich in einem schrecklichen Krampf
zusammen.

Und in meinem Innern spricht Es zu mir, ohne Worte, nur durch die
Kraft, welche die Worte schafft, durch den Sinn der Worte: «Jetzt bist
du meine Beute! Jetzt bist du in meiner Macht! Vergebens hast du mich
aus deinem BewuBtsein verdrangt, du gehorst trotzdem mir! Ich und
du sind eins, es gibt zwischen uns keine Trennung mehr. Ich bin ,Ich'in
dir, und du bist ,Ich' in mir. Du bist meinem Gesetze der Abkuhlung,
der Zusammenziehung und Erstarrung unterworfen. Flhlst du, wie dein
Korper sich zusammenrollt, wie deine Beine sich hochziehen, ganz
hinauf bis zu deinem Bauch? Sie kreuzen sich, und deine FiiBe liegen
ganz eng an deinen Kdrper gepreBt, und die FuBsohlen sind wie
angewachsen, deine Arme kreuzen sich auf deiner Brust, die Hande zur
Faust geballt, sie kleben ganz eng an deinem Kérper, wie
angewachsen. Und dein Kopf senkt sich auf deine Brust, preBt sich
zwischen deine Fauste, - so, - noch enger, noch enger! Wie in der
Gebarmutter deiner Mutter, in einem Stlick! Ja, jetzt bist du zu einem
Stlick zusammengewachsen, du wirst immer kalter und harter, bis du
ein rundes, eiférmiges Stilick Stein bist! Ein Felsblock, starr, hart und
tot! Doch hast du dein BewuBtsein, um zu wissen, daB du tot bist, dal
du in diesen Felsblock - der du bist - erstarrt, eingemauert und
erstorben bist, fur endlose Zeit ... flir zeitlose Unendlichkeit.

Schau um dich, siehst du diese in den Himmel ragenden Berge? Siehst
du alle diese Felsen und herumliegenden Steine? Schaue sie nicht nur
an, sondern in sie hinein, schaue in ihr Wesen, siehst du, daB all diese



Einweihung (466)

Steine dir ahnliche, versteinerte, aber bewuBte Wesen sind, dem
brennenden Sonnenschein, den reiBenden Stirmen und dem
spaltenden Frost ausgesetzt?!

Jedes Lebewesen, jedes Tier und jeder Mensch tritt auf dich wie auf alle
diese Steine. Schmelzendes Wasser rei3t euch im wilden Strom mit,
und ihr reibt und scheuert einander in diesen Wirbeln endlose Zeit ...
zeitlose Unendlichkeit ...»

Entsetzt erlebe ich alles, was das Bose sagt. Holle! Das ist die Holle!
Lebendig und bewuBt eingeschlossen in die Unbeweglichkeit, in dieses
Grab eingewachsen, ohne die Mdglichkeit, ein Lebenszeichen zu geben,
ein schwerer, toter Stein zu sein ... Zu sein?

Aber nein! Ich bin es nicht! Ich bin nur hineingesperrt, eingemauert in
diesen Stein, aber ich bin nicht der Stein, mein Ich ist nicht die
Materie! Ich bin das dimensionslose Selbst, ein Geist jenseits jedes
Zeit- und Raumbegriffes!

Und mit der inneren Kraft des Geistes, mit welcher ich wahrend meiner
telepathischen Ubungen ohne Kérper, ohne Mund, nur im Geiste
sprechen lernte, schreie ich dem Ungeheuer tonlos zu: «Nein! Ich bin
nicht du, und du bist nicht ,Ich'! Wir sind in unserem Wesen ewig
getrennt, denn du bist der Tod, und ,Ich' bin das Leben! Wir kénnen
miteinander nie identisch werden! Du bist mit deiner Erstarrung das
Negativ, das Spiegelbild - die Karikatur - der ewigen Quelle alles
Lebens, der ,In-sich-ruhenden' Gottheit! Du bist keine
Schreckensgestalt, kein Ungeheuer, du bist nicht ,das Bdse', denn du
hast keine selbstandige Existenz, dich hat das géttliche Selbst
geschaffen und schafft dich in Ewigkeit, wenn Es sich in eine materielle
Hlle - in den Kérper - kleidet. Du bist das innere Wesen der Materie,
du bist das Gesetz, das die Materie erhalt, du hast also Macht Uber
meinen Korper, denn du muBtest ihn auf Befehl meines Selbst



Einweihung (467)

aufbauen, als ich in diese materielle Welt hineingeboren und eine
Person wurde. Aber du hast keine Macht tiber mich, Gber mein
schopferisches Selbst, denn du bist nichts anderes als das durch
meinen Geist lebendig gewordene Gesetz der Materie. Nicht ich bin du,
sondern ich bin, der Ich bin, und du bist auch, der Ich bin! Dein Wesen
ist die Zusammenziehung, die sich auf der geistigen Ebene, im
BewuBtsein, als Angst manifestiert. Du muBt aber verschwinden, denn
ICH FURCHTE MICH NICHT!»

Die Wirkung meiner lautlosen Worte ist entsetzlich! Es wird
stockfinster, und mit ohrenbetdaubendem Donner stiirzen die Berge
zusammen. Felsen und Steine fallen, die Erde 6ffnet sich, das
vollkommene Chaos tobt um mich herum, nur ich stehe in diesem
Weltuntergang felsenfest auf meinen FlBen ...

Wie wieder alles still wird und ich langsam zu mir komme, besinne ich
mich, daB ich etwas ganz Schreckliches traumte. Wie gut, daB ich aus
diesen Alpdriicken erwachte ...

Meine erste Empfindung ist, daB ich auBergewéhnlich hungrig und
durstig bin! Ich will aber die Zeit nicht mit Essen und Trinken
verschwenden, denn mein Ziel ist Gott. Ich will so rasch als mdglich
vorankommen.

Ich schaue um mich. Da finde ich mich irgendwo in einem geraumigen,
von einem gedampften rétlichen Licht erleuchteten Saal.
Liebenswirdige Leute bieten mir prachtvolle Schiisseln mit feinsten,
duftenden Speisen an und herrliche Goldkrige mit himmlischen
Getranken und wollen mich herzlich Gberreden, mit ihnen zu essen und
zu trinken. Ich lachle: die Begierden des Gaumens waren mir nie
Versuchungen. Wie wirde ich mich auf meinem Wege zu Gott von
Hunger und Durst aufhalten lassen?!



Einweihung (468)

Ich danke fur ihre freundliche Einladung und gehe weiter.
Merkwirdigerweise fiihle ich schon keinen Hunger und Durst mehr,
aber ich kann noch immer nicht ganz klar unterscheiden, wo ich bin
und was hier geschieht. Nur so viel sehe ich schon, daB sich hier alles
in einer standigen chaotischen Bewegung befindet. Mein erster
Eindruck dieses Ortes ist aber ein merkwirdiger Duft, der Geruch
erhitzter Menschenkdrper, der zwar nicht unangenehm ist, dennoch
abstoBend auf mich wirkt.

Allmahlich gewdhnen sich meine Augen an das gedampfte Licht. Ich bin
in einer unterirdischen Hohle, wo unzahlige Manner und Frauen in
chaotischem Tumult auf Sofas liegen oder, wankend und taumelnd,
tanzen und, einander fest umarmend, ganz eng aneinandergeschmiegt,
auffallend sonderbare Bewegungen ausfiihren. Ich beobachte sie
verblifft: Sind sie betrunken, oder geisteskrank? Selbstverstandlich
habe ich schon Tiere im Liebesrausch gesehen, wie die Natur eine neue
Generation zeugt, und wenn auch ihr ganzer Kérper in diesem
gesteigerten, feurigen Zustand zittert, verlieren sie ihre Fassung nicht
und benehmen sich nie so wie diese Menschen da. Auch die
Priesterinnen, die im Tempel der Liebe dienen, erflllen ihren Dienst
immer in einer seelischen Erhabenheit, weil sie wissen, daB sie auf dem
Altar der goéttlichen Liebe ein Opfer bringen. Wie kénnen sich Menschen
so erniedrigen, daB sie den erhabenen und goéttlichen Akt der Liebe
zum Selbstzweck erniedrigen? Diese Leute sind doch angesehene,
wirdige Menschen - Ebenbilder Gottes! -, und dennoch benehmen sie
sich, wie wenn sie keinen Verstand hatten. Es ahnt mir, daB ich
manche von ihnen kenne, einige Vornehme, Staatsmanner und Damen
unseres Hofes - aber sie sehen mich nicht, sie sehen und hoéren
Uberhaupt nichts, nur sich selbst. Die AuBenwelt existiert flr diese
Leute nicht. Sie sind in ihren eigenen Vorstellungen eingeschlossen!

Sie sprechen aber auch dabei, aber es scheint, daB diese Manner und
Frauen vergessen haben, daB die Sprache die geistigste Offenbarung



Einweihung (469)

des Menschen ist. Sie gebrauchen die Sprache, um sich die
unmaglichsten, ganzlich unlogischen Dinge zu sagen. Ich hére, wie ein
Mann die Frau, mit der er eng umschlungen tanzt, mit flisternder
Stimme immer wieder fragt: «Bist du mein?» «Ich bin dein», antwortet
die Frau, und sie tanzen weiter. Nach einer Weile kommen sie wieder
an mir vorbei, und ich hére, wie der Mann mit halbgeschlossenen
Augen noch immer, vielleicht das hundertste Mal fragt: «Bist du
mein?» «Ich bin dein», antwortet die Frau ebenso unermudlich.

Was haben die nur? Ist es nicht genug, wenn man etwas einmal fragt
und Antwort bekommt? Warum muB man das hundertmal wiederholen?
Und wie sinnlos ist das, einen Menschen so etwas zu fragen! Ein
Mensch gehort nur sich selbst. Er ist ein freies Wesen mit
unverletzbarer Selbstbestimmung. Wie will dann dieser Mann eine Frau
besitzen? Einen Léwen kann man kaum besitzen. Wenn nicht einmal
diese koniglichen Tiere ihre Selbstandigkeit aufgeben, wie kann dieser
Mann meinen, daB die Frau «ihm gehdre», und warum fragt er das
hundertmal? Ist er geisteskrank, und die Frau, die immer auf diesen
Unsinn antwortet, auch? Und alle diese Frauen und Manner da, die sich
genau so unmaoglich benehmen?

Da tritt ein groBer, breitschultriger Mann zu mir, der, wie es scheint,
die Gedanken lesen kann, denn er antwortet auf meine inneren Fragen:
«Schone Frau, weiBt du nicht, daB das die Liebe ist?»

Die Liebe? Oh, die Liebe kenne ich! Das ist schén und erhaben, ein
Sakrament, wenn zwei Lebewesen mit vollkommener Hingabe - aber
nicht mit Besitzgier - einander lieben! Ich sehe aber in den Herzen
dieser Menschen keine Liebe! Ich sehe nur, daB sie ihre Vernunft
verloren haben und daB die Leidenschaft, dieses Fieber, das die
feinsten, flir geistige Offenbarungen geschaffenen Nervenzentren
betaubt und angreift, sie vollkommen in ihrer Macht halt. Man sollte sie
retten und aus ihrem halb unbewuBten Zustand erwecken! Ich trete an



Einweihung (470)

eine ganz junge Frau heran, packe ihren Arm und schreie ihr ins Ohr:
«Erwache! LaB dein BewuBtsein von der Leidenschaft nicht verdunkeln!
Du bist Geist und nicht Kérper! Lasse dich nicht vom Kérper
niederziehen und erniedrigen, niedriger als ein Tier. Erwache, hoérst du,
erwache und rette dich, solange es nicht zu spat ist!»

Die junge Frau schaut mich an, wie durch einen Schleier, wie ein
Schlafwandler: «Lasse mich, lasse mich, ich méchte glicklich sein!»
und tanzt weiter.

O die Blinde! Wie kdénnte sie das Gluck durch eine korperliche
Umarmung ohne seelische Hingabe erlangen? Glick erlebt man im
BewuBtsein, Glick ist im Selbst. Wie kénnte sie nur durch ein Spiel des
Kdrpers glucklich sein?

«LaB jetzt deinen Verstand in Ruhe», sagt mir der Mann, «du kannst es
nicht beurteilen, weil du es nie versucht hast. Komm, tanze mit mir,
und du wirst es selbst erleben», und er umarmt mich und reiBt mich
mit in den Wirbel und benimmt sich mir gegenliiber genau so
unvernlnftig wie die Ubrigen ...

Ich tanze mit ihm und beobachte mich neugierig ... Werde ich auch von
dieser nahen Berlihrung so betrunken, so verriickt, wie diese armen
Betaubten? Aber ich kann nur feststellen, daBB es mir auBerst
unangenehm ist, mit diesem Mann so engen Kontakt zu haben. Sein
Atem ist heiB, und es wirkt sehr abstoBend auf mich, daB er in mein
Gesicht und in meinen Hals atmet. Ausatmung ist verbrauchte Luft!
Warum soll ich seine verbrauch Luft einatmen? Sein Geruch ist mir
ferner sehr unangenehm. Ich atme SchweiBgeruch, noch dazu
mannlichen SchweiBgeruch, der viel starker ist als der weibliche, nicht
gerne ein. Ich méchte an die frische Luft und weg von diesem
widerlichen Ort.



Einweihung (471)

Wie ich mich von ihm befreien will, verandert sich der Mann plotzlich.
Ein riesiger, rotglihender feuriger Geist wird aus ihm, er hat keinen
Korper mehr, ist nur eine Flamme, die mich jetzt mit Gewalt in seine
Macht zwingen will. Er umschlingt mich, will in meinen Mund, in meinen
Korper dringen, meine Kraft aber, die ich ausstrahle, die Kraft meines
nlichternen BewuBtseins, halt ihn von meinem Koérper ab. Er kann mich
nicht erreichen. Da flammt er noch heftiger auf, nimmt riesige MaBe
an, erflllt den ganzen Raum, so daB alles, auch diese von Leidenschaft
Besessenen in seinem Feuer verbrennt und verschwindet. Ich sehe
keine Gestalten, Uberhaupt nichts mehr, nur ein Flammenmeer, das
alles verschlingt und verzehrt ...

Aber ich stehe unberthrt unverletzt und bin, der Ich bin!

Dann hore ich eine donnernde Stimme aus den Flammen: «Du hast
gesiegt, du hast die Priifung bestanden, aber gib acht! Nicht deshalb
hast du gesiegt, weil du starker bist als ich, du kannst nicht starker
sein als ich, weil ich das Feuer deines eigenen Ich bin, sondern du
konntest nicht entziindet werden, weil zwischen dir und mir noch deine
Reinheit, deine Unerfahrenheit steht. Dein Korper, deine Sinne schlafen
noch, und das dich geschitzt. Gib acht, wir werden uns noch
wiedersehen, wir werden uns noch wiedersehen! ...», und damit
verschwindet alles, Hohle, Feuer, Rauch, alles, und ich bleibe allein ...

«Wir werden uns noch wiedersehen?» wiederhole ich die letzten Worte.
«Ich flrchte dich nicht! Wenn auch mein Kérper entziindet worden
ware, wurde dies mein Ich nicht berthrt haben. Ich stehe Gber allem
Kdrperlichen ...»

Doch was war das? Als ob ich ein spéttisches Lachen gehort hatte?

Ich schaue umher, woher diese Stimme kommen konnte. Da sehe ich,
daB ich auf einer smaragdgriinen Wiese stehe und sich mir eine



Einweihung (472)

merkwiurdige Gestalt nahert. Es ist eine prachtige mannliche Gestalt, in
dichten Nebel wie in schwebende Schleier gehiillt. Ich méchte den
dichten Nebel, der die prachtvolle Gestalt einhtllt, mit meinem Blicke
durchdringen, ich méchte den Nebel entfernen, aber es gelingt mir
nicht. Er interessiert mich aber, und so frage ich: «Wer bist du?»

Da kommt die Gestalt ganz nahe, und mit einer Stimme, die sich tief in
mir einprdgt, flistert er in mein Ohr: «O du meine siiBe Geliebte! Ich
suche dich schon seit langer, langer Zeit, seit einer Ewigkeit, seit wir
aus dem Garten Eden gefallen und voneinander getrennt worden sind.
Endlich finde ich dich! Komm in meine Arme, komm, lege dein sliBes
Képfchen auf meine Brust, komm und erlaube, daB wir miteinander
wieder in einer gottlichen Einheit, in himmlischer Seligkeit
verschmelzen! Wie wundervoll, daB du dem tierischen Triebe des
Korpers nicht nachgegeben und dich flir mich unangetastet und rein
behltet hast. Du gehdrst mir, ich gehoére dir, wir erganzen einander
vollkommen! Fihlst du die unwiderstehliche Anziehungskraft, die uns
verbindet und einander naher und naher treibt? Komm, vereinige dich
mit mir, du teures Geschoépf, du meine einzige, himmlische Braut. Ich
liebe dich!>»

Ich hoére seine Stimme, ich sehe seinen mannlichen Gang, ich fuhle
eine gewaltige Kraft aus ihm strahlen und auf mich einwirken ... Aber
er ist mir dennoch fremd. Ich kenne ihn nicht! Wie kdnnte er meine
Ergéanzungshaélfte sein? Nein! Die Erganzungshalfte findet man nie
auBen. Ptahhotep erklarte, daB die Erganzungshalfte sich hinter der
geoffenbarten Erscheinungsform, als erganzendes Spiegelbild im
Ungeoffenbarten, befinde. Nein! Kein menschliches Wesen kann meine
Erganzungshalfte sein. Und warum ist er in diesen dichten Nebel
gehalit?

«Ich weil3 nicht, wer du bist», antworte ich ihm, «aber wer auch immer
du bist, du irrst dich! Du bist meine Erganzungshalfte nicht. Suche sie



Einweihung (473)

anderswo, wenn du glaubst, daB du sie in der AuBenwelt finden kannst.
Die Erganzungshalfte kann ein jeder nur in sich selbst finden. In der
AuBenwelt ist es nur moéglich, die der wahren Erganzungshalfte
ahnlichen projizierten Bilder zu finden. Weder du noch ich kénnen uns
aber mit einem Bild, mit einer Projektion, erganzen. Seligkeit vermag
nur die goéttliche Einheit des Selbst zu bringen! Ich will meine
Erganzungshalfte in mir selbst finden!

«Deine Erganzungshalfte in dir selbst zu finden bedeutet eben, daB du
schon in deinem BewuBtsein mit dem goéttlichen Selbst identisch bist.
Wie willst du zuerst die Folge vor der Ursache erleben? Das gottliche
Selbst ist der paradiesische Einheitszustand, in welchen du nur dadurch
zuriickkehren kannst, daB du mit deiner Erganzungshalfte eins wirst.
Wie willst du ohne mich, ohne deine Erganzungshalfte, dies erreichen?
Du vergiBt, daB so, wie du die eine Halfte der Ganzheit verkoérperst, ich
die andere verkoérpere. Wir sind die verkdrperten Spiegelbilder
voneinander, und wir gehdren auch in unserer Person zusammen. Wie
du mich in deinem UnbewuBten tragst, so trage ich dich in meinem,
und wir suchen einander unwillkirlich mit der unwiderstehlichen
Anziehungskraft der paradiesischen Zusammengehdrigkeit. Unser
Schicksal bringt uns durch Aonen immer wieder zusammen, bis wir
einander in uns - du mich in dir und ich dich in mir - bewuBtmachen
und einander auch in der Person vollkommen erleben. Nur in dieser
gottlichen Identitat konnen wir das totale BewuBtsein der Ganzheit -
des hdheren Selbst - sein! Wie willst du also in die paradiesische
Einheit ohne mich zurickfinden? - Wie willst du ausweichen, daB wir
auch auf der irdischen Ebene einander gehdren? - Wie willst du ohne
mich die unbedingt notwendigen Erfahrungen sammeln?»

Ich lasse mich aber nicht beeinflussen. «Wenn du mich noch so
Uberzeugen willst, so will ich dennoch nicht! Es geniigt mir, daB du in
dem unbewuBten Teil meines Ichs da bist, und ich will dich nur in mir



Einweihung (474)

kennenlernen, nicht aber in der AuBenwelt. Gehe weiter auf deinem
Wege und laB mich auch auf meinem Wege!»

Auf meine Worte hin entfernt sich die Gestalt, und sie beginnt sich
aufzulésen wie Nebel unter dem Einfall der Sonnenstrahlen. Und aus
immer groBerer Entfernung spricht die Stimme, die sich dennoch so tief
meinem Herzen einpragt: «Ich werde dich auf der irdischen Ebene
weitersuchen, weitersuchen, weitersuchen ...», hore ich aus der Ferne,
dann wird langsam alles stille.

Aber ich will noch etwas wissen und schreie ihm mit voller Kraft nach:
«Was fir ein dichter Nebel ist um dich, der mich hindert, daB ich dich
von Auge in Auge sehe?»

Aus weiter Ferne hore ich eine verklingende Stimme wie das Echo
meines eigenen Herzschlages: «Der dichte Nebel bedeckt nicht mich,
sondern deine Augen! Es ist deine Unerfahrenheit ... sie schiitzt dich
vor mir. Sie hat dir geholfen, mir zu widerstehen. Aber wir werden uns
noch wiedersehen ... wiedersehen ... »

Ich méchte noch manches fragen und laufe in der Richtung, in der er
verschwunden ist. Aber ich sehe ihn nicht mehr. Ich drehe mich um,
um auf die schéne Wiese zurtickzukehren, aber ich finde den Weg nicht
mehr.

Ein dichter Nebel liegt Uber allem, wo ich hinschaue. Wenn ich mich
noch so anstrenge, meine Augen kénnen ihn nicht durchdringen. Dabei
weiB ich genau, daB ich nicht mehr allein bin. Ich hére
Menschenstimmen um mich und weiB, daB ich mit diesen Menschen in
irgendwelcher Beziehung stehe. Ereignisse folgen sich, in denen ich
eine wichtige Rolle spiele. Ich hére Stimmen zu mir sprechen, und ich
erkenne immer wieder die Stimme, die tief eingepragte Stimme der
nebligen Gestalt, und ich weil3, daB dieses Wesen in verschiedenen



Einweihung (475)

Erscheinungen immer wieder zu mir gehort, aber wie und wo ... Was
sprechen diese Stimmen? Und was antworte ich? - Ich kann es nicht
fassen, als ob der Nebel nicht nur meine Augen, sondern auch meine
Ohren bedecken wirde. Hie und da erblicke ich etwas, aber bevor ich
es fasse, verschwindet alles wieder im Nebel. Einmal sehe ich einen
dicken Turm und weiB, daB darin jemand gefangen lebt - er hat die
Stimme der nebligen Gestalt - und ich beeile mich, ihm etwas zum
Essen hineinzuschmuggeln. Ich bin die Tochter des Torwachters und
muB sehr achtgeben, daB er mich nicht bemerkt. Aber eine Kraft zieht
mich zu dem Gefangenen, ich muB ihm helfen ...

Dann verschwindet wieder alles im Nebeltreiben, und als ich mich
immer wieder bemiihe, mich zu orientieren, sehe ich plétzlich groBe,
farbige Steinplatten ganz nahe vor meinem Gesicht, und ich reibe die
Platten und wasche, bis sie rein werden. Dann bin ich wieder im Nebel,
ich hére nur noch eine Stimme, wie meine eigene Stimme, die immer
wieder fragt: «Habt ihr nicht ein Kind gesehen, gefunden?» Und ich
habe den Eindruck, als ob ein alter Kérper, der irgendwie mit mir in
Verbindung steht - denn woher wiirde ich es sonst wissen -, sehr, sehr
mude ware. Dann verschwindet auch dieses merkwirdige Gefuihl, und
plotzlich - zu meiner gréBten Freude - verschwindet der Nebel ...

Ich stehe wieder auf der schénen griinen Wiese. Nun will ich weiter.
Die Luft ist frisch, die Sonne scheint, und dennoch ist es nicht
unertraglich heiB. Wie sonderbar! Nie habe ich bisher erlebt, daB zur
Mittagszeit keine Hitze herrschte und daB3 eine angenehme Brise wehte.
Aber noch anderes ist sonderbar. Als der Nebel verschwindet und ich
die Erde zu meinen FuBen wieder sehe, fallt mir auf, daB meine FlBe
und auch die Erde viel weiter unten sind als vorher. Ich bin also viel
groBer geworden! Wie eigen! In meinem Alter wachst man doch nicht
mehr. Wie ist es dann mdglich, daB ich gréBer geworden bin? Und was
flr ein merkwurdiges Kleid habe ich an? Ich muB wirklich lachen! Und
wo sind meine Sandalen? Und meine Hande? Wie sie sich verandert



Einweihung (476)

haben! Alles ist so sonderbar, so liberraschend, als ob ich nicht ich
ware, als ob ich traumen wirde!

Mein BewuBtsein ist aber klar, ich bin wach, ich traume nicht! Ich
schaue umher. Nicht weit von mir sehe ich einen Wald auftauchen, und
wie ich mich nahere, wird zwischen den Baumen ein Haus sichtbar.
Aber was flr ein Haus! Wie merkwiirdig! Die Gegend scheint mir
bekannt, und dennoch weiB ich, daB ich nie in meinem Leben solche
Baume und solch ein Haus gesehen habe. Nein! Diese Baume sind
unseren Palmen nicht entfernt dhnlich ...

Das Haus steht auf einem Htigel, und ich gehe sicher die Waldtreppe
hinauf, ich weiB, daB dieses Haus mir gehoért. Aber wie nur? Nie habe
ich ein solches Haus gesehen, und es ist mir doch wohlbekannt. Es ist
nicht aus Stein, sein Dach ist nicht waagrecht, sondern lauft schief. Ich
gehe ins Haus - ich kenne jedes Zimmer - so gehe ich denn geradeaus
in «kmein Zimmer». Wie ich in den kleinen weiBgetiinchten Raum trete,
bleibe ich eine Weile am Fenster stehen und betrachte die prachtvolle
Aussicht. Ich sehe, daB das Hauschen und auch die schone griine
Wiese hoch oben an einem Berghang liegen, und aus dem Fenster kann
ich in eine weite Tiefebene hinunter- und hineinschauen. Am FuBe des
Berges flieBt majestatisch langsam ein sehr breiter FluB, auf dem groBe
Schiffe fahren, merkwirdigerweise ohne Segel, ohne Ruderer, sehr
rasch, viel rascher als unsere Schiffe. Ich verstehe auch nicht, was
dieses dicke, schwarze, senkrechte Rohr sein kann, aus dem dicker,
schwarzer Rauch herausquillt.

Inzwischen ist die Sonne untergegangen, die Abenddémmerung breitet
sich aus ... Da sehe ich in der Weite, wohin ich - ich habe das
unerklarliche Geflhl - schon oft geschaut habe, wo die vielen
wohlbekannten Doérfer liegen, immer haufiger Lichter aufleuchten und
wieder verléschen, als ob viele kleine Blitze aufzucken wirden. Es
donnert auch nach jedem Blitz, wie es aus der groBen Pyramide zu



Einweihung (477)

donnern pflegt. Ich beobachte dies Aufleuchten und Donnern eine
kurze Weile, bis plétzlich hinter mir eine scharfe Glocke ertént. Ich
drehe mich zu dem Apparat, aus welchem dieses scharfe Klingeln
ertént, hebe ein merkwiirdiges Etwas von diesem Apparat und dricke
das eine Ende einer kleinen schwarzen Scheibe an mein Ohr. Das alles
ist so selbstverstandlich, als ob ich schon langst daran gewodhnt ware;
dabei weiB ich genau, daB ich so etwas noch nie in meinem Leben
gesehen habe. Wie ich den Apparat an mein Ohr halte, hore ich wieder
die Stimme, die Stimme der nebligen Gestalt: «Ich kiisse deine Hande,
Liebling. Wie geht es dir?»

«Danke gut», antworte ich, «aber ich mdchte nach Hause. Kénntest du
mich eventuell morgen abholen. Der Feind ist schon ganz nahe, ich
sehe schon jeden Abend die Einschlage, sie nahern sich erschreckend
schnell. Ich méchte mit euch zu Hause sein.»

«Gut», antwortet wieder die Stimme des Mannes, «ich komme morgen
zu dir, aber Uberlege: Ware es nicht vernianftiger, wenn du im Wald
bleiben wiirdest? Hier in der Hauptstadt bombardiert man uns Tag und
Nacht, es wird immer arger.»

«Nein», antworte ich, «ich will nach Hause, ich will mit euch zusammen
sein. Ich habe bis jetzt hier das Gut behitet, aber in der Gefahr will ich
bei euch sein. Bringe mich nach Hause!»

«Gut», hore ich wieder aus dem Apparat, «wie ich sehe, hast du Mut
genug. Morgen nachmittag komme ich dich abholen. Packe bis dahin
alles. Auf Wiedersehen, meine Kleine, ich kiisse dich vielmals. Gute
Nacht.»

«Ich klsse dich auch, gute Nacht», sage ich und lege den Apparat
zurlick.



Einweihung (478)

Wer war das? Wie kommt es, daB ich, statt einer inneren Verbindung
im Geiste zu schaffen, seine Stimme aus irgendeinem unbekannten
Etwas hore, mit meinem korperlichen Ohr? Es blitzt ein Gedanke durch
mein Gehirn: Ware alles das, was ich jetzt erlebe, auch nur eine
Vision? - Vielleicht ist das alles nur ein Traum, nur eine Priifung, ob ich
Mut habe?

Nein, leider ist es kein Traum, wenn ich noch so gerne aus dieser
Wirklichkeit erwachen mochte, wie ich vorher auf der Wiese aus jenem
merkwurdigen Traum erwachte. Ja! Jene waren Traume, aber jetzt bin
ich wach und muB alles mitmachen, unvermeidlich. Die Luft ist schwer
von der entsetzlichen Angst, die alle Menschen driickt, man kann kaum
richtig atmen. Der Feind kommt von jeder Seite; wenn das so
weitergeht, wird die Hauptstadt in einigen Tagen umringt sein. Und
man hort solch unglaubliche, grausame Geschichten von Leuten, die
aus den schon eroberten Landteilen mit groBen Schwierigkeiten
flichten konnten. Wir sind aber in Gottes Hand, und ich beruhige mein
unruhiges Herz und meine angestrengten Nerven mit dem Gedanken,
daB alles, was geschieht, gut ist, denn nichts kann ohne Gottes Willen
geschehen. Und Gottes Wille ist unbedingt immer gut!

Ich gehe rasch alles packen.

Am andern Nachmittag sehe ich aus dem Fenster, da8 unser Hund wie
ein Blitz den Berg hinunterrast. Da weil3 ich: Mein Mann kommt. Nach
einer Viertelstunde sind sie da, mein Mann und der Hund, der so
gltcklich ist, daB er wie ein Gummiball fortwahrend bis zur Schulter
meines Mannes hochspringt. Auch ich laufe ihm entgegen, und wir
umarmen einander voll heiBer Liebe. Wir leben seit nahezu zwei
Jahrzehnten zusammen, wir lieben einander aber noch genau so von
ganzem Herzen wie in den ersten Tagen unserer Ehe.



Einweihung (479)

Seine kraftige Ausstrahlung, seine Stimme, sein warmer Handedruck
wirken beruhigend auf mich. Er ist der Mut, die Sicherheit und
Zuverlassigkeit selbst.

«Du flrchtest dich hoffentlich nicht?» fragt er mich lachelnd.

«Nein», antworte ich, seinen muskulésen Nacken umarmend, «Gott
wird mit uns sein!» Ich schmiege mich einen Augenblick an ihn und
lehne meinen Kopf an seine breite Schulter.

Als wir das Gepdck rasch im Wagen unterbringen wollen, bleibe ich
einen Augenblick stehen. Was ist das flir ein Wagen? Es schwant mir,
daB ich in ganz anderen Wagen zu fahren pflegte ... aber ich lachle
daruber, weil ich doch diesen Wagen hier gut kenne. Selbstverstandlich
ist das der Wagen meines Mannes. Aber wie sonderbar ist es doch, daB
dieser Wagen von selbst lauft und keine Léwen eingespannt sind ...

Ich streiche Uber meine Stirne: Bin ich wahnsinnig geworden? Lowen?
Vor einen Wagen gespannt? Und hier in diesem Erdteil? Ja, im Zoo
waren einige schéne Lowen, aber die hat man wegen der
Bombardierung schon langst getotet. Es hadtte gefahrlich werden
kénnen, wenn eine Bombe die wilden Tiere freigesetzt hatte. Ich
verstehe liberhaupt nicht, woher immer diese komischen Gedanken
Uber Lowen und Uber andere unmégliche Dinge kommen, wie Uber die
agyptische Pyramide, die ich héchstens von Photographien kenne.
Vielleicht von den vielen Aufregungen?

Wir fahren nach Hause. Ich laufe in unsere Wohnung hinauf. Wie ich
die Tar o6ffnen will, 6ffnet sich diese wie von selbst, und da steht,
strahlend vor Freude - oh, wie kommst du denn hierher? - der kleine
Bo-Ghar. Er ist aber nicht mehr klein! Er ist erwachsen, wenn auch
noch immer ganz jung. Er lachelt fein wie immer, verbeugt sich vor mir
und kiaBt meine Hand.



Einweihung (480)

«Wie gut, wie gut, daB Sie nach Hause gekommen sind, meine
Konigin!» sagt er leise.

Ich schaue noch immer erstaunt auf ihn: «Bo-Ghar, du bist da? Wie
kommst du hierher?» frage ich.

Auf diese Frage schaut jetzt er mich Uberrascht an: «Sie wissen doch,
daB ich seit drei Jahren da bin, bei Ihnen. Warum fragen Sie?»

Ich kann es nicht verstehen ... Er ist nicht ganz so, wie ich ihn kenne.
Er ist schon erwachsen, aber ich weiB3, daB er noch ein Kind ist, noch
ein Kind sein sollte! Aber warum? Seit er aus seiner weiten Heimat
hierher gekommen ist, kenne ich ihn, und er war schon damals ein
erwachsener, junger Mann. Warum habe ich das Geflihl, als ob er ein
zehn bis zwdlf Jahre alter Knabe ware? Warum habe ich wieder das
merkwiirdige Geflihle als ob ich traumen wirde?

Da ist schon mein Mann. Die ganze Wohnung ist voller Blumen ... wie
lieb, wie lieb von meinem Mann, daB er mich nach den langen Jahren,
die wir verheiratet sind, wenn ich nach Hause komme, noch immer so
empfangt wie in der ersten Zeit unserer Ehe ...

Nach dem Abendbrot setzen wir uns neben eine merkwirdige, ziemlich

groBe Holzschachtel, die mit einer menschlichen Stimme spricht und
neuesten Nachrichten vom Krieg meldet und Vorschriften gibt, wie sich
die Einwohnerschaft benehmen soll. Wie sonderbar! Das ist schon
wieder eine Materialisation eines geistigen Vorganges wie der
telepathische Apparat dort oben im kleinen Waldhaus. Ptahhotep, mein
teurer Meister, sendet auch in jeder Nacht seine hohen Energien durch
die Atmosphare des Landes. Und auf die Menschen gehen im Schlaf
seine helfenden Krafte und seine Liebe Uber. Seine Ausstrahlungen
wirken aber im tiefsten Wesen, nicht wie diese Holzschachtel da, die



Einweihung (481)

nur niedrige Tonschwingungen ausstrahlt, die wir mit unseren Ohren,
auBerlich, héren.

Dann gehen wir alle schlafen.

Und es folgen viele Nachte, in denen wir plétzlich von einem
entsetzlichen Ton aufschrecken: Sirenen brillen in der ganzen Stadt!
Wir springen aus dem Bett, rasch die Schuhe, warme Unterwasche,
Hauskleid, Pelz, ein warmes Tuch um den Kopf, ein Griff nach dem
kleinen Koffer mit Schmucksachen und Geld und dem alten Album mit
den mystisch-symbolischen Zeichnungen. Rasch, rasch eilen wir, mein
Mann und ich, in den Keller. Im Treppenhaus begegnen wir meiner
jungeren Schwester mit dem Neugeborenen im Arm, der dreijahrige
Bub und das zweijdhrige Madchen laufen neben ihr. Auf verschiedenen
Stockwerken 6ffnen sich Tlren, stumm, bleich kommen Menschen
heraus, die Familie meiner alteren Schwester und ihr Personal, alle
laufen schweigend, gerauschlos das dunkle Treppenhaus hinunter. Und
da, als wir schon im Parterre sind, 6ffnet sich eine Tlre, und eine
machtige, wirdige Gestalt tritt hervor, ein alter Mann mit
schneeweiBen Haaren und Bart ... Die Augen! Woher kenne ich diese
Augen?! Und wie ein Blitz taucht vor mir die prachtige Gestalt des
Generals meines Vaters auf, der eine groBe Karriere gemacht hat:
Thiss-Tha! Seine Augen! Aber wie kommt er hierher? Und wie alt er
geworden ist. Und warum fllstere ich ihm jetzt zu: «Mein lieber Vater,
bist du warm genug angezogen?»

Er lachelt und winkt beruhigend: «Ja, ja, habe keine Sorge», und wir
suchen alle unseren Platz im Keller auf.

Der Feind kommt immer naher, der feindliche Ring um die Stadt wird
immer enger.



Einweihung (482)

Eines Nachmittags 6ffnet sich die Ture und - Ima tritt herein. Ich starre
ihn an. Wie kommt er hierher, und noch dazu in diesem Anzug? Ich
umarme ihn und frage: «Was ist das flr ein Kleid?»

Er schaut mich ebenso Uberrascht an wie ich ihn: «Was ist das flr eine
Frage, Mutter? Was fir ein Kleid ich anhabe? Mutter, du tust, als ob du
mich darin das erstemal sehen wirdest! Eine Fliegeruniform! Das weiBt
du doch, oder?»

Ich stehe verwirrt, als ob ich wieder aus einem Traum erwachen
muBte. Ja freilich, er ist in Fliegeruniform. Und er ist mein liebes,
einziges Kind! Und dennoch weiB ich, daB er Ima ist. Ich kenne ihn
doch! Ima! Ist er wirklich mein Sohn? Ich sehe ihn in seinem
Priesterkleid. Er gab mir die Belehrungen Gber Konzentration. Ach! Er
hatte damals schon diese stahlerne Ausstrahlung. Ich kenne ihn ... Er
erkennt mich aber nicht und tut so, als ob er mit dem Tempel nichts zu
tun hatte: «Mutter», sagt er, «meine Abteilung geht in eine andere
Ortschaft, denn unsere Flugzeuge kédnnen nicht mehr auf diesem
Flugplatz bleiben. Wir wiirden samt unseren Flugzeugen bombardiert.
Wir ziehen irgendwo aufs Land hinaus. Ich weiB nicht, wann ich dich
wiedersehe.»

Mein Herz wird kalt vor Schreck. Ich habe mich schon daran gewéhnt,
daB ich ihn in standiger Gefahr wei3. Damals, als er Flieger wurde,
hatte ich das Geflhl, als ob ich totgeschlagen wiirde. Wie leblos ging
ich in der Wohnung herum, im Geflihl, daB ich traume, einen
entsetzlichen Traum traume ... Wie konnte das Wirklichkeit sein, daB
Mutter ihre S6hne, ihre gesunden, jungen, kraftigen Séhne, in diesen
Massenmord schicken muBten? Das kann nur ein boser Traum sein,
daB die Menschen so tief gesunken sind, daB sie einander mit den
grausamsten Mitteln téten, und gerade die gesundesten, kraftigsten
jungen Manner, die dazu berufen waren, eine neue, gesunde und
starke Generation zu zeugen. Diese werden zuallererst getétet, weil



Einweihung (483)

nur diese «tauglich» sind, Soldaten zu werden. Die schwachen,
kranken Manner bleiben daheim, folglich zeugen diese schwachen,
kranken Manner mit den Frauen zu Hause Kinder, und die Mehrzahl der
gesunden, jungen Menschen werden im Krieg ausgerottet. Das ist der
schnellste Weg zur Degeneration der ganzen menschlichen Rasse. Und
die Menschheit ist schon so tief gesunken, daB sie diese entsetzliche
Wahrheit nicht kennt! In ihrem blinden HaB gegeneinander und aus
Angst voreinander toétet sich die gesundeste, die beste Generation!

Traum! Alpdruck!

Dann hatte ich langsam mein Wirklichkeitsgefiihl zurickbekommen
und, ibergab mein Kind Gott! Nichts kann ohne Gottes Willen
geschehen, und was immer geschieht, ist gut, weil es Gott will.
Ausgleich! Alles, was geschieht, ist nur ein Streben nach dem
verlorenen Gleichgewicht, nach dem verlorenen Paradies! Diese Worte
meines lieben Meisters, Ptahhoteps, und alle anderen Belehrungen, die
ich von Ihm in der groBen Pyramide hdrte haben sich mir so tief
eingeprdgt, daB dies mir Mut gab, weiterzuleben und meine taglichen
Pflichten zu erfillen, obgleich ich fortdauernd daran tragen muBte, daB
mein Kind und noch Millionen andere in dieser Schlachterei wie auf
Zielscheiben aufeinander schieBen.

Aber jetzt wuBte ich, daB wir voneinander getrennt wiirden, wenn er
die Hauptstadt verlie8, denn es war nahe daran, daB der feindliche Ring
die Hauptstadt ganz umschloB. Und ob er oder wir aus diesem
Massenmord noch lebendig herauskamen, und ob wir einander in
diesem Leben noch sehen wirden, war eine groBe Frage ...

Und dennoch darf es mich nicht schmerzen, denn ich darf an keine
Person gebunden sein! In diesem jungen Mann - den ich, damit er
wiedergeboren werden konnte, unter meinem Herzen getragen hatte -,
der jetzt mein Sohn ist, liebe ich nicht seinen Kdérper, nicht seine



Einweihung (484)

Erscheinung, sondern ich liebe in ihm Gott! Sein goéttliches Selbst hat
auch diesen Koérper - so wie den Kdorper aller Personen, Tiere, Pflanzen,
sogar die tote Materie - aufgebaut, um sich offenbaren zu kénnen. So
liebe ich auch in seiner Person, in seinem schdonen Kérper, die
Offenbarung des unpersoénlich Gottlichen. Das ganze All ist die
Offenbarung des einen, einzigen Gottes, warum zittere ich jetzt, daB
ich eventuell eben diese Offenbarung Gottes verliere und nicht mehr
sehen werde? Weil sein Fleisch aus meinem Fleisch und sein Blut aus
meinem Blut ist! Ich und sein Ich sind aber dasselbe Ich - dasselbe
Selbst - und kein Fleisch und Blut. Ich darf mich nicht mit dem Fleisch
und Blut identifizieren. Ich muB in mein Selbst eingehen, ganz bewuBt
werden, dann bin ich mit dem Selbst meines Sohnes - aber auch mit
dem Selbst des ganzen Weltalls - identisch und kann nichts mehr und
niemanden verlieren! Es darf mir keinen Unterschied bedeuten, ob ein
Mensch, der mir dem Fleisch und Blut nach nahesteht, oder ob ganz
fremde Menschen sterben, denn dasselbe Selbst Gottes wechselt einen
seiner vielen Korper jedesmal, wenn ein Lebewesen stirbt, sei es der
Kdrper meines einzigen Kindes oder eines Unbekannten. Ich muB mein
Fleisch und Blut, das in mir jetzt so entsetzlich schmerzt, vollkornmen
besiegen ... Oh Gott! Gib mir Kraft, diese Priifung zu bestehen! Gib mir
Kraft, ohne das AllbewuBtsein erlangt zu haben, so zu handeln, als
wenn ich aus diesem gottlichen BewuBtseinszustand handeln wiirde!

Ich gehe zu meinem Sohn, meine Knie zittern, umarme ihn und sage:
«Mein lieber kleiner Sohn, mein einziges teures Kind, lebe wohl! Ich
empfehle dich Gott. Er wird weder dich noch uns verlassen. Wisse, daB
alles vergeht, nur die wahre Liebe vergeht nie. Auch jetzt lieben wir
einander, weil wir in Gott eins sind, und diese geistige Einheit - diese
wahre Liebe - hat uns hier auf der Erde auch jetzt zusammengefiihrt.
Wir kénnen einander nicht verlieren! Wir werden uns wiederfinden und
wiedersehen, wenn nicht in diesem, dann in einem nachsten Leben
oder in einer anderen Lebensform. Wo immer wir auch hinkommen, die
Liebe wird uns wieder zueinander fihren. Lebe wohl, mein Lieber, mein



Einweihung (485)

Teurer, und klammere dich in schweren Stunden an diese unsichtbare
Macht, die hinter uns steht, die uns nie verlaBt, die wir Gott nennen!»

Wir weinen beide nicht. Wir umarmen einander lange, lange, ich kiisse
seine klare Stirne, er drickt mich an sein Herz und geht. Ich winke ihm
noch aus dem Fenster nach, er lachelt zurlick, dann verschwindet er.

Heute abend werden wir Weihnachten feiern. Die Kanonen donnern
ohne UnterlaBB, dennoch bereiten wir alles vor, um den
Weihnachtsabend so weit als méglich schén zu begehen. Mir ware es
gleich, denn in der Ewigkeit gibt es keine Weihnachten, keine Feiertage
und Wochentage, mir sind alle Tage Feiertage, weil in Gott die Ewigkeit
ein fortdauernder Feiertag ist. Mein Mann liebt aber die
Weihnachtsabende, er ist gliicklich, wenn er mir Uberraschungen
bereiten kann und hat es auch gerne, wenn man ihn tberrascht. Er
schmiickt schon den Baum im Salon, und Bo-Ghar hilft ihm.

Bo-Ghar wohnt seit einigen Wochen bei uns, denn wenn er abends
nach Hause wollte, wurde er durch die taglichen Bombardierungen in
der letzten Zeit daran gehindert. Er wohnt in dem verlassenen Zimmer
meines Sohnes.

Bo-Ghar ist vor mehreren Jahren aus seiner fernen Heimat mit der
Aufgabe nach dem Westen gekommen, den Menschen dieses Erdteiles
die uralte Lehre seiner Ahnen zu bringen, wie man den Kdérper unter
die Herrschaft des Geistes stellen kann. Mein Atelier, in dem ich die
groBen Kompositionen aus Stein oder Bronze erstellte, stand, seit man
des Krieges wegen diese Materialien nicht mehr beschaffen konnte,
leer, und ich UberlieB es Bo-Ghar, seine Lehrkurse darin abzuhalten. Er
benahm sich von Anfang an, als ob er unser eigenes Kind ware, und
jetzt bereitet er mit meinem Manne in gréBter Eintracht den
Weihnachtsabend vor.



Einweihung (486)

Ich versuche mit der Kochin, auszudenken, wie wir aus den unter
groBen Schwierigkeiten herbeigeschafften Lebensmitteln auf morgen
etwas «Festliches» zubereiten kénnten, da wir heute mit der ganzen
Familie zum Vater eingeladen sind.

Da lautet es an der Tlre. Mein junger Vetter kommt ganz bleich herein:
«Esther», sagt er, «der Feind hat die Stadt umzingelt, und die Truppen
ricken ganz Uberraschend nicht von der anderen Seite der Stadt,
woher wir sie erwartet haben, heran, sondern gerade auf uns zu. Ich
war mit Vater in der Stadt und habe Mutter angerufen, da sagte sie
uns, daB die feindlichen Truppen unsere Villa schon erobert haben und
daB sie, von riesigen Tanks begleitet, gegen die innere Stadt
marschieren. Merkwirdigerweise waren die Telephondrahte noch nicht
durchschnitten. Die feindlichen Tanks und Truppen miissen jeden
Augenblick hier sein. Bereitet euch vor, ich muB3 weiter. Adieu», und
geht.

Ich laufe zu meinem Manne und teile ihm diese Nachricht mit und laufe
im ganzen Haus umher, um meine Schwestern, meinen Bruder und
meinen Vater und auch die Familie des Hauswartes zu benachrichtigen,
damit alle wissen, woran sie sind.

Unsere Villa liegt am Abhang eines Higels. Wir kdnnen aus unseren
Fenstern weit weg auf die breite StraBe, in die Richtung sehen, aus
welcher die feindlichen Truppen sich nahern. Vorlaufig ist noch alles
still. Mein Mann sagt, daBB es noch Stunden dauern kann, bis der Feind
in unsere Umgebung gelangt, er schlagt vor, daB wir sofort
Weihnachten feiern und nachher gleich meinen Vater unten besuchen,
wo wir mit der ganzen Familie zum Abendessen eingeladen sind. Dort
werden wir alle zusammen sein und abwarten kénnen, was weiter
geschieht.



Einweihung (487)

Mein Mann ziindet die Kerzchen unseres Christbaumes an. Ich denke
an meinen Sohn, der vielleicht jetzt irgendwo an einem Luftangriff
teilnehmen muB und empfehle ihn Gott, wir driicken einander die
Hand, tGbergeben die Geschenke, dann lassen wir alles liegen und eilen
hinunter zum Vater.

«Kinder», sagt Vater, «essen wir rasch, denn wir wissen nicht, ob wir
nicht bald in den Keller hinunter missen.»

Wir setzen uns. Der Stuhl meiner Mutter bleibt oben am Tisch - wie
immer seit sie gestorben ist - leer. Eine Kerze brennt an der Stelle
ihres Tellers ... Wir essen ernst und still, aber ruhig. Wir fihlen genau,
daB uns eine feierliche Zeit der Abrechnung mit unserem Schicksal
bevorsteht. Man serviert. Da schlagt eine Bombe ganz in der Nahe
unserer Fenster ein. Starke Detonation. Wir schauen einander an.

«Essen wir nur weiter», sagt Vater, «vielleicht kbnnen wir noch unser
Nachtmahl beenden.»

Wir essen so rasch als moéglich, doch die Detonationen kommen immer
naher und werden immer haufiger.

Man lautet. Offiziere des mdchtigen Bundesstaates stehen vor der
Tlre: «Wir wollen im Garten Kanonen aufstellen; hier ins Haus
kommen unsere Truppen. Geben Sie die Schllissel aller Wohnungen
her», sagt ein Offizier. Mein Mann steht auf, um die Offiziere zu fihren.
Wir horen eine auffallend starke Detonation. Das ganze Haus wird wie
von einem Erdbeben erschuttert.

Nach einigen Minuten kommt mein Mann herein. «Vater», sagt er, «es
ware das beste, in den Keller zu gehen. Eine Mine hat in die Garage
eingeschlagen. Der Zentralheizungskdrper wurde auch abgerissen und
weggeschleudert, wir mussen die ganze Heizung sofort abstellen und
das Wasser ablaufen lassen. Geht hinunter, euer Leben ist in der



Einweihung (488)

Wohnung nicht mehr sicher. Die feindlichen Truppen missen schon
ganz nahe sein. Die Offiziere sagen, daB sie schon an der anderen
Seite der HauptstraBe sind. Es wird nicht lange dauern, dennoch
mussen wir damit rechnen, einige Tage im Keller zu verbringen.»
atmen - noch tiefer -, und noch tiefer, und ruhig bleiben! Wir alle
werden einmal den Korper abstreifen; in hundert Jahren wird es schon
so gleichgultig sein, wer friiher gegangen ist.

Zeit und Raum, das sind Erfindungen des Verstandes, der Geist aber,
das Selbst, steht iber dem Verstand, Gber allen Gedanken, Uber allem
Begriff von Zeit und Raum. Atmen, ruhig, regelmaBig atmen, und
nichts denken, nur sein ... nichts denken ... nur sein ... »

Ich weiB nicht, wie lange ich dasitze, auf einmal 6ffnet sich die
Eisentlire wieder, mein Mann ist mit zehn Litern Wasser da. Fir einen
Tag haben wir, sechsundzwanzig Menschen, Wasser ... Ich stehe nicht
auf, werfe mich nicht an seinen Hals. Nein, die groBen Augenblicke sind
immer ganz einfach! Kein Weinen und Schluchzen und keine groBen
Worte. Von dort, wo er das Wasser mit meinem Bruder gerecht verteilt,
schaut er zu mir hintber. Unsere Augen sagen einander alles. Ich
denke: «Aufschub! Wie lange?»

Wir sitzen im Keller, in der Finsternis, drauBen donnert es ohne
UnterlaB. Die Erde zittert unter uns, wir miissen uns an die Bank
klammern, damit uns die Detonationen nicht auf den Boden werfen.
Trommelfeuer! Kanonen feuern, Tanks, Flugzeuge donnern voriber,
Bombeneinschlage! Noch immer Trommelfeuer! Seit wann sitzen wir
hier im Keller? Ich habe schon jeden Zeitbegriff verloren. Im Keller ist
nie Tag, es ist immer dunkel, nur ein gedampftes, schwaches Licht
durfen wir brennen lassen. Elektrizitat gibt es schon léngst nicht mehr,
und mit Ol miissen wir sehr sparen. Wenn das Trommelfeuer hie und
da auf eine halbe Stunde schweigt, gehen wir in einen anderen
Kellerraum und essen etwas. Glicklicherweise hatten wir alle etwas



Einweihung (489)

Vorrat. Oft aber missen wir plotzlich aufhéren und Hals Giber Kopf in
den Schutzkeller zuriickrasen, denn das Haus wird auch schon von
dieser Seite stark beschossen. Nach jedem Treffer héren wir
Ziegelsteine und Balken von Dach und eingestiirzten Wanden auf die
letzte Decke krachen, die uns noch schiitzt. Wir wissen nie, ob der
nachste Volltreffer auch sie noch durchschlagt und uns lebendig
begrabt.

Eines Tages stlrzt eine Wand mit einer ohrenbetdubenden Detonation
im nebenliegenden Keller ein. Glicklicherweise nicht im Schutzkeller.
Spater, wie das Trommelfeuer auf eine halbe Stunde nachlaBt, gehe ich
mit meinem Manne nachsehen, was geschehen ist. Der Raum zeigte ein
wistes Bild der Zerstérung. Die Kellerwand hat ein groBes Loch, grelles
Sonnenlicht stromt herein, so daB ich blinzeln muB. Ziegelsteine liegen
herum. Holzstlicke, Reste des Fensters, alles mit dickem Mértelstaub
bedeckt, und auf einem Balkenstlick sitzt, auch unter einer
Staubdecke, eine Henne unbeweglich auf einem FuB. Sie sitzt
gleichgiiltig da, als ob nichts geschehen ware. Sie gehért zum Vaters
Haushalt und ist als einzige zuriickgeblieben.

Armes Tier! Was flr eine Auffassung muB es von uns Menschen haben!

Nach einigen Tagen kocht die Kochin aus der Henne eine gute Suppe.
Wahrend des Essens stellt sich heraus, daB8 das Tier schwer verletzt
war. Der Beinknochen war durchschossen, es fehlte ein Stlick davon.
Deshalb saB sie auf einem FuBB. Wie gleichgiltig hat sie ihre Verletzung
ertragen! Mit keinem Ton verraten, daB sie leidet.

Wir sitzen im Schutzkeller. Will das Trommelfeuer nie aufhéren? In
meinem SchoB halte ich den kleinen Knaben, mein Korper ist kalt vor
Todesangst, denn wenn der Mensch in seiner Seele noch so ruhig dem
Tode ins Auge schaut, der Kérper revoltiert. Wir wissen nicht, ob wir
von einer Bombe erschlagen oder lebendig begraben oder verdursten



Einweihung (490)

werden. Der kleine Knabe bittet: «Erzahle, Tante Esther, erzéhle mir
ein Marchen», und ich erzahle endlose Marchen, damit er ruhig bleibt.
Er hat ein kleines Auto in der Hand, und ich muB es immer neu
aufziehen: es spielt mit seinem kleinen Spielwerk ein Lied. Was ist das
nur? Es klingt so bekannt ... Jetzt erkenne ich es, das Lied der kleinen
Ferkel aus dem Film von Walt Disney: «Who is afraid of the big bad
wolf ...» Oh, es ist Gliick, daB es im Keller finster ist. Niemand sieht,
daB ich auf einige Augenblicke die Fassung verliere und mir die Tranen
unaufhaltsam Uber die Wangen rollen. Gott! oh Gott! Du bist
gegenwartig! Deine Botschaft sagt uns allen, daB wir uns nicht firchten
sollen! «Tante Esther, erzahl weiter, was ist dann geschehen? Warum
erzahlst du nicht?» sagt der kleine Peter. Ich presse das Kind an mein
Herz und erzéhle weiter: «Dann ist die Mutter der kleinen Ziegen
wiedergekommen und ...»

Das Trommelfeuer hért nach langen, langen Stunden auf. Mein Mann
geht hinaus, wie jeden Tag, um Wasser zu holen. Als er wieder
zurickkommt, winkt er mir: «Esther», sagt er, seine Stimme zittert,
und ich sehe, daB er tief erschittert ist, «ich war in unserer Wohnung
oben. Die schénen Mdbel, die du selbst geschnitzt hast, und deine
schénen Figuren sind alle zerstért. Ein Zimmerboden ist schon
durchgebrochen, die librigen Raume haben keine Wande mehr. Wir
haben kein Heim mehr ...»; und der alte Knabe weint und schluchzt auf
meiner Schulter wie ein Kind.

Ich umarme ihn in seinem dicken Wintermantel: «Weine nicht! Die
Hauptsache ist, daB wir leben! DaB wir in dieser Zerstérung noch
unverletzt leben! Plastiken kann ich wieder machen. Was kiimmerst du
dich um materielle Dinge. Das Leben steht tber allem!»

Aber er kann sich schwer beruhigen: «Ich habe alle deine Figuren und
unsere ganze Wohnung so liebgehabt, und jetzt ist alles hin ... alles hin

ca®



Einweihung (491)

«Macht nichts, einmal wird auch diese Hoélle ein Ende haben.» Ich lege
meinen Kopf einen Augenblick an seine breite Schulter. Wir umarmen
uns, dann gehen wir zuriick in den finsteren Schutzraum. Jetzt ist keine
Zeit, sentimental zu werden.

Bo-Ghar kommt und flistert: «Was ist geschehen? Wir haben das
Poltern von Ziegelsteinen und Balken gehort, dort, wo Ihre Wohnung
ist.»

Ich sage ihm, was mein Mann mir berichtete. Bo-Ghar, der immer
ruhige, immer frohlich lachelnde, wird aufgeregt: «Ich gehe hinauf! Ich
muB meine Diapositive und meinen Film lUber Yoga retten. Meine
Aufgabe, meine Arbeit geht zugrunde, wenn diese zerstoért werden. Ich
gehe.»

«Bo-Ghar, du kannst nicht. Der Feind laBt Scharfschiitzen unser Haus
beschieBen. Ich erlaube nicht, daB du hinaufgehst.»

Mein Bruder hort unser Gesprach: «Ich begleite Bo-Ghar. Ich helfe
ihm>», und die beiden verlassen leise den Keller ... Wir warten
gespannt. Minute um Minute vergeht ... es wird eine Viertelstunde, eine
Stunde, wir warten noch immer.

Endlich 6ffnet sich die Tire, und Bo-Ghar und mein Bruder treten ein,
strahlend, aber schmutzig und mit Staub bedeckt, die
Diapositivschachteln und Filmspulen in ihren Hdnden. Mein Bruder
erzahlt: «Die Wande sind alle eingestiirzt, der Schrank aber ist noch in
der Ecke auf einem schmalen Stlick Boden stehen geblieben. Wir
konnten aber nicht hintiber, denn dazwischen gab es schon keinen
Boden mehr, nur noch Eisenbalken. Wir muBten auch achtgeben, dal
uns die Meisterschitzen driben nicht bemerkten. So sind wir - Bo-Ghar
und ich - auf dem Bauch Uber den Eisenbalken gerutscht, Bo-Ghar hat



Einweihung (492)

alle Schachteln aus dem zusammengefallenen Schrank herausgewdihlt,
und ich habe die einzelnen Stiicke iUbernommen. Alles ist da!»

Wir sind alle glticklich, daB die beiden wieder hier unten sind. Bo-Ghar
versteckt seine Schatze in einer Ecke, daB sie niemand findet. Im
nachsten Augenblick wirft es uns beinahe um, eine entsetzliche
Explosion mit ohrenbetdubendem Donner erschiittert das ganze Haus.
Abermals ein schrecklicher Angriff! Wir horen die Flugzeuge lGber uns
wegsausen, Bomben, Minen, Geschosse aus kleinen und groBen
Kalibern hageln von allen Seiten auf das Haus. Die Detonationen
ndhern sich standig, und nach jeder héren wir Ziegelsteine, Balken,
Schutt und Trimmer Gber uns prasseln. Die Schiisse folgen jetzt so
nah aufeinander wie das Drohnen einer Riesennahmaschine. Wir sind
darauf gefaBt, daB das nachste GeschoB den letzten Schutz, die letzte
Decke Uber dem Keller durchschlagt und uns alle tétet. Wir sitzen
stumm und kalt in der entsetzlichen Spannung - in Todesangst. Wie
lange halten die Wande noch aus? Dann, ein ungeheurer Schlag, der
Kellerboden tanzt unter uns, das Stubenmadchen meines Vaters fangt
an zu kreischen, bekommt einen Nervenschock, die Ubrigen Frauen aus
dem Personal kreischen mit. Ich springe auf und brille, so laut ich
kann: «Stille, Ruhe! Gott ist gegenwartig! - Gott ist gegenwartig!»

Detonation nach Detonation, man hért kaum meine Stimme, aber ich
brille, ich muB schreien, aus meiner ganzen Brust: «Gott ist
gegenwartig! Ein jeder soll an Gott denken, an nichts anderes, nur an
Gott! Gott mit uns! Gott! - Gott! - Gott!», und allmahlich sagt jeder
Mensch mit mir: «Gott ist gegenwartig ... Gott ... Gott ... Gott ... »

Wir wissen nicht, wie lange dies dauerte ... Es wurde allmahlich

ruhiger, die Explosionen wurden seltener, und dann wurde alles still.
Wir héren, daB die Soldaten drauBen etwas Schweres schleppen. Ich
gehe hinaus. Im Treppenhaus liegen unbewegliche Kérper. Auf dem
Boden Blut. Ich erkenne mehrere von den jungen Soldaten, die sich



Einweihung (493)

noch vor einer Stunde im Schutzkeller erwarmten und allerlei von zu
Hause erzahlten. Die Eltern! Die werden umsonst ihre Kinder erwarten.
Mein Sohn! Wo kann der arme Bursche jetzt sein? In welcher Abteilung
der Holle?

Dann essen wir rasch, wir wollen die kleine Ruhepause nutzen. Wir
mussen den Widerstand unseres Koérpers kraftigen, solange wir noch zu
essen haben ... Zwei Manner gehen wieder Wasser holen ...

Seit wann sitzen wir hier im Keller? Wochen sind vergangen, seit wir in
dieser Trommelfeuer-Hitze sitzen. Mein Mann sagt: «Im Doberdo lagen
wir auch im Trommelfeuer, im Ersten Weltkrieg, aber nach je
achtundvierzig Stunden hat man uns abgeldst. Man war der Meinung,
daB es die Nerven nicht langer ertragen. Aber nie hatte ich gedacht,
daB ich mit kleinen Kindern und Frauen mehrere Wochen ohne
UnterlaBB, ohne Ablésung im Trommelfeuer sitzen wiirde.»

Wir sitzen alle im Pelz und dicken Wintermantel da, kein Stlick haben
wir ausgezogen, seit wir heruntergekommen sind. Der kleine Peter liegt
in meinen Armen; in einer Hand halte ich den kleinen Koffer mit
meinen Schmucksachen und dem Geld und eine Schachtel Keks, damit
das Neugeborene etwas zu essen hat, wenn wir flichten missen. Wir
sind alle auf dem Sprung. Die nebenstehende Villa wurde mit
Flammenwerfern ausgebrannt, mein Mann gab den Befehl: Jedermann
soll fluchtbereit sein, weil wir nicht wissen, in welchem Augenblick der
Feind das Haus anziindet und uns mit Flammenwerfern hinausjagt.
Wohin flichten? Wir haben keine Ahnung. Nur vorwarts, fort von hier.
Den Nachbarn mit seinem Sohne haben die Scharfschiitzen in dem
Moment abgeschossen, als sie aus dem brennenden Haus fllichten
wollten. Nur die Frau konnte sich retten, sie rutschte auf ihrem Bauch
bis zur vierten Villa, dort hat man sie aufgenommen.



Einweihung (494)

Wir warten, bereit, meine jlingere Schwester mit dem Wickelkind in
ihren Armen ... Mein weiBhaariger Vater in seinem groBen schwarzen
Pelz, die Familie meiner alteren Schwester, mein Bruder, das Personal,
alle gespannt, mit ihren lebenswichtigsten Sachen in den Handen.

Dann wird es auf kurze Zeit wieder einmal stille. Wir méchten ein
wenig schlafen, meine Nerven brennen, in meinem Kopf ist ein Chaos.
Ich schlieBe die Augen und will mein BewuBtsein zuriickziehen, um zu
schlafen. Da quietscht das Wickelkind wie Gblich mit einer scharfen, bis
aufs Mark gehenden Stimme. Meine Schwester versucht es in ihrem
Arme zu beruhigen, aber es schreit und schreit ohne UnterlaB ... Da
Ubernehme ich das Kind, versuche alles, es quietscht weiter,
verzweifelt, quietscht. Ich gebe das Kind meiner Schwester zurlick, es
schreit.

Bo-Ghar taumelt in der Finsternis zu meiner Schwester, nimmt das
Wickelkind in seine Arme und summt ein Lied aus seiner Heimat,
Womit man die Schlangen beschwért. Das Kind beruhigt sich
augenblicklich, es wird stille. Wir schlafen, so wie wir da sitzen,
augenblicklich ein. Nur Bo-Ghar sitzt mit dem Wickelkind in seinen
Armen und summt.

Es vergehen weitere Tage - oder Wochen? Wir fragen nicht mehr. Mein
Mann sammelt drauBen im Garten Schnee hinter einer schiitzenden
Wand, bringt den Kibel herein und rasiert sich in einem anderen
Kellerraum. Er gibt seine Gewohnheiten nicht auf. Die Ubrigen Manner
haben schon alle Bart und Schnurrbart. Nur mein Mann und Bo-Ghar
rasieren sich in dieser Hélle jeden Tag.

Dann setzt sich mein Mann zu uns, es beginnt wieder ein Angriff, die
Qual schwerer Stunden. Meine Schwester bringt die Flasche fiur das
Kind und gibt ihm zu trinken. Sie steigt jeden Tag viermal hinauf in ihre
Wohnung, und wahrend die Kugeln in ihrer Nahe einschlagen, kocht



Einweihung (495)

sie. Nach dem das Kind getrunken hat, kommt sie zu mir und fragt wie
jeden Tag: «Glaubst du, daB es schon zu Ende ist?»

«Nein», flistere ich zuriick, «ich fihle: es ist noch nicht so weit.» Im
nachsten Augenblick schlégt eine Mine unmittelbar Gber unserem Kopf
ein, alles kracht und knirscht, dann héren wir wieder die Ziegelsteine
fallen, die Schutzkellerdecke hat ausgehalten. Aber bis wann? Wir
bleiben stille, und ich frage Gott in mir: «Soll ich mich auf den Tod
vorbereiten? Es steht in meinem Horoskop, daB ich beim Einsturz eines
Gebaudes sterben werde. Ist das jetzt? Werde ich sterben, oder soll ich
weiter um das Leben kampfen?»

Und da sehe ich plétzlich ein Bild in dieser Finsternis: ein winziges
Hugelchen und oben drauf ein Kerzchen, klein wie eine
Christbaumkerze, das brennt mit einer kleinen Flamme. Dann fangt das
Hugelchen vor mir, vor meinen Augen zu wachsen an und wird ein
groBer, mit smaragdgriinem Gras bedeckter Hligel, und aus dem
Kerzchen wird eine Fackel, die mit groBer, heller Flamme brennt!

Das Bild verschwindet, aber ich weiB3, daB ich nicht sterben werde,
sondern ich werde diese Fackel sein miissen, ich muBB den Menschen
Licht bringen, Licht, Licht, Licht!

In der Nacht schreit das Wickelkind ohne UnterlaB3, bis Bo-Ghar es
wieder wiegt. Wir versuchen zu schlafen, da explodiert eine Mine in
unserer unmittelbaren Nahe, und nachher fihle ich eiskalte Luft
eindringen. Die Manner springen auf, um zu untersuchen, was
geschehen ist. Die Kellerwand, die uns bisher geschutzt hat, ist
eingestlrzt. Ein groBes Loch klafft, wir denken alle an den kommenden
Angriff ... Wir warten. Ich flistere meiner jingeren Schwester zu:
«Jetzt ist es zu Ende. In der Frihe wird unsere Villa fallen.»

«Ja», antwortet sie, «ich flhle es auch, oder wir sterben alle.»



Einweihung (496)

Mein Mann flistert mir zu: «Heute sind es genau finf Wochen, seit wir
hier im Schutzkeller sitzen ...

Merkwirdigerweise schieBt der Feind heute nicht mit Kanonen. Auch
Bomben fallen keine. Man hoért nur fortdauernd das Geknatter des
Maschinengewehrs. Mein Mann sitzt neben mir und flistert in mein
Ohr: «Das bedeutet, daB3 die Infanterie schon vor uns steht, sie
schieBen nicht mehr mit Kanonen, sonst kénnten sie ihre eigene
Mannschaft treffen. Die feindlichen Truppen kénnen jeden Augenblick
in unser Haus eindringen.»

Nachmittags gehe ich hinaus, um nachzuschauen, wo Vater bleibt. Wie
ich aus dem Schutzkeller trete, sehe ich oben, durch die Haustlire, da
von der abgebrannten Nachbarvilla weiBgekleidete, fremde Soldaten
gegen uns laufen. «Vater, Vater und alle», schreie ich rundum, «der
Feind ist da!» Wir rasen alle hinein, und schon stiirzen mit
schuBfertigem Gewehr fremde Soldaten herein.

Totenstille! Wir und sie schauen uns einen Augenblick an. Ich habe das
Geflihl, als ob die Zeit stehengeblieben ware.

Alle Soldaten sind in weite, weiBe Mantel gekleidet, drauBen liegt alles
im Schnee. Sie sehen aus wie spielende Kinder in einem Krippenspiel.

Dann sagt der erste Soldat ein unverstandliches Wort und zeigt auf die
Frauen. Wir verstehen, daB wir nach rechts sollen; wir tun es. Dann
wieder ein unverstandliches Wort, und jetzt zeigt er auf die Manner, die
alle sofort mit einem Soldaten weggehen sollen. Wir haben keine Zeit,
Abschied zu nehmen. Die Manner sind fort, und wir Frauen bleiben mit
den fremden Soldaten allein. Sie stiirzen mit schuBbereitem
Maschinengewehr in jede Ecke des Kellers, ob nicht irgendwo Soldaten
versteckt seien. Ein junger Soldat tritt inzwischen an den Kinderwagen,
wo das Wickelkind liegt und ruhig schlaft. Er schaut das Kind an.



Einweihung (497)

Tranen kommen in seine Augen, und mit unendlicher Zartlichkeit sagt
er ein fremdes Wort, das wir dennoch verstehen: «Kindchen ...»; dann
schaut er auf uns und zeigt mit seiner Hand in der Richtung seiner
Heimat und zeigt, daB er zu Hause auch ein «Kindchen» hat.

Ich denke beruhigt, daB diese Soldaten ja liebe Leute sind und ein Herz
haben.

Ein Offizier kommt jetzt herein, setzt sich auf einen Stuhl und sagt in
einer europaischen Sprache: «Wir tun Ihnen nichts, wir sind
Sturmtruppen von Séhnen solcher Leute, die zu der heute
ausgerotteten Klasse gehérten. Geben Sie aber acht, wir missen
weiter, und nach uns kommt eine ganz andere Sorte von Soldaten. Die
sind nicht so wie wir. Geben Sie acht!»

Spat nachmittags fangt die BeschieBung wieder an. Jetzt schieBen aber
nicht mehr die feindlichen Truppen auf uns, sondern unser eigenes
Militar. Sie wollen das Haus zuriickerobern. Wir sitzen wieder still im
finsteren Keller und héren durch die dicke Kellerwand, wie drauBen auf
der StraBe ein schrecklicher Nahkampf witet. Plétzlich wieder eine
ohrenbetaubende Detonation, kalte Luft stromt herein, die Explosion
hat das Kellerfenster, den dicken eisernen Fensterladen, nach auBen
aufgerissen. Durch das offene Fenster fliegen Schiisse wie Hagelkérner
in den Keller. Wir springen auf die Seite, an die Wand, aber man kann
sich im Keller nicht mehr bewegen. Die Lage ist lebensgefahrlich, jeder
Schritt bedeutet den Tod. Der Fensterladen muB zugemacht werden!

Ich schaue mich um. Alle Frauen gehen mit den Kindern an der Wand
neben dem Fenster in Deckung, denn wenn jemand sich vor dem
Fenster zeigt, schieBt es wie Hagel herein. Die Lage ist unhaltbar. Der
Fensterladen muB zugetan werden!!



Einweihung (498)

Ich fuhle eine merkwirdige Kalte in mir. Jeder Nerv ist kalt, wie
gefroren, so daB ich mich Gberhaupt nicht mehr fiihle. «Angst?» frage
ich mich. Nein! Wer soll Angst haben in mir, wenn ich das Gefuhl habe,
daB ich Uberhaupt nicht existiere? Ich weiB nur, daB ich derjenige bin,
der den Eisenladen zumachen muB! Dennoch beobachte ich mich
neugierig; was fuhlt man, was erlebt man, wenn man in solch einer
Lage ist? Wie reagiert die Natur in dem Menschen, wenn er
unwillktrlich ein Held sein muB?! ...

In der Ecke des Schutzkellers steht ein dicker Touristenstock mit einem
gekrimmten Griff. Ich lege mich flach auf den Bauch und krieche
langsam, sehr vorsichtig zu dem Stock hin, packe ihn beim unteren
Ende, dann krieche ich auf dem Bauch zum Fenster. Wahrenddessen
blitzt ein ganz sonderbarer Gedanke durch meinen Kopf: Die
Kandidaten in den Pyramiden muBten eine Prifung in
«Todesverachtung» bestehen! Vielleicht bestehe ich jetzt dieselbe
Prifung hier im Schutzkeller? Vielleicht ist das alles nur ein Traum,
wahrend meiner Einweihung, in der Pyramide?

Wahrend ich auf dem Bauch vorsichtig zur Fensteroffnung krieche,
antwortet mein Verstand: «Ja, die Kandidaten in der Pyramide haben
es leicht gehabt! Sie wuBten, daB es nur um Einweihungsprifungen
ging. Aber diese Kugeln hier sind keine Traume! Die téten tatsachlich!
Wie viele arme junge Soldaten sind schon hier getdtet worden!

Und doch muB der Fensterladen zugemacht werden, und eben
deshalb!»

Ich kauere, dann, den Stock bereithaltend, stehe ich plétzlich auf,
strecke meinen Arm mit dem Stock durch das Fenster hinaus, dann, da
der Fensterladen sich vollkommen nach auBen geworfen hat, muB ich
mich noch mit dem ganzen Oberkdrper hinauslehnen, bis ich den Rand
des Ladens mit dem krummen Griff des Stockes erreiche. Ich strecke



Einweihung (499)

mich noch starker, daB ich das Gefiihl habe, als ob mein ganzer Kérper
sich verlangern wirde, endlich habe ich ihn und ziehe ihn langsam,
aber sicher ein. Jetzt springen meine Schwestern mir zu Hilfe, den
schweren Fensterladen wieder an seinen Platz zu zwingen und
schlieBlich tiichtig zuzuriegeln.

So, fertig! Es war alles ganz einfach. Keine Aufregung, keine
theatralische Szene. Merkwilirdig genug, daB die Scharfschiitzen, die
von dort driiben unser Fenster bisher mit einem Hagel von Kugeln
Uberschuttet hatten, auf mich nicht einen einzigen SchuB abgegeben
haben. Vielleicht waren sie verhindert; oder wollten sie nicht schieBen,
weil sie sahen, daB ich eine Frau bin?

«Tante Esther, erzahl weiter ... », sagt der kleine Peter, und ich erzahle
weiter, endlose Geschichten.

Wir Frauen muBten am folgenden Tag aus dem in sich
zusammengestirzten Hause flichten, nach einer furchtbaren Nacht voll
unbeschreiblichem Entsetzen. Von den Bildern jener Nacht kann ich
kaum glauben, daB sie Wirklichkeit waren. Die Eroberung eines Landes
ist wie die Begegnung der mannlichen und weiblichen Kraft, wie eine
gewaltsame Ehe. Ein Land erobert ein anderes Land, dringt in den
Korper des anderen ein, es flieBt Blut, einzelne Einwohner sterben wie
Zellen des vergewaltigten Koérpers, und dennoch entspringt dieser
Begegnung neues Leben, eine neue Welt, eine neue Schépfung. Die
Begegnung ist grausam und gewalttétig, wie die Zeugung neuen
Lebens immer ist, aber die Natur schaut nur vorwarts, in die Zukunft,
und um das Ziel zu erreichen, neues Leben hervorzubringen, opfert sie
unzahlige einzelne Zellen und Wesen. Aus der intimen Begegnung
zweier Lander, des Eroberers und des Eroberten, sprieBt neues Leben,
auf der geistigen wie auf der materiellen Ebene. Aus der Ehe zweier
Rassen entsteht eine neue Kultur. Es mischen sich aber auch die
Kdrperzellen dieser Lander, und es entstehen Nachkommen, welche die



Einweihung (500)

Eigenschaften beider Rassen in sich tragen und ausdriicken. Die Natur
schafft Zwischenrassen, Ubergangsindividuen, um die harten Grenzen
zwischen den Rassen und Landern zu mildern und zu Uberbriicken.

Ich muBte diese Wahrheit dort im Schutzkeller des
zusammengeschossenen Hauses einsehen, dort, in jener Nacht. Ich
muBte zuschauen und erfahren, daB8 die gewaltige Ehe zweier Lander
sehr grausam ist und viele individuelle Tragddien verursacht. Mich hat
vor dem Schicksal, das in dieser Nacht fast allen Frauen zuteil wurde,
Ima gerettet! Als mich ein Soldat von meinem Lager in der Ecke des
Schutzraumes aufriB, damit ich ihm folge, sagte ich ihm in
gebrochenen Worten seiner Sprache: «Ich - Mutter, Sohn im Krieg - du
haben Mutter zu Hause auch, lassen mich ...»

In den betrunkenen Augen des armen, mit «Sturmpastillen» vergifteten
jungen Menschen zuckte ein Ausdruck des Verstehens auf, ich sah, daB
er an seine Mutter denken muBte, dann stieB er mich wiitend auf mein

Lager zurlick und stirzte hinaus.

Am darauffolgenden Morgen zwang uns ein innerer Befehl, aus der
Ruine zu fliehen. Ja, es gab eine Flihrung, die uns vor der kommenden
Nacht, die auf alle Frauen, ohne Ausnahme, in der Ruine unseres
Hauses wartete, aus unerforschlichen Grinden rettete!

Es geschieht alles wie in einem chaotischen Traum.

Wir laufen aus der finf Wochen langen Finsternis plétzlich in grellen
Sonnenschein hinaus, taumelnd von dem starken Licht, unsere Augen
kénnen sich kaum an diesen Glanz gewdhnen. Ich werfe einen Blick auf
unsere schone groBe Villa zurtick: ein Trimmerhaufen, ein Wirrwarr
von herausstehenden, zerbrochenen Balken! Dann Uberqueren wir
rennend zwischen Leichen und Trimmern die StraBe, hinliber zu den
Treppen, ich sehe meine Schwester mit dem Wickelkind in den Armen



Einweihung (501)

im hohen Schnee die Treppen hinunterstiirzen, springe hin, reiBe sie
auf und falle selber hin mit dem kleinen Knaben, den ich fihre: unter
dem Schnee hangen Drahthindernisse! Wir versuchen, mit den Kindern
hintGberzuklettern. Da tritt aus einer Hausnische ein alterer Soldat der
feindlichen Armee, hebt den kleinen Knaben Uber das Drahthindernis
und hilft uns, den Kindern, den Frauen, einem nach dem andern,
hiniberzukommen. Ich bin die letzte. Wir kénnen mit dem Soldaten
nicht sprechen, wir wiirden einander nicht verstehen, aber wir schauen
einander in die Augen, und ich dricke innig, von Herzen seine ehrliche
Hand, und er erwidert meinen Handedruck. Dann laufen wir im
Zickzack weiter, wo wir gerade eine Deckung gegen die immerzu
explodierenden Minen und einschlagenden Schiisse finden. Die Kinder
brillen aus vollem Halse, ich ziehe den kleinen Peter, der in der
schrecklichen Kalte, im Schnee nicht mehr laufen kann, auf dem Boden
liegend mit Gewalt hinter mir drein, weil ich ihn nicht mehr zu tragen
vermag. Manchmal bleiben wir unter einer Terrasse stehen, um Atem
zu holen und die Hande der Kinder mit unserem Atem zu warmen,
dann laufen wir weiter, irgendwohin, nur durch eine innere Kraft
weitergetrieben, weitergefthrt.

Und es ist wie ein Traum, daB man uns endlich in einem Haus
aufnimmt, wo ein gutmitiger Korporal der feindlichen Armee uns
gegen seine eigenen Kameraden vor Gewalttatigkeiten beschiitzt. Wir
befreunden uns, und einmal sagt er mir: «Mama, gibt acht! Ein guter
Soldat, zehn schlechte Soldat! Nicht alle sind aus unserer Armee so gut
wie ich, daB ich euch beschiitze. Gib acht, wenn ich weitermuB!»

Ja, wir wissen, daB nicht alle feindlichen Soldaten so menschlich sind!
Wir haben die Erfahrungen der ersten Nacht hinter uns, die wir nie
vergessen!

Und die Manner sind verschwunden ... Nur meinen Vater haben wir
Gott sei Dank bald wieder gefunden. Der alte Herr spazierte ruhig,



Einweihung (502)

ohne Aufregung, ungeachtet des andauernden Kanonendonners durch
diesen Massenmord, und wahrend allen alles geraubt wurde, Pelz,
Mantel, Handschuhe, Geld, Uhr, Flllfeder, alles, was nur ein Mensch bei
sich haben kann, ist mein Vater, ohne daB ihn ein Soldat angerihrt
hatte, frei in das Heim einer alten Freundin gelangt. Seine machtige
Ausstrahlung hat sogar auf die feindlichen Soldaten gewirkt und sie von
ihm abgehalten.

Dann, nach einigen Tagen, klopft jemand in dem fremden Haus an die
Tlure des Zimmers, wo vierzehn Menschen, Soldaten, Flichtlinge und
wir Frauen mit den Kindern, wohnen: Bo-Ghar steht da, in zerfetzten
Kleidern, mit blutenden FiBen. Ein Wunder, daB er nach all dem, was
uber ihn wegging, noch lebt. Nachbarn hatten ihm berichtet, in welcher
Richtung wir geflichtet waren. Er hat uns wiedergefunden.

Einige Tage spater kommt mein Bruder dhnlich abgerissen an, auch er
hat mehrere hundert Kilometer in dieser Zeit zurticklegen mussen. Er
fand irgendwo zwei Schuhe, beide fir den linken FuB. Er tragt die
beiden linken Schuhe mit seiner gewohnten Wiirde. Die Hauptsache ist,
er lebt ...

Nur von meinem Manne habe ich keine Nachricht. Es geht mir nicht aus
dem Kopf, daB ich ihn eines Tages, in einer Vision, auf der LandstraBe
hilflos im Schnee liegen sah ... Was konnte mit ihm geschehen sein?

Nach langen Wochen, nach langem, vergeblichem Warten, finde ich
meinen Mann endlich, schwer verletzt, im Hause eines barmherzigen
Bauern wieder. Meine Vision hatte nicht getrogen ...

Wochen vergehen, Monate vergehen. Wir hungern und wissen nicht,
was wir am nachsten Tag essen werden. Aber eines Tages ist der Krieg
endlich beendet!



Einweihung (503)

Wir versuchen, einige Zimmer in der Ruine unseres Hauses bewohnbar
zu machen. Bo-Ghar und ich arbeiten Tag und Nacht, damit wir in der
entsetzlichen Hungersnot uns etwas zum Essen verschaffen. Mein Mann
liegt lange Monate, bis er sich so weit erholt, daB er mit zwei Stdcken
vorsichtig gehen darf. Wie gut, daB ich Bildhauerin bin! Ich mauere,
nehme Tiren aus verlassenen Wanden und setze sie dort ein, wo sie
notwendig sind. Wir stellen Fensterrahmen zusammen, und als
Glasersatz bekleben wir sie mit dickem Packpapier. Aus den Trimmern
graben wir mit unseren zehn Nageln noch brauchbares Kiichengeschirr
aus, einige Pfannen, verkrimmte Bestecke. Wir - Bo-Ghar und ich -
ziehen mehrere Zentner Kohle nach Hause und laufen mit dem
ausgeliehenen Wagen wie zwei gute Pferdchen. Unangenehm ist nur,
daB der Wagen, wenn es abwarts geht, immer in unseren Riicken
rennt, wir kdnnen ihn kaum zuriickhalten; wenn wir aber bergauf
missen, haben wir mit unserer letzten Kraft zu ziehen und zu stoBen,
bis wir dann wieder einmal auf eine ebene StraBe kommen, wo wir
frohlich und erleichtert weitertraben. Dann putzen wir und setzen aus
den Mdbelresten neue Moébelstiicke zusammen. Wir hammern und
nageln, bis wir endlich in der Ruine des alten Heimes unsere «Yoga-
Schule» wieder eréffnen. Bo-Ghar leitet die Kérperlibungen, die er bei
Mentuptah gelernt hat, und ich gebe theoretischen Unterricht lber das,
was ich in Agypten von Ptahhotep gelernt habe.

Es vergehen wieder Monate. Die Sorge, was wir essen werden, |1aBt
etwas nach. Unsere Schiler, die Verwandte auf dem Land haben,
bringen uns eine Handvoll Mehl, einige Kartoffeln, Eier, manchmal
sogar ein Stlckchen Butter.

Nur von meinem Sohne kommt noch immer keine Nachricht ...

Nach anderthalb Jahren lautet jemand drauBen. Ich 6ffne - und Ima
steht da!



Einweihung (504)

Ich hatte gedacht, daB in solchen Fallen Mutter und Sohn mit einem
lauten Schrei einander schluchzend um den Hals fallen. Aber nein! Ich
schaue ihn Uberrascht an, dann umarmen wir einander ernst und still.
Ich atme nur tief auf: er lebt und ist kein Krippel geworden. Nur eine
Narbe an seiner schénen, hohen Stirne zeigt, daB er mit dem Flugzeug
abgestiirzt war.

Aber ich bin tief erschrocken! Ich kenne Ima, ich weiB3, daB er in
diesem Lande keinen Platz mehr hat. Hier herrschen Brutalitat,
Talentlosigkeit und Gemeinheit, der Geist des Chaos! Und ohne groBere
Gefahr kann ein Mensch nur dann alles miterleben, wenn er in
vollkommenem Gottvertrauen den inneren Frieden behttet und -
schweigt! Ima aber wird nicht schweigen! Er versteht nicht, daB wir
jetzt nicht im Tempel sind, wo Aufrichtigkeit, Selbstlosigkeit und Liebe
herrschen, wo jeder seine Ansichten aussprechen kann, ohne Gefahr,
miBverstanden zu werden. Ima wird sich in dieser Welt nicht
zurechtfinden. Er wird Ungerechtigkeiten nicht dulden und gegen den
unterweltlichen Geist, der hier herrscht, kampfen wollen! Er hat
anscheinend vergessen, wer er ist, dennoch hat er seine hohe
Einstellung, Ehrlichkeit und Mut behalten und glaubt, daB er dasselbe
auch von den Menschenséhnen erwarten kann. Er will an die Menschen
glauben, und seinen unerschiitterlichen Gottesglauben, den er tief in
seiner Seele gepragt tragt, verdrangt er in sein UnbewuBtes.

Er muB von einer Enttduschung in die andere fallen. Warum verdrangt
er seinen Gottesglauben? Warum will er nicht mehr an Gott glauben?
Das ist auch der Grund, warum er kein Selbstvertrauen hat! Ich sehe,
daB er einen schweren seelischen Bruch erlitten haben muB3, aber wann
und wo? Und warum habe ich das merkwiirdige und driickende Gefuhl,
daB ich diesen seelischen Bruch - eine entsetzliche Enttduschung -
hervorgerufen habe? Ich wei3, daB er sein Vertrauen irgendwo und
irgendwann wegen meiner verloren hat, aber umsonst suche ich den
Grund. Ich weiB nur, das ist mir vollkommen bewuBt, daB ich ihn zu



Einweihung (505)

Gott zurlckfihren muB, darum ist er mein Sohn geworden. Ich muB
sein Selbstvertrauen, das mit Gottvertrauen identisch ist, in ihm
erwecken und wieder bewuBtmachen, weil ich schuld war, dal3 er es
verloren hat. Er muBB erkennen, daB3 die tiefe Liebe und das Vertrauen,
die er mir gegenuber flihlt, nur eine Projektion des tiefen
Gottvertrauens ist, das er in dem UnbewuBten seiner Seele tragt. Er
muB sich dessen bewuBt werden, daB er in jeder Person Gott selbst
erkennen und lieben soll. Die Person ist nur eine Hulle, die Maske,
durch welche sich Gott offenbart. Er muB sich klar werden, dalB was er
in einem Menschen liebt, was in einem Menschen schén, gut und wahr
ist, Gott ist und nicht die Person. Auch in mir, die er hier auf Erden -
ich weiB3 es - am allermeisten liebt! Ich muB diese Liebe in ihm zu Gott
zurickfihren. Er muB einsehen, daB er auch in mir Gott liebt und
meine Person nur ein Werkzeug ist, durch welches Gott sich in Form
von Mutterliebe offenbart. DaB in jeder Person, die ihn liebt, also auch
in mir - Gott ihn liebt und nicht die Person. Dann wird er mich und alle
Menschen, aber auch sich selbst besser verstehen und dann keine
Enttduschung mehr erleben!

Und es kommt eine Nacht, in der mein einziges Kind, der Mensch, den
ich hier auf Erden am meisten liebe, wahrend drauBen ein
auBergewohnlich kalter Winter herrscht und das Thermometer seit
Wochen zwanzig Grad unter Null zeigt, in einem ungeheizten Zimmer
wohnt, kaum etwas zum Essen und nicht einmal eine warme Decke
hat. Ich kénnte ihm leicht ein geheiztes Zimmer verschaffen, ich
kdénnte ihm zu essen geben und ihn mit allem, was er benétigt,
versorgen. Aber ich darf es nicht! Eher soll sein Kérper zugrunde als
seine Seele verloren gehen! Ich muB aus Liebe mit ihm grausam sein!

Ich knie im Dunkel in meinem Bett und spreche mit meinem Gott: «Sei
Du mit ihm, oh Gott, und erlaube, daB er Dich und sich selbst wieder-
findet. Erlaube, daBB er den Weg, welcher zu Dir flhrt, findet und daB er
nie von diesem Wege abweicht! Erwecke ihn, erwecke Dich selbst in



Einweihung (506)

ihm, Gott, denn Du wohnst auch in ihm, und Du muBt in ihm erwachen,
damit er erwacht, denn meine Krafte reichen nicht mehr aus. Er mufB
sich selbst bewuBt werden, sonst ist er verloren, und Du weiBt den
einzigen Weg, daB er Dich, mein Herr, mein Gott, in sich selbst
wiedererkennt, daB er sich von jedem Menschen verlassen fiihlt, auch
Uberzeugt ist, daB sogar ich ihn verlassen habe. In jeder Person muB er
sich enttauscht fihlen, jedermann muB er aufgeben, damit er Dich
finde, daB er wieder in Dir bewuBt - selbstbewuBt - werde! Du weiBt,
Gott, daB ich, um ihn zu retten, keinen anderen Ausweg mehr sehe.
Ich kann und darf ihm meine Liebe nicht mehr zeigen. Er muB3 aus
seinen eigenen Kraften Dich finden. Ich bin nur ein schwacher Mensch,
mein Herr, Du aber bist Gott, die Liebe selbst, Du liebst ihn mehr, als
ich lieben kann, Du, Gott, bist immer mit ihm, und weil ich jetzt
grausam sein muB, liebe Du ihn mit Deiner géttlichen Liebe! Gib acht
auf ihn, daB er wahrend dieses Kampfes, wahrend er durch diese
schwere Schule geht, seine Gesundheit nicht ein fiir allemal verliert. Du
weiBt, daB er auch gegen seine Gesundheit darum siindigt, weil er kein
Selbstvertrauen hat, weil er in seinem UnbewuBten sterben und sich
vernichten will. Gib acht auf ihn, 6ffne seine geistigen Augen und
verlasse ihn nicht ... verlasse ihn nicht ... verlasse ihn nicht ...»

Und so Nacht fur Nacht ...

Eines Nachts, als ich im Dunkel wieder auf meinem Bett knie und mich
innerlich sammle, um mit Gott Gber mein Kind zu sprechen, geschieht
etwas Sonderbares: es fangt zu meiner gréBten Uberraschung an zu
dammern. Es wird immer heller und heller, und in dem zunehmenden
Licht sehe ich eine merkwirdige Landschaft. Einen hohen Berg, auf
welchen ein schmaler, steiler und holpriger Pfad hinauffihrt. Ich weil,
daB dieser Pfad zum Ziel - zu Gott - fihrt. Ohne zu zégern, betrete ich
ihn.



Einweihung (507)

Der Pfad fuhrt durch eine freundliche Gegend in die H6he. Ich steige
unermudlich, immer héher und hdéher, bis die freundlich grine Gegend
hinter mir liegt und ich allmahlich die unwirtliche Region des
Hochgebirges erreiche.

Der Weg wird immer steiler, immer schmaler und steiniger, aber ich
steige mit erstaunlicher Leichtigkeit, fast schwebend, bergauf.

Die bewohnte Gegend bleibt zuriick, mein Horizont weitet sich, und ich
sehe alles tief unter mir. Aber es bleibt keine Zeit zur Betrachtung, ich
setze meinen Weg fort. Nach vielen Windungen endet der schmale Pfad
vor einer kurzen Steintreppe mit sieben Stufen, jede Stufe ist noch
einmal so hoch wie die vorhergehende.

Ganz allein unter dem kristallklaren Himmelsgewélbe stehe ich da vor
den sieben Stufen und weil3, daB ich hinaufkommen muB.

Mit einem tiefen Seufzer und dem Glauben an die Krafte, mit denen der
Schopfer jedes seiner Kinder versehen hat und die sich jetzt, wahrend
des unendlich lang scheinenden Weges, wunderbarerweise nicht
erschopft, sondern vermehrt haben, gehe ich auf die Treppe zu.

Die erste Stufe ist niedrig. Ich muB das Gewicht meines Korpers
besiegen, um mich auf sie zu heben. Es gelingt leicht.

Die zweite Stufe ist etwas hdoher und erweckt den Widerstand meines
Korpers vor dieser Treppe. Die Krafte des Kérpers habe ich aber langst
besiegt, und so macht mir auch diese Stufe keine Muhe.

Die dritte ist schon flihlbar héher. Ich muB also meine Geflihle
besiegen, um hinaufzugelangen. Wie ich Herr Giber meine Gefiihle
werde, bin ich auf der dritten Stufe.



Einweihung (508)

Vor der vierten Stufe, die auffallend hoch ist, Gberfallen mich
zweifelnde Gedanken: «Wie werde ich dazu fahig sein, sie zu
erklimmen? Habe ich genug Kraft dazu?» Da erkenne ich, daB der
Zweifel mich entkraftet und lahmt. Der Zweifel ist aber ein Gedanke!
Ich muB also meine Gedanken besiegen, um Uber den Zweifel Herr zu
werden. Dank der langen Schulung in den Exerzitien im Tempel weil
ich, was ich zu tun habe: Ich fasse alle Krafte meines Geistes
zusammen, bin ganz Gottesvertrauen und denke lberhaupt nichts. Und
siehe, mit meinen Gedanken verschwindet auch mein Zweifel - und ich
befinde mich auf der vierten Stufe.

Merkwirdigerweise fiihle ich mich, wahrend ich die Stufen
nacheinander besiege, bedeutend gréBer werden. Mit jeder Stufe
wachse ich, so daB ich schon viel gréBer bin als bei der ersten Stufe.
Jetzt stehe ich vor der finften Stufe, die trotz meines Wachstums so
hoch ist, daB ich nur mit Hdnden und FliBen mich anklammernd
hinaufgelange. Als ich mich mit groBer Schwierigkeit hinaufziehe,
erlebe ich die unaussprechliche Uberraschung, daB ich keinen Kérper
mehr habe. Alles, was an mir und in mir materiell war, verschwand, ich
bin unsichtbarer Geist.

Bei der Besteigung der sehr hohen sechsten Stufe erwartet mich eine
neue Schwierigkeit: ich habe keinen Kérper, keine Hande, mit denen
ich mich anklammern, und keine FiBe, mit denen ich mich
hinaufstoBen kénnte. Wie soll ich da hinaufkommen?

Ich schaue mich um nach einem Weg, und wie ich mich umdrehe,
erblicke ich plétzlich weit unter mir ausgebreitet die ganze Welt! Die
vielen Lander, wie Spielzeug die Stadte, die Hauser mit ihren
unzahligen Lebewesen ... Unendliche Liebe zu ihnen ergreift mich, und
ich denke mit Schmerz an alle, die den schweren Weg der Erkenntnis
gehen muissen, an die unaussprechlich vielen, die noch in der



Einweihung (509)

Dunkelheit tappen, eingemauert in ihre eigene Selbstsucht so wie ich
einst.

Und - oh Wunder! - im Augenblick, da die universelle Liebe mein Herz
Uberflutet, erhebe ich mich - und befinde mich auf der sechsten Stufe.

Jetzt stehe ich vor der letzten und allerh6chsten Stufe. Sie ist genau so
hoch wie ich selbst. Ich sehne mich so sehr, hinaufzukommen, daB
dieser Wunsch mein ganzes Wesen erflillt. Umsonst. Ich weiB gar nicht,
was ich anfangen soll, denn es fehlen mir ja Hande und FlBe, die
Muskelkraft meines Korpers, mit der ich mich hinaufringen kénnte.
Aber ich muB um jeden Preis hinauf. Oben finde ich Gott, und ich will
unbedingt sein Angesicht schauen.

Ich stehe, warte - es geschieht nichts.

Wie ich suchend umherblicke, bemerke ich Giberrascht, daB ich nicht
allein bin, denn in diesem Augenblick erreicht ein Wesen gleich mir die
sechste Stufe und bittet mich flehentlich, ihm auf die siebente zu
helfen. Ich verstehe sein unendliches Verlangen und - meine eigene
Sehnsucht nach der siebenten Stufe vergessend - versuche ich ihm zu
helfen, damit es das Ziel erreiche.

Aber im Augenblick, da ich meine eigene Sehnsucht vergesse, ich weil3
nicht, wie, bin ich oben, und mein Gefahrte ist nicht mehr da. Er ist
spurlos verschwunden. Er war ein Trugbild, um meinen letzten Wunsch
zu vergessen, der sich auf mich bezog. Denn solange ich meine eigene
Person erhdhen will, kann ich die Stufe, die ebenso hoch ist wie ich
selbst, nie besiegen.

Ich bin angelangt! Kiirzer als einen Blitz sehe ich die aus blendendem
Licht geflochtene Gestalt eines himmlischen Wesens - meine
Erganzungshalfte! Seine unwiderstehliche Anziehungskraft reiBt mich
an sich, und voll Wonne und Erflillung verschmelze ich mich mit seinem




Einweihung (510)

Herzen zu einer vollkommenen Einheit. Ich werde bewuBt, daB Er
immer Ich und Ich immer Er war, das dualistisch projizierte Bild meines
gottlichen, wahren Selbst. In diesem dualistischen Zustand war ich
noch Gott gegeniber und empfand Ihn als Du. Jetzt, in der
paradiesischen Einheit, fihle ich, daB diese unsichtbare Macht, die ich
bisher «Gott» nannte, im nachsten Augenblick ich selbst werde. Eine
aus Feuer geflochtene Scheibe beginnt sich um mich zu drehen, in
deren unbeweglicher Achse - in meinem Rickgrat - mein wahres Selbst
- ICH - wohne.

Und ich flihle mein Rickgrat wie einen weiBglihenden Bogen brennen,
wie eine Briicke aus Lebensstrom, die durch sieben Kraftzentren
blendendes Licht ausstrahlt und meinen Kdérper belebt.

Dann, jenseits von allem Zeitbegriff, sehe ich gleichzeitig die unendlich
lange Kette der verschiedensten Lebensformen, die ich wéhrend Aonen,
auf dem unabsehbar langen Wege der Entwicklung, von dem ersten

Fall aus der paradiesischen Einheit bis zum jetzigen Augenblick, gelebt
und erlebt habe. Ich sehe, daB meine unzahligen Leben untrennbar mit
den Leben derselben Geister verbunden waren - sind - und sein
werden. Aus den Geschehnissen der vergangenen Leben entstehen
neue Zusammenhange, neue Verbindungen wie Fortsetzungen, die sich
Mosaiksteinen gleich zu einem vollkommenen Bild erganzen und
zusammenfigen. Ich erkenne die Faden, die mich mit meiner
Ergéanzungshalfte, mit Ptahhotep und Atothis, mit Ima und Bo-Ghar
und noch mit vielen anderen Menschen durch Aonen verbinden,
erkenne, wie die Hoherstehenden uns, wir einander und den
Tieferstehenden in der Vergeistigung der Erde, im BewuBtwerden in der
Materie, im Korper, vorwartshelfen. Die Erfahrungen, die wir in den
vielen Leben einander bringen, dienen nur dazu, das BewuBtsein im
Korper zu erweitern und zu vertiefen. Die Korper, die wir beleben,
werden immer geistiger, immer schéner. Die Materie unserer
Erscheinungsformen, elastischer werdend, folgt immer mehr dem



Einweihung (511)

Willen und den Ausstrahlungen des Geistes, bis schlieBlich der Kérper
ein folgsamer Diener des Selbst wird und keinen einzigen Lichtstrahl
des Geistes mehr isoliert und zurlickhalt. Ich verstehe das Geheimnis
der Pyramide, denn jetzt bin ich selbst eine Pyramide geworden, die die
Materie - den Koérper - nur noch als festen Grund gebraucht, aber
fortwahrend das Goéttliche offenbart!

Dann wird alles um mich, Erde, Himmel und das ganze Universum, ein
einziges Feuermeer, ich sehe gigantische Flammen, die mich umringen,
einen Augenblick lang flihle ich, daB ich mit dem ganzen All vernichtet
werde, knisternde, prasselnde Blitze sausen durch meine Adern, durch
mein ganzes Wesen, das Feuer verbrennt mich, dann plétzlich kehrt
sich alles um: nicht ich bin es nunmehr, die im Feuer verbrennt,
sondern ich selbst bin dieses himmlische Feuer, das alles durchdringt,
alles belebt und verbrennt! Eine Lichtflut umgibt mich, aber diese
Lichtflut stammt aus mir. Ich bin die Quelle dieses Lichtes wie all
dessen, was ist. Die Erde ubt keine Wirkung mehr auf mich aus, ihre
Anziehungskraft, die mich gefesselt hatte, hort auf. Ich schwebe im
Nichts, mein Sein hat keine Grenze mehr, ich bin nunmehr derjenige,
der alles zu sich zieht, aber mich bindet nichts mehr - mich zieht nichts
mehr an ...

Ich suche diejenigen, die ich liebte, denn ich weiB3, daB sie nicht
vernichtet werden konnten, aber ich suche sie vergebens in dem Nichts
um mich. In der Leere gibt es nichts anderes als mich - so richtet sich
meine Aufmerksamkeit nach innen.

Und siehe! Ich besinne mich und erkenne, daB alles und alle in mir
leben! Das Universum ist in mir, denn alles, was ist, lebt in mir, alles,
was ist, bin ich, in allem, was ich liebe, liebe ich mich, und ich erkenne,
daB ich nur all das nicht zu lieben glaubte, was ich noch nicht in mir
erkannt hatte! Jetzt, da ich mich vollkommen erkenne, liebe ich alles



Einweihung (512)

und alle gleich, denn ich bin eins mit ihnen, ich bin «ich» im All, ich bin
All-eins!

Ich bin die Erflillung, das Leben, das strahlende, ewige, unsterbliche
Sein ... Es gibt keinen Kampf, keine Reue, kein Leiden mehr, es gibt
kein Vergehen, keine Endlichkeit und keinen Tod! In allem
Geborenwerdenden fange ich - der Unsterbliche - eine neue
Lebensform an, und in allem Sterbenden gehe ich - der Unsterbliche -
in mich zurlick, ich, das schaffende, erhaltende, alles erneuernde,
ewige gottliche Selbst.

Ich erkenne, daB Raum und Zeit nur an der Peripherie der sich mit
wahnsinniger Geschwindigkeit drehenden Scheibe der geschaffenen
Welt herrschen. Ich bin aber in mir die zeit- und raumlose Ewigkeit.
Und wahrend ich in mir ruhe, fille ich mit meinem ewigen Sein den
Raum und darin alles, was lebt:

ICH BIN DIE EINZIGE WIRKLICHKEIT,
ICH BIN DAS LEBEN, ICH BIN, DER ICH BIN!

Ich ruhe in mir und fuhle unendlichen Frieden ... Aber in diesem
Frieden erreicht mich ein Ruf, der mich in meinen verlassenen Korper
zurickzwingt. Ich richte den Scheinwerfer meines BewuBtseins auf ihn
und erkenne die Stimme, die zu meinem Wesen spricht, die
wohlbekannte, heiBgeliebte Stimme meines Meisters Ptahhotep. Er ruft
mich zurick ...

Und ich trete aus meinem himmlischen Selbst, um das Kleid des
personlichen «Ich» wieder anzulegen. Aber ich nehme mit mir das
BewuBtsein, wer ich bin ...

Ich bin wieder Mensch, aber ich trage das géttliche, bewuBt gewordene
Selbst - Gott - in meinem Herzen; von nun an wird es durch meine
Person handeln ... Und ich 6ffne langsam die Augen.



Einweihung (513)

Da begegnet mein Blick den tiefblauen, himmlischen Augen meines
Meisters Ptahhotep. Aus seinen Augen strahlen dasselbe Licht, dieselbe
Liebe und derselbe Frieden, wie ich sie in meinem erldsten, seligen
Zustand eben erlebte und wie ich sie jetzt in meinem Herzen trage.

Ich kann keinen Laut hervorbringen. Zwischen meinem Selbst und
meinem Korper finde ich noch keine Verbindung.

Ich brauche aber auch nicht mehr zu sprechen, denn ich weiB die
Gedanken und den Willen meines Meisters. Wir sind in der geistigen
Einheit, in Gott, alle eins!

Er legt seine Rechte auf mein Herz: da fihle ich, wie das Leben nach
und nach in den Korper zurlickkehrt. Ich atme tief, und durch meine
gefiihllosen Glieder dringt der erneuerte Lebensstrom. Mein Herz
schlagt wieder kraftig. Allmahlich werde ich wieder Herr (iber meinen
Korper.

Ptahhotep und sein Stellvertreter helfen mir dabei, im Sarge
aufzusitzen und langsam herauszusteigen. Ich stehe unsicher auf
meinen FiBen. Ptahhotep und der andere Hohepriester nehmen mich
bei den Handen und fihren mich aus der Nische heraus, in welcher der
Einweihungssarg steht. Da sehe ich, daB alle Eingeweihten des
Tempels, alle Priester und Priesterinnen versammelt sind im groBen
Saal, wo die Bundeslade steht, und feierlich auf mich warten. Jetzt, da
ich mit den beiden Hohepriestern heraustrete, empfangen sie mich mit
der heiligen Zaubersilbe, mit dem geheimen GruB der Eingeweihten:

«OM>» ...

Ich stehe im Kreise der Auferstandenen wie eine Neugeborene. Ich
habe denselben Koérper wie vorher, und dennoch bin ich ein neues
Wesen. Ich finde mich in einer neuen Welt: ich sehe alles nicht mehr
nur von auBen, sondern gleichzeitig das innere Wesen von allem, den



Einweihung (514)

Kern, um den die duBere Form aufgebaut ist, dem die auBere
Erscheinung nur als Offenbarung dient.

Ich stehe im Kreise der Auferstandenen. Mein inneres Wesen schwingt
im Ton des gottlichen Zauberwortes - des Mantrams - mit. Und mit
Hilfe dieser unbeschreiblichen Schwingung, in diesem Tonfall erlebe ich
auch in meinem koérperlichen BewuBtsein die géttliche Einheit des
Selbst mit all diesen Eingeweihten und mit dem All. Sie sind alle
gekommen, alle Priester und Priesterinnen, um mich nach meiner
Auferstehung zu begriiBen und die goéttliche Liebe mir zu bekunden. Da
steht auch mein Vater: Atothis, auch er tragt das einfache weiB3e
Gewand der Eingeweihten. Da ist der sanfte Meister Mentuptah, und da
ist mein lieber Bruder Ima. Wie ich sein edles Antlitz erblicke, lacheln
mich seine Augen an, und jene Traumbilder, die schwersten Priifungen
der Einweihung, die des «Allesaufgebens» und der «grausamen Liebe>,
tauchen in der Erinnerung auf! Ima, du Lieber, du Teurer, ob du weiBt,
daB du in meiner Einweihungsvision der Grund gewesen bist, daB ich
die allerschwerste Prifung bestand?

Die prachtvolle Gestalt einer dlteren Priesterin I6st sich jetzt aus dem
Kreise der Eingeweihten. Sie Uberreicht Ptahhotep ein Gewand, und sie
kleiden mich in mein Priestergewand ein. Dann Uberreicht sie
Ptahhotep den Kopfschmuck, das Zeichen der Eingeweihten, und Er
setzt mir den goldenen Reif auf. Mit dem Schlangenkopf endet das
Symbol der in schdpferische Lebensenergie umgewandelten,
vergeistigten Zeugungskraft - den ich hunmehr nicht nur als Kdénigin,
sondern als Eingeweihte mit Recht trage!

Nun bin ich eine Priesterin, auf dem untersten Grade der Priesterschaft.
Es liegt an mir, die héheren Grade stufenweise zu erreichen, bis ich
wulrdig bin, den Lebensstab gebrauchen zu durfen.



Einweihung (515)

Ptahhotep tritt auf mich zu, legt seine Hand auf meinen Kopf und
segnet mich. Dann nimmt Er mich bei der Hand und fiihrt mich zu den
Eingeweihten. Zuerst zum zweiten Hohepriester. Auch er legt mir seine
Hand auf und segnet mich. Dann trete ich vor meinen lieben Vater und
fihle, wie er die ganze Liebe seines Herzens durch die Hand auf mich
ausgieBt. Und so nahe ich mich jedem Eingeweihten nach seinem
Range, und alle segnen mich. Zuletzt trete ich vor Ima, der kurz vor
mir seine Einweihung empfangen hat. Er segnet mich auch, aber ich
fliihle, daB seine Hand zittert.

Dann fuhrt mich Ptahhotep zur Bundeslade. Ich knie nieder. Das erste-
mal in meinem Leben darf ich meine Hande auf sie legen. Ich flihle in
jedem Tropfen meines Blutes die feurige Kraft, die mich aus der
Bundeslade durchstromt. Ich atme tief bis in mein innerstes Wesen,
und jetzt, bei wachem BewuBtsein - im Korper -, erlebe ich die
Erfillung der paradiesischen Einheit, die Allmacht und Allwissenheit in
Gott ... Ich verstehe und erlebe den Sinn des Seins. Wohin ich den
Scheinwerfer meines BewuBtseins richte, wird Licht und Klarheit, und in
hellem Glanz stehen die letzten Wahrheiten vor meinen Augen. Ich
erlebe die unbegrenzte Macht, die mit der Lenkung der géttlich-
schopferischen Kraft in meinem Selbst liegt.

Ptahhotep nimmt mich wieder an der Hand und fihrt mich durch die
Raume, durch welche wir gekommen sind und durch die Felsentire in
den Tempel zuriick. Die Eingeweihten folgen uns langsam. Im Tempel
warten alle Neophyten auf uns, und jetzt erfille ich das erstemal meine
priesterliche Pflicht. Ich bleibe mit Ptahhotep vor dem Altar stehen, und
alle Neophyten kommen, einer nach dem anderen, meinen Segen zu
empfangen ... Und ich lege meine Rechte auf, und sie empfangen den
Segen in tiefer Andacht. Zuletzt nahen die Kinder der Neophytenschule,
darunter mein kleiner Adoptivsohn Bo-Ghar. Er kniet vor mir nieder,
schaut mich betend an, dann beugt er den Kopf und empfangt meinen
Segen.



Einweihung (516)

O Bo-Ghar, mein kleiner Bo-Ghar, welch merkwirdige Rolle hast du in
meinem Einweihungstraum gespielt ...

Damit endet mein erster Priesterdienst im Tempel. In dem kleinen
Raum, wo ich mich vor der Einweihung aufgehalten habe, 1aBt
Ptahhotep mich allein. Nach der vorgeschriebenen Zeit vollkommener
Ruhe darf ich von den leichten Speisen und Getranken genieBen.

Ich sitze lange auf meinem Lager und kann von den eigentiimlichen
Bildern meiner Einweihungstraume nicht frei werden. Welch
schreckliche Bilder! Was fiir ein Glick, daB diese Traume keine
Wirklichkeit sind und ich aufgewacht bin! Wie war es moglich, daB ich
Uberhaupt solche Bilder in mir getragen und folglich getraumt habe?
Diese Bilder konnen nicht Wirklichkeit werden! Es ist ausgeschlossen,
daB die Menschheit so tief sinkt, daB sie sich mit solcher Grausamkeit,
mit solch héllischen Mitteln toten sollte! Der Keller, der schreckliche
Schutzkeller meines Traumes! Und doch kenne ich das ewige Gesetz,
daB ein Lebewesen sich nur die Bilder vorstellen kann, die in
Wirklichkeit tatsachlich existieren kénnten! Was ein Mensch sich
vorstellen kann, kann auch verwirklicht werden! Sonst kénnte er es
sich nicht vorstellen!

Aber diese entsetzlichen Bilder! Riesenhafte Vogel, die mit
schrecklichem Dréhnen oft so hoch fliegen, daB man sie nicht mehr
sehen kann, die von Menschensdéhnen gelenkt werden und bdsartige
Eier auf die Erde werfen, die in groBem Umkreis alles zerstéren und
vernichten! Ich sah, wie diese Eier mit ohrenbetdubendem Larm riesige
Hauser zerrissen ... Ware das madglich?

Aber warum sollten die Menschensohne ihren Verstand in den Dienst
héllischer Sinnlosigkeit stellen?



Einweihung (517)

Und was flr merkwirdige Apparate sah ich und gebrauchte ich in
meinen Einweihungsvisionen? Ich hérte Menschenstimmen aus
unglaublichen Entfernungen sprechen, und auch mich hat man aus
derselben Entfernung gehort. Wie wiirde Ima lachen, wenn ich ihm
erzahlen wollte, daB die Menschen sich mit solchen Apparaten
verstandigen, anstatt den viel einfacheren Weg der telepathischen
Verbindung zu wahlen! Er wiirde sicher verlangen, ich solle ihm die
genaue Konstruktion dieses Apparates erklaren. Und das kdnnte ich
nicht! Aber ich kdnnte auch nicht die innere Konstruktion des
Lebensstabes und der Bundeslade beschreiben, so daB man sie nach
meinen Angaben konstruieren kénnte, und dennoch existieren sie! Und
so weiB ich auch, daB auch dieser Fernsprechapparat existieren kann!
Und Ima! Du reiner, treuer Diener Gottes, du muBtest in meinem
Traum auch einen eisernen Vogel lenken! Du und all die schénen,
gesunden, jungen Manner, wie bezaubert, wie verhext seid ihr
scharenweise weggegangen, um euch téten zu lassen oder um andere
zu téten ... Wie konntet ihr mitmachen, wie konntet ihr solch
unmenschlichen Befehlen folgen?

Und wer war der Mann mit den brennenden Augen, der in meinem
Einweihungstraum «mein Mann» war? ... Wie nahe ist er im Traum
meinem Herzen gestanden, er war wirklich meine Erganzungshalfte. Er
war mein bester Freund! Und dennoch wuBte er nicht, wer ich bin, und
auch ich weiB jetzt nicht, wer er ist.

Und so erlebe ich jedes einzelne Bild meiner Einweihungstraume
wieder. Ich erkenne, wer in jenen Bildern meine Eltern, Geschwister,
die vielen Freunde und Feinde in meinem jetzigen Leben hier in
Agypten waren. Oft muB ich iber die merkwiirdigen Zusammenhé&nge
lacheln ...

Es wird Abend, und der Tag endet mit einem Festmahl, an welchem alle
Priester, Priesterinnen und Neophyten teilnehmen. Der Pharao ist auch



Einweihung (518)

gegenwartig, und da bei einem Einweihungsfest die Angehdrigen des
Eingeweihten anwesend sein diirfen, ist auch meine liebe Menu da! Wie
ich in den Garten trete, lauft sie, was sie mit ihrem dicken Kérper nur
laufen kann, strahlend auf mich zu, umarmt mich und schluchzt
erschittert in meinen Armen: «Oh! DaB du lebst! Und sage: wirst du
mich weiter lieben?» fragt sie unter Tranen, «auch als Priesterin wirst
du mich lieben? Darf ich weiter bei dir bleiben?»

Ich streichle ihr altes Kopfchen und beruhige sie: «Menu, Menu,
natirlich liebe ich dich und darfst du bei mir bleiben. Jetzt bindet mich
noch gréBere Liebe an dich.»



Als Priesterin

Die Priesterinnen im Tempel haben entsprechend ihren verschiedenen
Fahigkeiten verschiedene Aufgaben. Manche unterrichten die
Tempeltanzerinnen. Andere helfen im heiligen Schlaf unruhigen Seelen,
die nach dem Tode noch in der irdischen Atmosphare umherirren, auf
ihrem Wege weiter. Ohne Hilfe wiirden sie noch Jahrhunderte, vielleicht
sogar Jahrtausende stagnieren, weil sie ohne Sinnesorgane keine
Gelegenheit haben, Erfahrungen zu sammeln oder mit anderen Wesen
in einen Kontakt zu treten. Sie sind in sich eingeschlossen und finden
keinen Weg des Weiterkommens. Die Priesterinnen suchen diese
unruhigen Seelen auf, durchdringen ihr Wesen mit der Kraft der Liebe,
und dank der inneren Identitat bestrahlen sie ihr BewuBtsein mit Ideen,
die ihnen dann zu einer Lésung aus ihrem Zustand verhelfen. Die
Aufgabe dieser Priesterinnen ist also zweifach: Sie helfen den
umbherirrenden Seelen vorwarts und reinigen damit gleichzeitig die
irdische Atmosphare.

Es gibt Priesterinnen, die die Jugend, den Nachwuchs gesunder,
geistiger und schéner Gestalten, in die kérperliche Liebe einweihen. Sie
lehren die jungen Manner, den Trieb durch die Kraft des Geistes zu
veredeln und eine héhere seelische Verbindung - ein Sakrament - zu
erstreben. Sie weihen auch die heiratenden jungen Manner in diese
geheiligte Kraft ein, die dann diese Energie in der Ehe ihren Frauen
weitergeben und so edle Kinder zeugen.

SchlieBlich erfullen bestimmte Priesterinnen dieselben Aufgaben wie die
Priester. Sie fuhren Neophytengruppen, geben Anleitungen zu



Einweihung (520)

Konzentrationsiibungen, empfangen Menschen, die in irgendeiner
Angelegenheit Ratschlage brauchen, und wenn diese Priesterinnen den
héheren Grad der Priesterschaft erlangen, dirfen sie mit dem
Lebensstab auch Kranke heilen. Auf diesem Wege kann eine Priesterin
Hohepriesterin werden. Ich bin dieser Gruppe zugeteilt.

Ich liebe meine Aufgabe sehr! Es ist wunderbar, mitzuerleben, wie die
Seele meiner Schiler und Schiilerinnen sich nach und nach entfaltet
und das Goéttliche in ihnen sich offenbart. Ich sehe hier eine lebendige
Illustration zu dem undurchsichtigen Wiirfel, der allmahlich durchsichtig
wird und das gottlich-schépferische Prinzip durchscheinen 1aBt.
Tagtaglich erlebe ich dies mit meinen lieben Neophyten, denen ich
beistehe. Ich beschdftige mich auch gerne mit Menschen, die den
Tempel aufsuchen, um sich in ihren seelischen oder auch kdrperlichen
Problemen beraten zu lassen. Ich empfange sie in meiner kleinen Zelle,
die mir Ima damals, als ich das erstemal in den Tempel kam, Gberlief3.
Da zeigen mir die Menschen ihr «anderes» Gesicht, das niemand sieht,
oft sie selbst nicht. Ich sehe dies innere Gesicht bei jedem Lebewesen,
und es ist sehr lehrreich, zu héren, welche Erfahrungen, was fir
Erlebnisse und Geschehnisse dies innere Gesicht nach dem Gesetz von
Aktion-Reaktion geformt haben. Oh, wenn alle Menschen ihr Inneres
sehen kdnnten, wiirden sie einander nie hassen, wiirden sie
voreinander nie Angst haben! Es gibt keinen schlechten Menschen! Sie
fligen einander oft Schlechtes, Grausames zu, weil sie glauben, daB der
andere ihnen Schlechtes antun will, und sie verteidigen sich schon zum
voraus aus lauter Angst. Damit geben sie einen wirklichen Grund, so
daB der andere die Oberzeugung bekommt, daB sie schlechten Willens
sind. Wenn man jedoch jeden der beiden Uberzeugen kdnnte, daB
beide keinen schlechten Willen, sondern nur Angst voreinander haben,
so wirden sie einander erleichtert die Hand reichen. Die Menschen sind
unwissend und blind, sie sehen einander nicht, und das gibt den Grund
zu all den Feindseligkeiten und allem Unglick auf Erden. Es gibt nichts



Einweihung (521)

Schoneres, als die blinden Augen 6ffnen zu kdnnen und zu sehen, wie
in ihrem Blick der Glanz des Verstehens, des Wissens aufleuchtet.

AuBer dieser Arbeit darf ich gegenwartig sein, wenn Ptahhotep oder
sein Stellvertreter mit dem Lebensstab die Kranken heilt. Am friihen
Morgen kommen die Kranken, oder ihre Angehérigen bringen sie in den
Tempel, und Ptahhotep lenkt neue Lebenskraft in die kranken Korper.
Ich schaue oft zu, wie der Lebensstab gebrochene Knochen oder
entsetzliche Wunden in einigen Sekunden vollkommen heilt und
héchstens eine kleine Knochenverdickung oder eine Narbe die Stelle
der Verletzung zeigt. Wie man Metallstiicke durch Erhitzung zu einem
Stlick zusammenschweiBt, so verldten sich gebrochene Knochen durch
den Lebensstab wieder, und tiefe Wunden in Muskeln, Sehnen, Adern,
Nerven und Haut wachsen wieder zusammen. Ebenso rasch heilt der
Lebensstab die schwersten Entzindungen der Lungen, Nieren oder
anderer Organe. GroB ist die Gnade Gottes, daB Er den Menschen dies
Mittel des Wiedergesundwerdens geschenkt hat.

AuBer meiner Arbeit im Tempel erfiille ich weiterhin die Pflichten der
Frau des Pharao. Ich sitze neben meinem Vater bei festlichen
Empfangen oder bei 6ffentlichen Feierlichkeiten wie friher und
beobachte die Hofleute und all die Menschen, die zu diesen Festen
erscheinen. Oft kommen Boten von fremden Landern, die ganz anders
sind als die Menschensdhne bei uns. Sie haben eine andere Hautfarbe,
eine andere Kopfform, eine ganz andere Gestalt und strahlen auch
andere Krafte aus. Sie bringen oft wunderbare Dinge als Geschenke,
die wir in diesem Lande nicht kennen. Tiere, die ich nie gesehen habe,
Edelsteine, Stoffe, gebrannte und prachtvoll bemalte GeféaBe. Vater hat
schon Kinstler aus diesen fernen Landern holen lassen, damit sie
unsere jungen Schiler im Tempel ihre Kiinste lehren. Von hier sind
hochbegabte Gelehrte und Kiinstler wieder in diese fernen Lander
gereist, um unsere Wissenschaft und Kunst dorthin zu tragen. Vater
sagte mir, daB wir auch einmal diese groBen Léander besuchen werden.



Einweihung (522)

Seit der Einweihung darf ich allein mit den Léwen Wagenfahrten
unternehmen. Die Fahigkeit, den eigenen Willen in die Nervenzentren
anderer Lebewesen zu lenken und sie vollkommen in meiner Macht zu
haben, wurde mir durch die Einweihung zuteil. Ich beherrsche jetzt
diese aktiv gewordenen Nervenzentren, die bei den Menschenséhnen
noch latent sind, und kann so durchdringende Willensstrahlen
aussenden, daB sie ein anderes Lebewesen in ein unbewuBtes
Werkzeug meines Willens umwandeln. Das allerhéchste Geschenk
Gottes ist aber das Selbstbestimmungsrecht des Menschen, und das
darf niemand verletzen. Es ware schwarze Magie! Folglich brauche ich
die Macht meines Willens nie gegenliber einem Menschen. Wie leicht
ware es oft, einem Menschen aus einem schweren Problem
herauszuhelfen, wenn ich ihn mit meinem Willen erfillen dirfte! Die
Verantwortung wirde ich damit auf mich nehmen, und die L6sung des
Problems ware nicht sein, sondern mein Verdienst. Damit wirde ich
ihm die Gelegenheit nehmen, eine Prifung zu bestehen. Jeder Mensch
muB seine Probleme selber I6sen, denn nur dadurch kann er
Erfahrungen sammeln, seine Willenskraft entwickeln und den Horizont
seines BewuBtseins erweitern.

Die Tiere sind unmittelbar den Naturkraften unterworfen, sie fihren
den Willen der Natur automatisch aus und besitzen keine
Selbstbestimmung. So darf ich meine Lowen vollkommen meinem
Willen unterordnen. Herrlich, wie diese wunderbaren Tiere meine
Gedanken unverzuglich in die Tat umsetzen. Sie reagieren auf die
leiseste Regung meines Willens, so daB ich oft das Gefuhl habe, als ob
sie genau so zu meinem Selbst gehéren wirden wie meine Hande oder
FlBe. Dasselbe goéttliche Selbst ist das Leben jedes Lebewesens, und
die «Liebe» der Tiere ist nichts anderes als das unbewuBte Streben,
diese Einheit des Selbst auf der niedrigen, kérperlichen
BewuBtseinsstufe zu verwirklichen. Auch das noch unbewuBte Kind will
diese Einheit und Identitat ganz einfach damit verwirklichen und
erleben, daB es alles in den Mund nehmen oder essen will. Denselben



Einweihung (523)

Instinkt haben die Tiere. Die Einheit, das heiBt, die Liebe zwischen mir
und meinen Léwen, ist so groB, daB sie meine Hand, sogar meinen
Kopf in den Rachen nehmen wollen und so tun, als ob sie mich fressen
wollten. Sie beiBen selbstverstandlich nicht, das Spiel ist nicht ernst.
Aber ich verstehe, daB diese Tiere, wenn sie zum Beispiel eine Gazelle
fressen, nur ihrem Streben nach der Einheit folgen.
Selbsterhaltungstrieb hat also dieselbe Urquelle wie der
Arterhaltungstrieb: das Streben nach dem géttlichen Einheitszustand.
Darum sind auch die Manifestationen beider Triebe miteinander so eng
verbunden und vermischt. Die Natur nitzt dieses Urstreben nach
Einheit mit der Triebkraft aus, um neue Nachkommen zu schaffen, mit
Hunger verbunden, um den Kdérper zu erhalten. Darum schmeckt den
Léwen das Fleisch, das sie von ihrem Pfleger bekommen, nie so gut, als
wenn sie ihren Drang nach Ureinheit im Jagdeifer und im Losstlirzen
auf ein lebendiges Tier ausleben kénnen. Sie genieBen das Einswerden
mit dem Lebendigen - mit dem Leben selbst -, mit Totem kdnnen sie
jedoch nur den Hunger befriedigen, nicht aber das Streben nach
Einheit.

Ich beschaftige mich gerne mit meinen Léwen. Es ist so spannend, zu
beobachten, wie diese prachtvollen Tiere alle Eigenschaften des
gottlichen Ra (Sonne), auf die tierische Ebene transformiert,
offenbaren. Wie in allem, was ich tue oder sage, stimmt auch in der
Freude an den Léwen der kleine Bo-Ghar mit mir berein. So wie mich
einst Vater mit unendlicher Geduld unterrichtete, wie ich mich in dem
dahinjagenden Wagen aufrecht halten solle, so belehre ich jetzt den
Knaben. Er ist auch darin sehr gewandt, macht instinktmaBig die
richtigen Bewegungen, und schon nach kurzer Zeit kann er mich sogar
auf langere Fahrten begleiten.

In ruhigeren Zeiten begleite ich Vater wieder in das kleine Ferienhaus
am Meer. Bo-Ghar kommt mit, und wir genieBen zu dritt die Freuden
des Meeres. Vater beschaftigt sich auch gerne mit dem kleinen Knaben.



Einweihung (524)

Es ist eine Freude, wie sich seine reine Seele gleich einer prachtvollen
Blume entfaltet. Einmal betrachtet Vater lange Zeit Bo-Ghar, dann ruft
er ihn zu sich, und wie das Kind zu ihm lauft, fragt er ihn: «Nun, Bo-
Ghar, willst du mein Mitarbeiter werden?»

Bo-Ghar wirft sich in seiner ganzen Lange vor meinem Vater hin, und
mit zusammengelegten Handen sagt er in tiefster Andacht: «Herr, ich
werde mein ganzes Leben der Aufgabe widmen, die du mir geben wirst,
um ihrer wirdig zu werden.»

Vater streichelt das Kopfchen des Jungen: «Steh auf, Bo-Ghar. Du
wirst in dem groBen Werk der Erlésung der Erde mit uns arbeiten. Tue
nur, was deine Lehrer im Tempel sagen, und du wirst einmal unser
Mitarbeiter werden ... Stehe auf, du brauchst dich vor mir nicht auf die
Erde zu werfen.»

Bo-Ghar steht auf und kann seine Freude nicht zuriickhalten. Er springt
wie ein kleiner Affe umher, dann will er sich wiirdig benehmen wie ein
Erwachsener, der das Vertrauen meines Vaters verdient. SchlieBlich
lauft er ans Meer, um Muscheln zu suchen.

Als ich mit Vater allein bin, frage ich: «Vater, sieh, ich habe die
Einweihung bekommen, und wenn ich mich Uber die Ebene der Zeit
hebe, sehe ich Zukunft und Vergangenheit ebenso wie ihr, nur in bezug
auf meine eigene Person kann ich die Zukunft noch immer nicht
erkennen. Warum ist das so? Die Zukunft ist mir nur insofern wichtig,
um mich in ihr bis zum letzten, allerhéchsten, géttlichen Grad zu
entwickeln. Doch erklare mir, warum sehe ich die Zukunft aller
Menschen, nur eben die meine nicht? Nebel steht vor meinen Augen,
wenn ich mein BewuBtsein in die Zukunft richte.»

Vater schaut mich an, lachelt und wartet.



Einweihung (525)

Ich léchle zuriick und antworte ihm in Gedanken. Wir verstehen
einander. Sein Blick sagt mir: «Warum fragst du? Wenn du die Zukunft
nicht siehst, so muB das so sein, damit du deine Aufgabe richtig
erfullen kannst. Denke nicht daran, sondern tue alles, um aus eigener
Kraft den héchsten Grad, den du in der Einweihung mit Hilfe
Ptahhoteps erlebt hast, zu erreichen.»

Wenn unsere Pflichten uns nach der Stadt zurilickrufen, verstreichen die
Tage wie friher, teilweise im Tempel, teilweise im Palast. Meine Arbeit
tue ich sehr gern. Sie befriedigt mich vollkommen, dennoch trage ich
den ganzen Tag Uber in mir die Freude, daB ich mich nach meinen
Pflichten in mich - in Gott - versenken kann. jedesmal entschlieBe ich
mich, daB ich den allerhéchsten Grad aus eigener Anstrengung
erreichen will, und komme tatsdchlich der vollkommenen Erflillung
immer naher, und doch stehe ich jedesmal, wenn ich in mein
persdnliches BewuBtsein zurlickkehre, enttauscht auf. Die letzte
Wirklichkeit, die ich in der Einweihung erlebte und deren Erinnerung in
meiner Seele unausldschlich brennt, habe ich auch diesmal nicht
erreicht. Mein einziger Trost ist dann, daB ich abends mit Ptahhotep die
Abendandacht miterlebe.

Ptahhotep, sein Stellvertreter, die Priester und Priesterinnen, alle
Eingeweihten, versammeln sich abends, bei Sonnenuntergang, im
Tempel. Wir sitzen in einem Kreise, so daB Ptahhotep und sein
Stellvertreter einander gegentibersitzen und zwei Pole bilden. Wir
Ubrigen bilden rechts und links je einen Halbkreis. Es braucht eine
gewisse Zeit, den seelischen Kdrper von den Unreinheiten zu befreien,
die wir, wahrend wir mit Menschensdéhnen in Beriihrung kommen,
unvermeidlich aufnehmen. Dann reicht Ptahhotep seine gesegneten
Hande seinen Nachbarn, auch wir alle reichen einander die Hande und
schaffen auf diese Weise einen Stromkreis, durch den Ptahhotep und
sein Stellvertreter den Strom des allerhdchsten, goéttlichen Grades in
unsere Korper leiten. Das hilft uns, den allerhéchsten



Einweihung (526)

BewuBtseinszustand der géttlichen Einheit zu erleben. Auf diese Weise
entwickelt sich die Widerstandskraft unserer Nerven viel schneller, als
wenn wir nur unsere eigenen Energien erleben wiirden. Den Inhalt und
den Sinn meines ganzen Lebens bedeuten diese Augenblicke der
Seligkeit, die ich jeden Tag wahrend der Abendandacht erlebe!

Oh Gott! Gib mir Kraft, daB ich Dich mit meinem BewuBtsein aus
eigener Anstrengung erreiche!



«Wir werden uns noch wiedersehen»

Eines Tages bereitet sich der Hof auf einen feierlichen Empfang vor.
Vater hatte vor einiger Zeit seinen Heerflihrer Thiss-Tha in Begleitung
vieler Notabilitéaten mit einer groBen Truppenmacht und Schiffen voller
Geschenke und Tauschwaren in ein fernes Land gesandt. Der Herrscher
dieses Landes empfing unsere Boten lUberaus herzlich, und nach kurzer
Zeit sandte er seine eigenen Truppen, ebenfalls mit Geschenken und
Tauschwaren, in unser Land. Heute wird die Ankunft dieser fremden
Truppen gefeiert.

Menu kleidet mich in mein Festkleid, und Roo-Kha bringt mit den
ublichen Zeremonien den Kéniginnenschmuck. Dann fiihren mich die
zwei Altesten zu Vater, und wir schreiten durch die langen
Saulengange, in Begleitung des ganzen Hofes, auf die Palastterrasse.
In der Mitte der Terrasse, auf dem goldenen Thron, nimmt der Pharao,
in seiner Wirde und mannlichen Schénheit, Platz, zu seiner Rechten
sitzt sein Audienzléwe, und zu seiner Linken, etwas nach vorne,
beinahe am Rande der Terrasse, steht mein Thronsessel. Neben uns,
rechts und links, stellen sich die Vornehmen des Landes in der
Reihenfolge ihres Ranges auf.

Dann beginnt das Fest. Die Truppen des fremden Landes marschieren
in einem festlichen Zug auf. Ihr Fihrer tritt mit seinem Gefolge vor die
Terrasse, beugt sich mit vorgestreckten Armen tief, bis zur Erde, vor
uns, halt eine schéne Rede in unserer Sprache, um zu zeigen, daB sie
eine langdauernde Verbindung mit uns wiinschen. Dann [aBt er die
Geschenktrager vortreten, um die Geschenke zu Uberreichen.



Einweihung (528)

Ich beobachte die Szenen von oben und sehe mir die Manner aus dem
Gefolge des Flhrers - lauter prachtvolle Menschen - in prunkvollem
Festgewand und in Kampfausristung an, die vor der Terrasse sich
aneinanderreihen. Die Fremden sind groBe, starke, stémmige und sehr
muskuldése Ma@nner. Bei uns sind nur die Abkdmmlinge der Séhne
Gottes so hochgewachsen und kraftig wie diese fremden Soldaten, aber
viel schlanker, biegsamer und elastischer. Ptahhotep, Vater und noch
einige aus dem Stamme der Séhne Gottes, wie auch Ima, Mentuptah,
Imhotep und auch einige Priesterinnen haben prachtig kraftvolle
Gestalten, sie sind aber majestatisch wiirdig und durchgeistigt. Sie
wirken nicht so robust und tierisch kérperlich wie diese Fremden. Nie
habe ich solche Menschen gesehen. Sie gefallen mir nicht! In unserem
Lande bin ich daran gewdhnt, besonders bei den Nachkommen der
Sohne Gottes und auch bei der schon stark gemischten Rasse, daB die
Gesichtsziige fein und geistig sind, nicht unregelmaBig und tierisch wie
die Gesichtsformen dieser Fremden. Besonders die Ohren! Unsere
Ohren sind klein, schmal und schon gezeichnet, das Ohrlappchen
freistehend. Die Fremden haben breite, groBe Ohren mit
angewachsenen Ohrlappchen, den Affen @hnlich. Und was hier
vollkommen unbekannt und sehr sonderbar auf uns wirkt, ist, daB die
Fremden rote Haare haben! Sie sind auch sehr haarig, ihr Gesicht ist
voller Haare, aber auch ihre Hande, Arme und FuBe sind mit vielen
Haaren bedeckt, die im Sonnenschein wie goldene Faden gléanzen. Sie
sind selbstbewuBt und selbstsicher. Wenn sie sprechen oder lachen,
zeigen sie schone, weiBe, aber sehr starke Zahne. Auch das wirkt auf
mich tierisch! Sie strahlen groBe Kraft aus, aber nicht geistige Kraft.
Nein! Sie gefallen mir nicht!

Ich sehe, daB die Fremden uns ebenso sonderbar finden wie wir sie.
Wir gefallen ihnen auch nicht. Ich sehe, daB ihre Augen fir den Geist
noch nicht gedffnet sind. Sie sehen die vergeistigt schénen, feinen
Formen nicht, sie sehen nur, daB die Menschen bei uns kleiner sind als
sie, und ich sehe ihre Gedanken, daB sie verachtlich Gber unsere Rasse



Einweihung (529)

denken. Ich bin daran gewohnt, daB das Feuer der Bewunderung in den
Augen aufleuchtet, wenn mich ein Mann erblickt. Diese Fremden
bewundern mein Gewand, meine Schmucksachen, aber daB ich schon
bin, bemerken sie gar nicht! Ich sehe sehr gut, wie sie auf mich - auf
die Konigin dieses Landes - neugierig sind und mich bei jeder
Gelegenheit anschauen, aber sie wissen nicht, daB ich schén bin! Ja,
ich erbte die kleine Gestalt meiner Mutter, aber die Schénheit einer
Frau hangt doch nicht von ihrer GréBe ab! Diese Manner aber, diese
fremden Kampfer, finden eine Frau nur dann schén, wenn sie groB und
fleischig ist. Ich beobachte mich wie immer: ist vielleicht die Eitelkeit in
mir erwacht? Nein! Das steht mir ferne! Mir gefallt nur nicht, daB sie so
unwissend, unreif und roh sind wie bei uns nur die Menschenséhne der
niedrigsten Klasse. All diese Fremden sind so unkultiviert, ihre Fihrer
und auch die Vornehmen, die sie begleiten. Da steht unter anderen
einer gleich unmittelbar unterhalb der Terrasse vor meinem Sitz. Er
muB ein hoher Offizier sein, denn er ist in der unmittelbaren Begleitung
ihres FUhrers erschienen. Jetzt steht er da mit einer Gruppe Soldaten
und schaut mich ununterbrochen an. Aber in seinen Mundwinkeln sitzt
ein geringschatziger Ausdruck. Sein Benehmen ist wirklich nicht
vornehm. Wie darf ein Mann eine Frau so keck und frech anstarren?!
An unserem Hof ist nur Roo-Kha so frech, aber sein Blick kann und will
auch die Bewunderung flir meine Schénheit nicht verbergen. Dieser
Fremde schaut mich aber nur frech an, ohne die geringste
Bewunderung! Ich lasse aber dennoch die Eitelkeit in mir nicht wach
werden. Ich gebe schon acht und halte mich unter stéandiger Kontrolle!

Ich drehe mich weg. Ich sehe weiter den Feierlichkeiten zu. Ich
verfolge mit groBtem Interesse die verschiedenen Kampfspiele, die die
fremden Soldaten vorfihren. Das muB ich zugeben, diese Manner
haben eine kdrperliche Kraft, die bei uns unbekannt ist. Diese Rasse
stammt aus der Nachkommenschaft eines halbblitigen Sohnes Gottes,
der die hohe, gottliche Kraft seines Vaters nicht in seinem Geiste,
sondern in seinem Blut offenbarte und ein Riese wurde. Seine



Einweihung (530)

Nachkommen kreuzten sich mit den Urmenschen und entwickelten eine
groBknochige Rasse mit enormer Muskelkraft. Sie sind bei weitem nicht
so geschickt und elastisch wie unsere Kadmpfer, dagegen leisten sie
Kraftstiicke, zu welchen unsere Manner unfahig waren. Wahrend dieser
Schaustellungen blicke ich dennoch immer wieder zu diesem frechen
Fremden hinunter. Er schaut unermidlich herauf. Eigentlich ware es
eine wirklich schéne Aufgabe, solch einen unkultivierten, sonderbaren,
rothaarigen Fremden in die Geheimnisse des Geistes einzufiihren, seine
inneren Augen nach und nach zu 6ffnen, daB er nicht nur das Fleisch
einer Frau, sondern auch die Schonheit ihrer Geistigkeit bemerkt!

Es vergehen mehrere Tage, ich kann nicht in den Tempel, so sehr bin
ich von dem Besuch der fremden Gaste im Palast in Anspruch
genommen. Ein Fest folgt dem anderen. Vorfiihrungen, Ausfliige und
Festessen, und selbstverstandlich muB ich meine Pflicht neben Vater,
neben dem Pharao, erfillen und mit ihm reprasentieren. Menu ist in
ihrem Element, sie kleidet mich mit Wonne in immer neue, noch
schonere und prachtvollere Gewander. Bo-Ghar aber ist verbittert und
ungltcklich, weil ich jetzt fur ihn gar keine Zeit habe. Roo-Kha
erscheint haufig mit seinen Schmucktragern, um mir stets neue
Prachtstlicke der Juwelierkunst zu bringen. Ich trage all dies aus
Pflicht, dennoch betrachte ich mich in meinem groBen Silberspiegel voll
Neugierde: was wird der Fremde zu meinem neuen Gewand und zu
dem neuen Schmuck sagen? Besonders als Vater und ich und der
ganze Hof, um unsere freundliche Gesinnung zu bekunden, in der
Tracht der fremden Gaste erscheinen. Ach! Ich muB lachen, wie
merkwurdig Vater in der sonderbaren Bekleidung aussieht! Und ich?
Wird mich der rothaarige Fremde auch in diesen Kleidern nicht schén
finden?

Denn ich kenne «ihn» schon! Vater hat mir seinen Fiihrer und auch alle
Vornehmen, also auch ihn, vorgestellt, und taglich bin ich jetzt in der
Gesellschaft der fremden Gesandten. Der Herrscher ihres Landes hatte



Einweihung (531)

fur die Expedition in unser Land lauter Manner ausgewahlt, die unsere
Sprache in kurzer Zeit erlernt hatten, und so kénnen wir uns mit den
Gasten sehr angenehm unterhalten. Nur wenn ich mit diesem fremden
Gast zusammen bin, der mich damals, bei dem Empfangsfest, so
angestarrt hat, stért es mich, und ich bekomme immer Herzklopfen,
daB er genau dieselbe Stimme hat wie die in Nebel gehlillte Gestalt
meines Einweihungstraumes! Wie sonderbar!

Die Fremden sind eigenartige Leute. Unkultiviert und ungelehrt, aber
gar nicht dumm! Sie sind ganz eng mit der Natur verbunden, und ohne
daB sie die inneren, schopferischen Gesetze und das Wesen der Dinge
verstandesmaBig kennen wiirden, wissen sie viel davon aus eigenen,
unmittelbaren Erfahrungen und Erlebnissen. Es ist merkwiirdig, zu
beobachten, daB dieselbe Wahrheit, die wir durch innere Betrachtung in
unserem Geiste klar sehen, im BewuBtsein dieser Fremden als Glaube
und - Aberglaube erscheint! Wenn sie die Quelle und Ursache einer
Kraft nicht kennen, stellen sie sich vor, daB sie von einem unsichtbaren
Wesen stamme, und ihre eigenen Vorstellungen nennen sie dann: Gott.
Und sie beharren starrkdpfig auf ihren Vorstellungen, auf ihren
imaginierten Marchen lUber ihre «Gdétter». Sie wollen alles besser
wissen. Wenn man ihnen aber die Wahrheit und die Tatsachen erklaren
will, schiitteln sie den Kopf und lachen Uberlegen. Selbstverstandlich
darf ich von den Geheimnissen des Tempels nichts erwdhnen, dennoch
wollte ich dem Fremden die Krafte, die bei einem Gewitter Blitz und
Donner verursachen, erklaren. Ich durfte nicht erwahnen, daB die
Hohepriester mit der Bundeslade in der Pyramide Blitz und Regen
erzeugen, denn ohne dies wirde von selber nie Regen fallen, und aus
dem Lande wiirde ein vollkommen unfruchtbarer Erdteil. Ich versuchte
ihm aber zu erklaren, daB der Blitz aus der Begegnung zweier
entgegengesetzter Krafte stamme und daB er dieselbe Erscheinung
selbst hervorrufen kdnne, wenn er zwei Steinstlicke stark aneinander
schlage. Da lachte er liberlegen und sagte, daB der Blitz der Pfeil des
«Hauptgottes» sei und daB er sehr gut wisse, daB3 in gewissen Steinen



Einweihung (532)

kleine «xDamonen» wohnen, die, wenn man sie stére, bése werden und
kleine Blitze herausschleuderten. Aber von der wahren Erklérung dieser
Erscheinung wollte er nichts wissen. Im Grunde genommen ist es kein
Unterschied, ob ich den Blitz als den «Pfeil des Hauptgottes» oder «die
Begegnung positiver und negativer Krafte» nenne, aber wenn diese
Leute auf ihrem Aberglauben und auf ihren Vorstellungen Utber nicht
existierende Gottheiten beharren, werden sie die Naturkrafte nie
beherrschen lernen, sondern bleiben eben die Sklaven ihres
Aberglaubens. Ich habe es mit meinen Erklarungen verschiedener
Naturerscheinungen bei dem Fremden so weit gebracht, daB er sich,
wenn er sie auch nicht glaubt, dennoch fiir weitere Erklarungen
interessiert. Er wirde sich gerne von mir unterrichten lassen, sagte er.
So wird er jeden Tag im Tempel erscheinen, und ich werde ihn in den
niedrigsten Grad des Wissens einweihen.

Nach Sonnenuntergang kleidet mich Menu in mein
Priesterinnengewand, und ich gehe tief verschleiert in ihrer Begleitung
in den Tempel. Ein Neophyt hat den Fremden in meine kleine Zelle in
der Tempelwand begleitet, dort wartet er auf mich. Menu bleibt im
Tempelhof, und ich trete in meine Zelle. Da steht der Fremde schon! Er
lehnt sich in der Ecke an die Wand und schaut mit seinem Uberlegenen
Lacheln auf mich. Mich argert immer dieses Lacheln! Wie traut er sich,
mich so anzuschauen? In keiner Hinsicht ist er mir Gberlegen, nur seine
Unwissenheit 1aBt ihn glauben, daB er, weil er korperlich viel groBer
und kraftiger ist als ich, mir in jeder Hinsicht Uberlegen sei. Er weil
natlrlich nicht, daB die Kraft des Geistes liber allem steht. Aber ich will
es ihm zeigen! Ich werde diesen frechen, rothaarigen Riesen mit der
Kraft meines Geistes besiegen, so da3 er mir mit all seinen
kdérperlichen Kraften unterliegen wird.

Der Fremde verbeugt sich tief, aber ich sehe, daB er es ohne
Uberzeugung tut. Hier im Lande betet mich das Volk an. Sie wissen,
daB ich eine eingeweihte Priesterin - die Dienerin Gottes - bin. Der



Einweihung (533)

Fremde weiB auch, daB ich Priesterin im Tempel bin, aber er weil3
nicht, was «Einweihung» bedeutet. Er weiB nicht, daB unser Wissen
kein auf menschlichen Vorstellungen gegriindetes «Fir-wahr-halten»,
keinen «Glauben», sondern das Erkennen der Wahrheit, das géttliche
Allwissen, bedeutet! Ich werde aber seine Augen 6ffnen, ihn in das
Geheimnis des Menschen und des Weltalls, in das Geheimnis der
ganzen Schoépfung, einfuhren.

«Wenn du wahres Wissen erlangen willst», sage ich ihm, «muBt du
zuallererst dich selbst kennen lernen. Du muBt wissen, was du selbst
bist. Denn wenn du dich selbst kennen lernst, wirst du entdecken, dal3
alle Wahrheiten in deinem eigenen Wesen verborgen liegen, folglich
lernst du mit der Selbsterkenntnis gleichzeitig alle Geheimnisse der
Welt kennen. LOse also zuerst das groBe Geheimnis, das groBe Ratsel
unserer Sphinx: den Menschen selbst! Du muBt erkennen, was du
bist!»

Der Fremde schaut mich zuerst aufmerksam an, dann féngt er an zu
lacheln.

«Ich soll kennenlernen, was ich bin? Das weiB ich aber schon langst!
Wie ware das ein so groBes Geheimnis? Es scheint aber, oh Kénigin,
daB du nicht weiBt was ich bin, und deshalb sage ich dir: ich bin ein
Mann!» Und er lacht laut und herzlich, daB er alle seine groBen weien
Zahne zeigt.

Ach! Er ist wie ein groBes Kind! Er lacht so mitreiBend, daB ich selbst
auch lachen muB.

«Ich weiB sehr gut, daB du ein Mann bist ...», sage ich, aber ich kann
den Satz nicht beenden, weil der rote Riese mir ganz unartig ins Wort
fallt: «Konigin, es scheint mir, daB du nicht nur das nicht weiBt, daB ich
ein Mann bin, sondern daB du tberhaupt nicht weiBt, was ein Mann ist.



Einweihung (534)

Ich bin kein Priester und kann die Gedanken nicht so lesen, wie ihr es
koénnt, aber ich kenne die Frauen, und ich sehe, daB du noch etwas
Uberhaupt nicht weiBt - oder hast du es vollkommen vergessen -, und
das ist: was du bist! DaB du eine Frau bist! Wie willst du mich die
inneren Geheimnisse des Menschen und des Weltalls lehren, wenn du
diese einfache Wahrheit, die ein jeder Mensch sieht, nicht weiBt?»

«Ich weiB sehr gut, daB ich eine Frau bin», sage ich wiirdig; der
Fremde lachelt frech, ich fahre aber ungestoért fort, «aber die auBere
Form ist nur die Hulle des inneren Wesens. Wenn man das innere
Wesen kennt und das innere Wesen ist, so braucht man die auBBere
Form nur als Werkzeug, aber man identifiziert sich nicht damit! Der
Korper ist nur das Kleid des Selbst. Du tragst auch Kleider, dennoch
bist du nicht das Kleid. Genau so tragst du deinen Koérper, der mannlich
oder weiblich sein kann, aber dein Selbst steht tiber den Geschlechtern,
folglich ist es weder Mann noch Frau. Das Selbst ist der Schépfer. Die
Person, die korperliche, materielle Erscheinung ist nur die eine Halfte
des wahren Wesens. Die andere Halfte ist im Ungeoffenbarten, im
UnbewuBten, geblieben. Und ob eine Erscheinung mannlich oder
weiblich ist, hangt davon ab, welche Halfte sich verkdérpert hat. Wenn
jemand beide Halften seines Wesens bewuBtgemacht hat und bewuBt
erlebt, so ist er mit seinem Selbst identisch geworden, und dann tragt
er die mannlichen wie die weiblichen Prinzipien in vollkommenem
Gleichgewicht in sich.»

«Sein Korper bleibt aber dennoch nur mannlich oder nur weiblich?
Nicht wahr?» fragt er.

«Selbstverstandlich», antworte ich. «Die materielle Erscheinung kann
nur einseitig sein, denn wo die beiden Seiten sich zur Einheit vereinen,
dort gibt es kein Kdrperliches. Die Vereinigung der beiden
Ergéanzungshalften, der beiden Seiten, wirde die vollkommene



Einweihung (535)

Vernichtung der Materie, eine Dematerialisation des Kérpers, bedeuten.
Androgyn kann man nur im Geiste sein.»

«Koénigin», antwortet der Fremde, «aus deinen schonen Worten
verstehe ich nur eines ganz klar, und darin bin ich mit euren
,Geheimnissen' vollkommen einverstanden, daB meine kérperliche
Erscheinung, wie du das so schén ausdriickst, nur die eine Halfte einer
Einheit ist. Bisher habe ich 6fters eine Ergdnzung gesucht - und
gefunden -, aber nie wurde ich dadurch vernichtet! Vielleicht weil ich
die wirkliche Einheit nie gefunden habe? Aber wenn es auch die
Vernichtung bedeutete, werde ich meine wirkliche Erganzungshalfte
weitersuchen. Ich bin ein Mann, und meine andere Halfte kann nur eine
Frau sein, die mir das vollkommene Glick gibt. Fir eine solche Frau
wirde ich gerne auch mein Leben hingeben!»

Ich fihle einen warmen Blutstrom in meinem Kérper stréomen, der
meinen Kopf erreicht. Einer solchen Denkungsart gegeniber fihle ich
mich machtlos. Wie kann ich ihm erklaren, daBB das Gllick, das er bei
einer irdischen Frau sucht, vollkommen verganglich ist und seinen
unsterblichen Geist nicht befriedigen kann?!

Wir enden flr heute. Er muB3 Zeit haben, die neuen Wahrheiten zu
verarbeiten.

Und es folgen viele Abende, an denen ich mit seiner Unwissenheit
kampfe. Ich will, daB er vorwartskommt, und ich nehme mir alle Miihe,
ihm die richtigen Worte zu sagen, um in ihm den géttlichen Funken
zum Flammen zu bringen, sein hoheres Selbst zu erwecken. Wenn ich
in der Frihe erwache, denke ich schon an ihn. Ich rufe mir alles, was
wir am vorigen Abend gesprochen und erlebt haben, wieder in
Erinnerung und konzentriere mich den ganzen Tag auf die neuen
Belehrungen, die ich ihm am Abend geben will. Ich rase in diesen
Tagen oft mit meinen Léwen durch die Gegend. Aber jetzt nehme ich



Einweihung (536)

Bo-Ghar nicht mit. Bo-Ghar geht mit hangendem Kopf in die Werkstatt
seines Meisters, wo ihn dann Ima mit verschiedenen Geschenken, die
ein Kind sich nur wiinschen kann, trostet. Mir tut das leid, aber ich
brauche auch Zeit, um mit meinen Gedanken allein zu bleiben.

Wie ich nach einer Wagenfahrt meine Lowen in den Léwenhof
zuruckfahre und, um von ihnen Abschied zu nehmen, ihre Képfe
streichle und mit meinen Fingern in ihre Haare fahre, fallt mir auf, daB
der Fremde merkwdurdigerweise genau die Haare hat wie die Léwen! Es
taucht in mir der Gedanke auf, daB, wenn ich den Fremden streicheln
wirde, genau solche rote, dicke Haarlocken unter meine Finger kamen,
wie wenn ich in die Haare meiner Léwen greife. Ach! Ich liebe diese
Léwen wirklich sehr!

Am Abend erzahle ich dem Fremden meine Beobachtung, daB ich finde,
seine Haare seien denen der Léwen ahnlich.

«Konigin», sagt er, «dlrfte ich einmal mit dir auf eine Wagenfahrt?
Wenn ich sehen wiirde, daB8 du diese prachtigen Riesentiere mit deinem
Willen beherrschen kannst, wirde ich an deine tGbermenschlichen
Krdfte glauben!» und lachelte herausfordernd.

«Wo hast du gehort, daB ich iGbermenschliche Féhigkeiten besitze?»

«Alle Leute, mit denen ich nur spreche, beten dich wie eine Goéttin an.
Alle glauben fest, daB du ein Uberirdisches Wesen bist. Ich denke aber
anders!»

Ich fahle mich verletzt: «Wie denkst du Gber mich?» frage ich und
bemerke mit Arger, daB ich seine Antwort mit Herzklopfen erwarte, und
gleichzeitig, schneller als ein Blitz, taucht das Bild Ptahhoteps in
meinem Innern auf, mit einem warnenden Ausdruck auf seinem edlen
Antlitz.



Einweihung (537)

«Nein! Nein! LaB mich jetzt», antworte ich dem inneren Bilde, «es ist
keine Gefahr!» und hore schon zu, was der Fremde antwortet: «Wie ich
Uber dich denke? Warum willst du das von mir héren? Du stehst so
hoch Uber allem Irdischen, was interessieren dich Gedanken in einem
armen irdischen Kopf wie dem meinen? Du liest ja sowieso alle
Gedanken. Oder?»

«Ja, ich sehe deine Gedanken, aber ich muB dich prifen, ob du mit mir
aufrichtig bist», antworte ich, aber in mir fliihle ich ein beunruhigendes
Gefiihl. Ich kann aber nicht untersuchen, was dieses Geflihl ist, denn
der Fremde fragt mich wieder: «Du willst wissen, ob ich aufrichtig bin?
Warum fragst du nicht zuerst dich selbst, ob du mit mir und mit dir
selbst aufrichtig bist?»

Ich bleibe stumm. Ich weiB3 nicht was ich antworten soll. Ich habe mich
seit langen Jahren daran gewohnt, mich standig zu kontrollieren und
die Beweggrinde aller meiner Gedanken und Taten zu suchen. Ich bin
Uberzeugt, daB ich mir gegentliber aufrichtig bin, folglich bin ich auch
gegeniliber der AuBenwelt, also auch ihm gegeniber, aufrichtig. Und
dennoch fiihle ich auf seine Worte eine verlegene Uberraschung. Sollte
er recht haben? Hatte ich nicht geniigend Mut, allen meinen Gedanken
und Gefluhlen gegentber aufrichtig zu sein? Ich entschlieBe mich, mich
einer noch grindlicheren Untersuchung zu unterwerfen, aber auf alle
Falle werde ich alle meine Krafte konzentrieren, um im Kampf mit ihm
nicht zu unterliegen. Ich muB ihn besiegen, ich kann nicht zulassen,
daB solch ein unkultivierter Fremder sich denkt, daB ich schwacher sei
als er und daB er Uber mir stehe!

Am anderen Tag machen wir mit den Lowen eine gemeinsame
Wagenfahrt. Bevor wir in den Wagen steigen, steht der Fremde neben
den Léwen und halt seinen Kopf mit der riesigen roten Mahne vor mich
hin: «Willst du versuchen, ob ich tatsachlich solche Haare habe wie die
Léwen? Wenn die Léwen es gerne dulden, daB3 du ihre Haare



Einweihung (538)

streichelst, werde ich es vielleicht auch aushalten kénnen», sagt er und
lacht wieder, alle seine weiBen Zahne zeigend.

Er ist wirklich wie ein groBes Kind. Er benimmt sich so nicht aus
Respektlosigkeit, ich kann ihm nicht bése sein. Ich lache mit ihm, und
wenn der Pfleger meiner Léwen nicht dastehen wiirde, hatte ich Lust,
tatsachlich tiichtig an seinen Haaren zu zerren.

So geht das weiter, Tag flir Tag. Und die Zeit nahert sich rasch, da der
Fremde in seine Heimat zuriickkehren muB. Ich kénnte in vieler
Hinsicht zufrieden sein, ich kénnte als «Frau» sogar triumphieren, denn
ich sehe, wie sich seine Einstellung verandert hat. Er hat seine
Uberlegenheit verloren und wartet den ganzen Tag auf den Abend, um
mit mir zusammen zu sein. Ich weiB schon, daB er sich eigentlich nie
Uberlegen flhlte, sondern dieses Benehmen nur eine Verteidigung vor
einem vollkommenen «Sich-Ergeben» war. Er wollte seinen mannlichen
Hochmut nicht aufgeben. Er bewunderte mich vom ersten Augenblick
an, da er mich erblickte, und meine Eitelkeit, die mich zuerst unleugbar
dazu trieb, mich mit ihm zu beschaftigen, kénnte jetzt vollkommen
befriedigt sein. Und dennoch bin ich nicht zufrieden, sondern eine
standige Unruhe plagt mich. Diese Unruhe gibt mir aber eben die
Sicherheit, sooft ich meine Geflihle kontrolliere, daB mein Interesse fir
ihn nicht aus dem weiblichen Instinkt meiner niedrigen Natur stammt.
Denn ich halte mich fortdauernd unter Kontrolle! Menu sagt, daB ich
alle untriglichen Symptome der Verliebtheit zeige, und schwimmt in
Freude, daB ich endlich «blihe». Das ist aber ein Irrtum! Menu kann
das gar nicht beurteilen, weil sie alles von ihrem irdischen Standpunkt
aus betrachtet. Sie kann keine Ahnung haben, daB ich Gberhaupt nicht
verliebt sein kann und darf, und ich bin es auch nicht! Wie kénnte ich in
diesen rohen, rothaarigen Riesen verliebt sein? Er gefallt mir nicht, er
wirkt korperlich fremd auf mich, sogar irgendwie abstoBend. Ich habe
mich schon oft innerlich geprift, und da der Verkehr zwischen Mann
und Weib dazu dient, Kinder zu zeugen, fragte ich mich schon oft, ob



Einweihung (539)

ich mir von diesem Fremden ein Kind wiinschen wiirde. Gott behite!
Ein Kind mit solchen Ohren und mit solch eckigen Knochen? Mit solch
brutalen Formen und haarigem Koérper? Nein! Auf keinen Fall will ich
von ihm ein Kind haben! So bin ich also nicht verliebt. Ich will nur, daB
er Gott findet! Ich beschdftige mich mit einem jeden meiner Schiler
voller Interesse, und genau aus demselben Grund denke ich so oft an
ihn und konzentriere mich mit ganzer Seele auf ihn. Gott hat er aber
noch nicht gefunden. Das habe ich nicht erreicht! Und deshalb bin ich
so unruhig und traurig, wenn ich daran denke, daB er unser Land bald
verlaBt und ich ihn vielleicht in diesem ganzen Leben nicht mehr sehen
werde ...

Dann kommt alles schneller als ein Blitz.

Am letzten Abend gehe ich wieder in den Tempel, um ihn zu sehen und
von ihm Abschied zu nehmen. Er lehnt sich wie gewohnt an die Wand,
ist aber nicht mehr so Giberlegen wie das erstemal, als er hier auf mich
gewartet hat. Er schaut mich gar nicht an, sondern starrt hart und
ernst ins Leere.

«Was hast du?» frage ich ihn.

«Ich denke nach, was es flr einen Sinn gehabt hat, dich jeden Abend
hier zu sehen. Was wolltest du von mir, schéne Kdénigin, die kein Herz
hat? Was hat mir das, was du mir erzahlt hast, genttzt, wenn ich
dadurch nur ungliicklich geworden bin? Du hast mit mir fortdauernd
darliber gesprochen, daB ich mich selbst finden muf3, dabei hast du mit
jedem deiner Worte und mit jeder deiner Taten dazu beigetragen, daB
ich mich vollkommen verloren habe. Ich war ein mutiger, tapferer
Kampfer, der vor niemandem Angst kannte, und jetzt bin ich ein Sklave
geworden. Der Sklave einer winzigen Frau, die kaum bis an meine
Schultern reicht! Und ich habe Angst vor der Zukunft; wie werde ich
ohne dich leben kdnnen?»



Einweihung (540)

Eine heiBe Welle der Freude Uberflutet mich. Ich will es mir mit meiner
Eitelkeit erklaren. Ich fuhle aber auch einen Schreck! Denn am Anfang
wollte ich tatsachlich, daB er meine weibliche Schénheit und meine
Macht anerkenne, aber nachdem ich das erreicht hatte, wollte ich
meine Macht Uber ihn dazu gebrauchen, ihm auf den inneren Weg zu
helfen. Ich gab mir alle Miuhe, in ihm das Selbst zu erwecken. Aber
statt dessen hat er sich in mich verliebt. So weit wollte ich nicht gehen!
Ich wollte und will keine irdische Liebe, ich wollte mit ihm eine viel
hoéhere Einheit schaffen, die Einheit des Selbst. Ich wollte ihn zu Gott
filhren! Aber ich bringe umsonst die tiefsten Wahrheiten aus meinem
innersten Wesen, er sieht in mir nur das Weib, er kann und will sich
nicht Gber das Sinnliche heben. Er sieht mich gar nicht, er bemerkt
nicht, daB er nicht mich liebt, ich existiere flir ihn gar nicht, sondern er
liebt meinen Koérper, die Hille, die nur eine Offenbarung meines
wahren Ich ist! Wie erniedrigend, wie entsetzlich! «Schau», sage ich
zitternd, «es hatte wirklich keinen Sinn, daB du hierher gekommen
bist, um mich zu sehen, denn wir kénnen einander Uberhaupt nicht
begegnen. Ich will dich auf die geistige Ebene erheben, und du willst
mich auf die Ebene des Koérpers hinunterziehen. Es hat keinen Sinn
gehabt, diesen Kampf zu fihren. Gehe in Frieden in deine Heimat
zurtick, und wir werden uns nie mehr wiedersehen!»

Auf meine Worte steigt ihm das Blut in den Kopf, ich sehe, wie sein
Gesicht, sein Hals, der ganze Mann dunkelrot wird, so daB seine Haare
heller scheinen als seine Haut. Seine Augen funkeln wie Glut, und ich
sehe erschrocken, wie auch sein ganzer geistiger Kérper zu einer
flackernden Flamme wird. Dann, ohne daB ich Zeit hatte, mich zu
verteidigen, erfaBt er leidenschaftlich meinen Arm wie mit einer
eisernen Zange, reiBt mich an seine machtige Brust, umarmt mich,
drickt meinen Kopf nach hinten, preBt seinen Mund auf meine Lippen
mit solcher Kraft, dal ich meinen Atem verliere ... Dann kBt er mein
Gesicht, meinen Hals und wieder meine Lippen, und zwischen den
brennenden Kissen wiederholt er, in meine Ohren flisternd: «Du willst



Einweihung (541)

mich nicht mehr sehen? Aber ich will dich wiedersehen, und wir werden
uns noch wiedersehen ... wir werden uns noch wiedersehen.»

Als ich sein wildes Gesicht sich mir nahern sah, tiberwaltigte mich ein
vernichtender Schreck. Ich wollte ihn wegstoBen und mich befreien,
aber als er mich plétzlich in seine kraftigen Arme schloB und seinen
brennend heiBen Mund auf meine Lippen preBte, schlug sein Feuer auf
mich Uber, ich verlor die Herrschaft Giber mich, und ohne Widerstand
Ubergab ich mich der aus dem Schreck sich plétzlich in eine
Uberwaltigende Wonne verwandelnden vollkommenen Hingabe. Es wird
mir bewuBt, daB ich ihn liebe, vom ersten Augenblick an liebte, mit
Seele und Korper, mit meinem ganzen Wesen, unendlich,
leidenschaftlich liebe!

Das Feuer lberflutet mich unwiderstehlich wie aus einem gigantischen
Vulkan, lodernde Flammen verschlingen mich, ich fiihle, wie mein
Rickgrat wieder zu einer aus prasselnder Glut gebauten Briicke wird,
die aus sieben funkelnden Fackeln brennt, jetzt bin ich aber nicht mehr
in der unbeweglichen Achse meines Riickgrates, nicht mehr im
Mittelpunkt, von wo mein wahres Selbst das Feuer des Lebens
ausstrahlt, sondern mein BewuBtsein ist gefallen in meinen brennenden
Koérper, und knisternde, prasselnde Blitze durchrasen meine Adern,
mein ganzes Wesen. Alle meine Nerven glihen, alle meine Gedanken
Idschen, sie brennen mein BewuBtsein aus und vernichten mich ...
dann verschwindet alles

Ich besinne mich ganz allméhlich ..., ich 6ffne langsam meine Augen:
Steinwande umringen mich, ich erkenne, daB ich auf dem Boden
meiner kleinen Zelle liege.

Ich bin allein ... es ist totenstill.



Einweihung (542)

Ich habe keine Gedanken. Ich habe liberhaupt nichts mehr, woriiber
ich nachdenken koénnte

Zerschlagen stehe ich auf, wickle meinen miden Kopf in die Schleier
und verlasse die Zelle.

Der lange Saulengang is dunkel und scheint leer zu sein. Aber nach ein
paar Schritten erblicke ich eine dunkle Gestalt, die sich gegeniiber an
die Wand lehnt: Ima! Wie versteinert steht er da und schaut mit
starren Augen, mit einem unbeschreiblichen Blick auf mich, den ich
auch in der Dunkelheit wahrnehme ... wahrnehmen muB ... der tief in
mich eindringt. Dann 16st er sich von der Wand, dreht sich um und geht
leise in der entgegengesetzten Richtung davon.

Ich gehe gedankenlos in den Palast zurtick. Menu, die in der Ecke des
Tempelhofes eingeschlafen war, begleitet mich wie tblich wortlos, aber
manchmal laut gdhnend ...



Der Lowe

Ich liege auf meinen Knien vor Ptahhotep.

Ich spreche nicht - Er versteht meine unausgesprochenen Worte, auch
wenn ich schweige ...

«Vater meiner Seele, rette mich! Nimm dieses Feuer aus meinem
Kdrper, gib mir meine Freiheit zurtick! So kann ich und will ich nicht
mehr weiterleben ...

Ich verlor mich selbst, ich bin vernichtet, ich habe keine Herrschaft
mehr Uber mich, ich kann nicht mehr denken, was ich will, die
Gedanken beherrschen mich und zerreiBen meinen Kopf.

Hilf mir, Vater meiner Seele, hilf mir in die himmlische Héhe zurlick, wo
geistige Klarheit, Reinheit und Freiheit herrschen. Gib mir wieder meine
Fligel, daB ich mit euch oben fliege wie die schépferische Kraft Gottes,

der gottliche Falke Horus, der das Weltall durchquert und neue Welten

schafft.

Offne mir wieder den Himmel, Vater meiner Seele, laB mich die Musik
der Spharen wieder héren, die nunmehr nur in meiner Erinnerung lebt,
aber in mir herrscht die Stille des Grabes, weil meine Ohren taub
geworden sind.

Offne mir wieder meine Augen, Vater meiner Seele, denn sie sind
ausgebrannt, und ich sehe das Licht des Himmels, den Glanz Gottes



Einweihung (544)

nur mehr in der Erinnerung, aber in mir herrscht Finsternis, denn
meine inneren Augen sind blind geworden.

Offne mir das Tor meiner himmlischen Heimat, wo ich alle Schatze des
Geistes besaB, die nur noch in meiner Erinnerung leben, Vater meiner
Seele, weil ich gefallen und ein armer irdischer Bettler geworden bin.

Offne mir wieder die Gliickseligkeit und den Frieden in der géttlichen
Einheit der Erlosten, Vater meiner Seele, die nunmehr nur in meiner
Erinnerung ist, aber ich bin in die Ode, in die Wiiste der Verlassenheit
gefallen, und mich jagt ohne UnterlaB die brennende Unruhe der
Zerrissenheit, der Verzweiflung.

Lege deine gesegnete Hand auf meinen Kopf und erlaube, daB ich
wieder aus dem Kerker der Zeit befreit, in der ewigen Gegenwart die
werde, die ich war, die ich in der Wirklichkeit bin, aber die ich in der
Scheinwelt der Illusion nicht mehr sein kann.

Vater meiner Seele, rette mich, rette meine Seele! Erlaube, daB ich
deine Stimme wieder, wie die Stimme Gottes, in mir hére, denn ich
hoére deine Antwort nicht mehr, ich bin taub und blind, und ich habe
meine himmlischen Fltigel verloren, und ich bin ein VerstoBener, ein
Verbannter geworden. Nimm mich zurlick, Vater meiner Seele, nimm
mich in die Einheit der Seligen zurtck, weil ich so nicht weiterleben
kann! Rette mich, Vater meiner Seele, rette mich, du Vertreter Gottes,
verlaB mich nicht, verlaB mich nicht ... verlaB mich nicht ...»

Aber ich hore keine Antwort.

Ich habe alles verloren. Mein Verstand, der mir immer weiterhalf, ist
neblig geworden, nur verschwommene Gedanken schleichen wie mide
Wanderer durch meinen Kopf.



Einweihung (545)

Auf meinem Lager im Palast liege ich mit dem einzigen Gedanken:
sterben! Ich kann nicht weiterleben, ich will nicht weiterleben! Ich bin
nur noch der Schatten meiner selbst. Durch den Nebel sehe ich
manchmal verschwommene Gesichter auftauchen, Menu, verzweifelt
weinend, und Bo-Ghar, die verzweifelten Augen von Bo-Ghar ...

Sterben will ich - sterben!

Friher war ich Herr iber meinen Kérper und konnte ihn bewuBt
verlassen. Jetzt versuche ich es - es gelingt nicht! Ich kann nicht aus
dem Korper hinaustreten. Ich bin wie in den Korper festgenagelt, ich
kann ihn nicht verlassen, ich bin ein Gefangener im Kerker der Materie
geworden.

Ich will zur Bundeslade! Sie wird meinen Kdrper verbrennen, wie ihre
Ausstrahlung die toten Opfertiere im Tempel verbrennt, daB nicht
einmal Asche Ubrigbleibt.

Ich verschleiere mich und eile zum Tempel, durch den groBen Saal, zur
Tlre hin, die den unterirdischen Gang zur groBen Pyramide abschlieBt.
Aber ich kann nicht hindurch. Vor der Felsentiire in der Luft stoBe ich
wie an eine unsichtbare Wand. In meinem nebligen Kopf dammert es:
die niedrigste Frequenz der Bundeslade, die Ultramaterie! Der
materialisierte HaB! Unsichtbar schitzt sie aber eine verbotene Linie
besser als die dickste Mauer. Ich versuche die unsichtbare Wand noch
einmal zu durchschreiten, aber die unvorstellbar harte Mauer der
Ultramaterie st6Bt mich unerbittlich zurick.

Es gibt kein Erbarmen fir mich ... kein Erbarmen ...

Langsam gehe ich durch den langen Tempelgang zurick, auch an
meiner kleinen Zelle vorbei. Gedankenlos trete ich ein und setze mich
auf die Steinbank. Ich versinke in Erinnerungen ... der Raum erweitet
sich, von jeder Seite hore ich das Echo der Unendlichkeit, und in mir



Einweihung (546)

tauchen Bilder auf: eine Gestalt, in Nebel gehllt, nahert sich mir... ich
erkenne sie: die neblige Gestalt meiner Einweihungsvision. Sie kommt
mir ganz nahe, dann schlagt aus ihr eine Flamme, die ganze Gestalt
beginnt zu flammen und wird ein mannliches Feuerwesen, das mich
jetzt unwiderstehlich umarmt, und in mich eindringt, so daB ich auch
zu flammen und zu brennen beginne. Dann hdre ich seine Stimme, wie
sie mir zuflistert: «Ich sagte dir, daB wir uns wiedersehen wirden. Du
gehorst mir, du wirst nie mehr von mir frei. Wir werden uns noch
wiedersehen, immer wiedersehen ... in der endlosen Zeit, in der
zeitlosen Unendlichkeit wiedersehen ...», und das Echo wiederholt
tausend- und tausendfach: «wiedersehen ... wiedersehen ...
wiedersehen ...»

«Nein», schreie ich auf, «ich will dich nicht, ich hasse dich!»

Die Feuergestalt lacht: «Solange du mich hassest, liebst du mich, und
ich habe Macht Uber dich! So leicht wirst du dich nicht befreien ... Wir
werden uns noch wiedersehen», ruft das Echo weiter.

Wie ich diese Stimme hoére, von dem vertausendfachten Echo aus jeder
Richtung des leeren Raumes so zuriickgeworfen, daBB die ganze Luft
von den immer wiederkehrenden Wellen erzittert, weiB ich, daB die in
Nebel gehiillte und jetzt brennende Gestalt mir mit der Stimme
zuflistert und mit den Augen auf mich strahlt, denen ich nicht mehr
widerstehen kann. Die gleiche Stimme und dieselben Augen suchte ich
immer in allen Stimmen, die zu mir sprachen, und in allen Augen, die
mich anschauten, in den unzahligen Mannern, denen ich in den
unzahlig vielen Leben, an welche ich mich aus meiner
Einweihungsvision erinnere, begegnete. In allen diesen Mannern suchte
ich den Mann, den ich mit unverganglicher Liebe, mit jedem Tropfen
meines Blutes liebe, den einzigen, «meinen» Mann: das Ebenbild
meiner eigenen Erganzungshalfte.



Einweihung (547)

Da taucht ein anderes Bild auf, das Bild eines Mannes, den ich nicht als
meine Erganzungshalfte, sondern wie mich selbst liebe: Ima! Ihn
konnte ich nicht mit irdischer Liebe lieben, weil ich mit ihm immer eins
in Gott war. Uns verbindet die ewige Liebe der paradiesischen Einheit.
Zu ihm will ich jetzt, ihm will ich alles erklaren, er wird mich verstehen!
Die Einheit, die mich mit ihm verbindet, wird mich wie ein Licht bei
meinem weiteren Wandern flihren, meinen verdunkelten Weg
erleuchten, daB ich in die verlorene himmlische Heimat, zu Gott,
zurlckfinde.

Ich taumle aus meiner Zelle. In der Neophytenschule, wo er als
Priester tdtig ist und die Kandidaten auf die Einweihung vorbereitet,
suche ich ihn Uberall, ich schaue in jeden Saal, ob er nicht da ist, aber
ich finde ihn nirgends. Auf einmal tritt der junge Priester zu mir hin,
der mir bei den letzten Vorbereitungen vor der Einweihung half.

«Suchst du Ima?» fragt er.
«Ja. Wo finde ich ihn?»

«Ima findest du hier nicht mehr. Er ging vom Tempel in einem ganz
verzweifelten Zustand weg. Er verlor sich selbst, denn er glaubte nicht
Uber alles an Gott, sondern an eine Frau! Er raste verstoért davon,
niemand von uns konnte ihn zurtickhalten. Lieber wolle er unter wilden
Negerstémmen leben als hier im Tempel, weil er bei den Negern keine
Enttduschung erleben misse. ,Die Neger ligen nicht, sie sind so, wie
sie sind!' - waren seine letzten Worte, bevor er fortlief. Ima findest du
nie wieder.»

Ich stehe vor Entsetzen steif und stumm. Oh Ima! Auch dich habe ich
ins Ungluck, in die Verzweiflung mitgerissen! - Die Hélle in mir wurde
durch diese Nachricht noch hundertmal qualvoller ... Und dennoch weif3
ich, daB der junge Priester nicht recht hat. Ich werde Ima wiederlinden!



Einweihung (548)

Und wenn nicht in diesem, so in einem nachsten Leben! Alles vergeht,
nur die wahre Liebe vergeht nie, und diese liber allem Geschlechtlichen
stehende Liebe, die Liebe der seelischen Einheit, wird uns, Ima und
mich, unfehlbar zusammenfihren!

Ich gehe in den Palast zuriick und weiB nur eines, daB ich sterben muB.
Ich hatte, ohne eine Priesterin, ohne eine Eingeweihte zu sein, auch
nicht weiterleben kénnen, aber jetzt, da ich weiB, daB ich meinen
besten Freund in die Holle mitgerissen habe, sind meine seelischen
Qualen unertraglich. Alle meine Gedanken, alle meine Geflihle strauben
sich gegen ein Weiterleben. Ich will mich vernichten und versuche
wieder und immer wieder, mit groBter Anstrengung, meinen Korper zu
verlassen.

Aber ich kann nicht! Ich kann nicht sterben! Ich mufB3 das Feuer, das
mich verbrennt und meine Nerven zerstort, in mir tragen. Ich kann mir
nicht entfliehen. Wenn ich mich vollkommen erschépft hinlege, um eine
kleine Erleichterung zu finden und mich ein wenig auszuruhen, ist mir,
als ob ein Berg meine Brust bedriicken wiirde, und ich kann kaum
atmen. Vor meinen geschlossenen Augen sehe ich blendendes Feuer,
Glut und Flammen, rote lodernde Flammen wie die Haare des Fremden
... wie die Haare der Lowen ...

Die Léwen! - Ja, zu ihnen will ich.
Und ich ziehe das Kleid an fir die Wagenfahrten.

Der Warter 1aBt mich zu den Léwen, weil er weiB3, daB ich seit der
Einweihung von meinem Vater die Erlaubnis habe, mit den Léwen allein
auszufahren.

Ich gehe zu meinen Léwen. Sie empfangen mich mit gesenktem Kopf
und mit hochgezogenen Nasenfligeln. Sie riechen einen fremden
Geruch an mir, sie fuhlen, daB fremde Ausstrahlung an mir haftet. Ich



Einweihung (549)

gehe zu Shima und streichle ihm den Kopf. Shu-Ghar fangt laut an zu
knurren, krimmt sich langsam zusammen und macht sich
sprungbereit. Wut und Eifersucht funkeln in seinen Augen, und der
Lebensinstinkt erwacht in mir. Ich schleudere meinen Willen gegen
Shu-Ghar, so wie ich ihn bei den Wagenfahrten mit meinem Willen
lenkte. Aber vor Entsetzen kalt werdend, splire ich, daB ich meinen
Willen nicht mehr schleudern kann! Mein Wille ist lahm und tot, und der
Léwe springt. Ich drehe mich um, sehe fliichtig drei entsetzte
Menschen auf mich zu rennen: Thiss-Tha, Bo-Ghar und den Warter,
und laufe aus aller Kraft hinaus aus dem Lowenhof, ich flihle den
heiBen Atem des Lowen schon im Nacken, ich splire, wie seine
Schnauze mich berihrt, dann féallt ein Schlag auf meinen Kopf - aber
ich laufe weiter; ich sehe eine Ture, durch welche ich in das Reich
laufen muB, wo der Léwe keine Macht mehr Gber mich hat, und in der
Tlre steht die feine, blasse Gestalt meiner Mutter! «Mutter», schreie
ich und laufe atemlos, weil ich wei3, daB ich in ihren Armen gerettet
bin. Mutter erwartet mich mit ihrem sanften Lacheln, mit offenen
Armen. Ich laufe in einer letzten Anstrengung - und falle in ihre Arme.
Der Lowe verschwindet - ich bin gerettet.

Dann wird alles dunkel, nur eines weiB3 ich: Ich bin in den Armen
meiner Mutter, die mir Gber die Schwelle half. Ich flihle mich wohl ...
ich ruhe ... ich genieBe die Liebe meiner Mutter, die ich so lange nicht
gesehen habe, ich genieBe den Frieden der Liebe ...

Auf einmal zieht eine unnennbare Kraft mein BewuBtsein irgendwohin,
und ich erwache. Ich liege auf einem Sarg und fuhle meinen Kérper
nicht. Mein BewuBtsein ist verschwommen, ich wei3 nur, daB ich
aufstehen will, aber nicht kann. Da sehe ich Ptahhotep und seinen
Stellvertreter neben mir stehen, und Ptahhotep ist es, der mich sanft
und zartlich zurickhalt. Ich muB liegenbleiben. Ich bin in meinem
geistigen Korper, den aber das magische Band noch immer an meinen
materiellen Kérper aus Knochen und Fleisch bindet. Der Kérper liegt



Einweihung (550)

einbalsamiert im Sarg, und ich liege in derselben Stellung, in meinem
geistigen Koérper, auf ihm. Ptahhotep und sein Stellvertreter sind um
mich, ich sehe sie auch in ihrem geistigen Koérper, sehe die glihenden
Kraftzentren, die in ihrem materiellen Kérper die Augen gebaut haben
und durch diese Augen in die materielle Welt hineinschauen. Aus den
zwei Kraftzentren Ptahhoteps strahlt jetzt ein blaulich
phosphoreszierendes Licht auf mich, in mich, es durchdringt mein
ganzes Wesen, und Schlaf tiberwaltigt mich.

Der Saal und die zwei Hohepriester verschwinden. Ich ruhe wieder in
den Armen meiner Mutter. Jetzt erkenne ich, daB ich nicht in ihren
Armen ruhe, es sind Kraftstrome, die einmal ihre Arme wie ihren
ganzen Koérper aufgebaut haben und aus dem Kérper als Liebe
strahlten, diese Krafte tragen mich und erfilillen mit Liebe, Frieden und
Sicherheitsgefiihl meine gequalte Seele.

Plotzlich reiBt mich ein unangenehmer Schall aus diesem Frieden, ein
scharfer Knall, den meine geistigen Ohren erst als Schlag empfinden.
Ich suche nach der Ursache dieses Schlages, da merke ich, daB3 es das
Knallen der Peitsche des Sklavenfiihrers ist, der den Takt schlagt,
damit alle Sklaven, die mich ziehen, zusammen im Takt gehen. Ich
liege auf dem Sarg, der wie ein Schlitten auf Schienen langsam
dahingleitet. Ich muB gerade den Palast verlassen haben.

Ich will aufspringen, aber ich kann nicht. Ich kann meine Glieder
Uberhaupt nicht rihren, weil ich vom Hals bis zu den FuBspitzen ganz
fest eingeschnirt bin. Ich liege da wie aus einem Stick gemeiBelt, die
Hande auf der Brust gekreuzt, die Beine parallel hebeneinander
ausgestreckt. Aus meiner Lage kann ich nur vorwarts und hinauf
schauen. In der Richtung meiner FuBspitzen sehe ich die in
blendendem Sonnenschein schweiBglanzenden nackten Ricken der
Méanner, die, nach vorne gebeugt, mich in rhythmischen Bewegungen
immer weiterziehen. Ober ihren Riicken hinweg erblicke ich in der



Einweihung (551)

Ferne ein Gebaude aus weiBem Stein, in dessen Mitte einen
tiefschwarzen Fleck wie eine Tluroéffnung. Das Gebaude hebt sich mit
seinen in starkem Licht gleiBend weiBen Wanden scharf vom
dunkelblauen Himmel ab. Wie die Manner mich dorthin ziehen, kommt
es langsam naher, und der schwarze Fleck wird gréBer. Ich schaue in
den Himmel, der so dunkelblau ist, daB er beinahe schwarz scheint.
Zwei groBe Vogel kreisen liber mir - Stérche? oder Kraniche?

Das Steingebaude ist schon ganz nahe, der schwarze Fleck ist jetzt
sehr groB ... ja ... er ist tatséchlich eine Offnung. Oh, jetzt erkenne ich
die Gegend, wir sind in der Stadt der Toten - ein Grab! Die Mdanner
treten in die Offnung, sie verschwinden in der Dunkelheit ... jetzt
gleitet die tiefschwarze Offnung Giber meinen Kopf hinweg ... und nach
dem blendenden Sonnenschein verdunkelt sich die Welt um mich
herum, alles verschwindet, und mich bedeckt die vollkommene
Finsternis! Unaussprechliches Entsetzen packt mich, und in meinem
Innern rufe ich lautlos nach Ptahhotep: «Wie lange, wie lange muB ich
hier eingesperrt liegen?» Und hore jetzt deutlich die wohlbekannte
Stimme - die Stimme Ptahhoteps -, die den unerbittlichen,
unveranderlichen Willen mitteilt:

«Dreitausend Jahre ...»

Entsetzliche Verzweiflung und Angst ergreifen mich, und aus dieser
mich wie im Krampf zusammenziehenden Angst taucht plétzlich wieder
das Ungeheuer, das der Ausdruck des Gesetzes der Materie ist. Ich
sehe seine tddliche, satirische Fratze mich abstoBend grinsend
anstarren, sein stechend durchdringender Blick bohrt sich tief in mich
ein und bindet mich an die Mumie, die einst ich war.

Dann spricht das Ungeheuer zu mir: «Nun bist du also in meiner
Macht? Siehst du: das Allerhéchste und das Allerniedrigste sind sich
immer Spiegelbilder. In-sich-ruhende Vollkommenheit und ewige



Einweihung (552)

Erstarrung sind die zwei Seiten derselben Gottheit. Du wolltest in der
in-sich-ruhenden Vollkommenheit bewuBt werden, und jetzt bist du in
die Erstarrung gefallen?

Ja, die sterbliche Hille der Eingeweihten balsamieren die Priester im
Tempel ein, daB ihr goéttliche Kraft ausstrahlender Kérper wie ein
Akkumulator noch auf lange wirke. Ihr Geist ist frei, sie sind in ihrem
BewuBtsein nicht an die Erde gebunden. Du dagegen hast dich an den
Korper gebunden. Du hast die goéttliche Kraft, die du besitzest, durch
die korperliche Liebe in deine niedrigen Nervenzentren gelenkt und dich
verbrannt. Dein BewuBtsein ist so samt deinem geistigen Kérper an
deine materielle Hille gebunden, du bist mein Gefangener bis in die
Unendlichkeit! Der Eingeweihte, wahrend sein geistiger Kérper mit der
Balsamierung an die Mumie gebunden wird, ist jedoch im BewuBtsein
in der Ewigkeit, du dagegen bist in die Unendlichkeit gebannt!

Ewigkeit ist ewige Gegenwart, Unendlichkeit die ewige Zukunft, die nie
erreicht werden wird, die nie Gegenwart wird.

Ewigkeit hatte nie einen Anfang, also auch kein Ende. Ewigkeit ist
zeitlose Gegenwart, die keine Vergangenheit und Zukunft kennt.
Unendlichkeit ist aber der Fall aus der Ewigkeit in die Zukunft, ohne
Gegenwart!

Du wolltest an der Vergeistigung der Erde teilnehmen. Nun, vergeistige
diesen kleinen Erdklumpen, der dein Kérper war, wenn du kannst!
Hihihi! Die Priesterin liegt da, und ihr BewuBtsein ist nicht mehr als ein
Stlick Stein!

Du befindest dich jetzt in der ersten Prifung der Einweihung: im
BewuBtseinszustand der Materie mit einem menschlichen BewuBtsein!
Versuche dich doch zu befreien, wenn du kannst! Du bist meine
Gefangene! Du kannst dich nicht mehr befreien von mir, weil du - ich



Einweihung (553)

geworden bist. In der Einweihung hast du - mich besiegt, weil ich
gegeniiber deinem géttlich-geistigen SelbstbewuBtsein anerkennen
muBte, daB ich ohne das Selbst auch nicht existieren wiirde. Ich muBte
also anerkennen, daB ich - du bin. Jetzt steht es aber umgekehrt: du
bist in deinem BewuBtsein Materie geworden, du hast dich mit deinem
Korper identifiziert und bist dennoch Geist wie ich, namlich Geist der
Materie, folglich bist du - ich geworden!

Du bist meine Gefangene in Unendlichkeit ... in der Finsternis ...
eingeschlossen in diese Leiche, die du warst und die infolge der
Einbalsamierung nicht zerfallen kann, wodurch du frei werden kénntest.
Das ist deine Strafe, daB du miterleben muBt, wie diese Mumie, die
jetzt noch durch die Einbalsamierung wie lebendig deine Schoénheit
erhalt, langsam zusammenschrumpft und mein Ebenbild wird. Du
wolltest unsterblich werden im Geiste der Ewigkeit, und du bist
unverganglich geworden in dieser Mumie in Unendlichkeit, in
Unendlichkeit ... in Unendlichkeit ...

Ich bin machtlos. Ich muB zuhdren. Da liege ich mit meinem geistigen
Koérper, an meine Mumie unzerreiBbar festgebunden. In meiner
Verzweiflung versuche ich mich in die BewuBtlosigkeit hineinzuretten,
es gelingt mir nicht! Ich muB bewuBt daliegen, ohne von der Zeit, die
Uiber mich hinwegrast, die leiseste Vorstellung zu haben.

Zeit! Was bist du, oh Zeit! Du existierst nur in dem MaBe, in dem der
Mensch unglicklich ist! Im Glick gibt es keine Zeit: das BewuBtsein
steht still, der Zeitbegriff verschwindet. Nur wenn das Glick vorbei ist,
besinnt man sich, daB, wahrend das BewuBtsein zeitlos in der ewigen
Gegenwart weilte, die Zeit weitergerast ist. Zeit fangt an mit dem Fall
aus dem Gllick, aus dem Paradies. Aber das Ungliick kennt wieder
keine Zeit, denn je unglicklicher sich der Mensch flihlt, desto
langsamer vergeht die Zeit, die Minuten scheinen Stunden zu sein, und
im tiefsten Unglick, wenn Leiden und Qualen unertraglich werden, wird



Einweihung (554)

jeder Augenblick eine Unendlichkeit, die Zeit erstarrt! Oh! Wie dieser
Satan recht hat! Das Allerhéchste und das Allerniedrigste sind einander
so ahnlich wie zwei Zwillinge, wie die Wirklichkeit und ihr Spiegelbild,
der Schein. Gliick ist die zeitlose Ewigkeit, und das Gegenteil, das
Ungliick, ist die endlose Zeit - die Unendlichkeit.

Da liege ich und habe nichts, gar nichts, womit ich die Zeit vergleichen
kénnte! Baum der Erkenntnis des Guten und Bdsen! Wie begreife ich
deine Wahrheit, daB ein Erkennen nur mdglich ist, wenn man
vergleichen kann!

Wie kann ich wissen, wieviel Zeit vergangen ist, wenn ich die Sonne,
diesen goéttlichen Zeitzeiger, nicht sehe und keine Ahnung habe, was
flir ein Zeiterlebnis ein Tag in dieser Finsternis bedeutet? Was soll mir
die Zeit zeigen, wenn nichts geschieht, wenn um mich herum nur
erstarrte Finsternis herrscht? Wie kann ich um diese Zeit wissen, wenn
ich kein Herz mehr habe, das einst in meiner Brust den Rhythmus des
Lebens schlug und jetzt mit seinem Pulsieren eine Ahnung von der Zeit
geben konnte? Liege ich seit Minuten da, und scheint es mir nur, daB
ich schon seit einer Unendlichkeit daliege? Oder Wochen ... Jahre ...
oder schon Jahrhunderte, Jahrtausende? Was ist eine Minute, und was
ist ein Jahrtausend? Wodurch kénnte ich den Unterschied bestimmen?

Die entsetzliche Angst verlaBt mich keinen Augenblick. Ich habe keine
Lungen mehr, um tief einzuatmen, um aus der ewigen Quelle neue
Kraft zu schépfen und die Zeit mit der Atmung zu messen. Ich kann
von nichts flir meine gequalte Seele Erleichterung erwarten ... die
Qualen und Leiden haben keine Ende, kein Ende, kein Ende ...



Nebel und Wiedererwachen

Die Zeit lief auf der groBen kosmischen Uhr, auf der Peripherie des
riesigen Rades der Schopfung, immer weiter, wenn ich davon auch
nicht den geringsten Begriff hatte ...

Es schien mir, als ob ich mich schon seit Aonen in Erstarrung befénde
und die Qualen der Hoélle nie ein Ende haben wirden, als dennoch ein
Augenblick kam, in dem ich eine Kraft sich mir nahern fihlte, gréBer
und starker als das Band, das mein BewuBtsein an meine Mumie
knipfte, die jetzt schon vollkommen zusammengeschrumpft und
eingetrocknet das entsetzliche Ebenbild des Geistes der Materie war -
und diese Kraft zog mich unwiderstehlich irgendwohin. Nach
unabsehbar langen Leiden und Qualen der Hélle wurde ich bewuBtlos.

Zwei Menschen, in ihren Seelen verwandt mit mir, vereinigten sich und
gaben mir Gelegenheit, einen der Stufe und Art meines tiefgefallenen
BewuBtseins entsprechenden Kérper zu erben.

Da ich als Frau gefallen war, muBte ich, bis ich jenen Grad wieder
erreichte, immer wieder als Frau geboren werden. Ich kam in eine
Umgebung, wo lauter isolierte, halbbewuBte Menschen um mich waren,
wo meine Taten und die Taten meiner Umgebung von Leidenschaften
und tierischen Neigungen regiert wurden und wo ich nur Brutalitat,
Lieblosigkeit und rohe Selbstsucht erfuhr.

Ich lebte in einem nebligen, halbtierischen BewuBtsein noch mehrere
unbedeutende Leben nacheinander, die nur dazu dienten, mein



Einweihung (556)

Geflihlsleben zu wecken. Elend und unaufhérliche Arbeit weckten und
schliffen meine abgestumpften, gefiihllosen Nerven. Manner spielten
immer eine groBe Rolle, Manner, aus deren Kérpern immer wieder
dasselbe Feuer der kérperlichen Triebe mich verbrannte. Ich begegnete
immer wieder den feurigen Augen und der flisternden Stimme des aus
Feuer geflochtenen Geistes meiner dritten Priifung, und ich muBte in
der Hohle der Sinnlichkeit und Leidenschaften, wo die Menschen aus
dem Sakrament des Zeugens einen genuBsichtigen Selbstzweck
machen, mit diesem Geiste weitertanzen, bis ich auf meinen miiden
FGiBen nur noch taumeln konnte. Ich wollte «glicklich sein» und suchte
ununterbrochen die Liebe, den einen, einzigen Mann, den ich hatte
lieben kdnnen und der mich geliebt hatte, das Ebenbild meiner
Erganzungshalfte, und fand nur aufgepeitschte Sinnlichkeit und
herzlose Leidenschaften, die mich nie befriedigen konnten. Ich trieb
weiter und suchte das Glick wieder in den Armen von Mannern, um
den einen zu finden, den ich liebte und mit dem ich die wahre Liebe
hatte erleben kdnnen ...

Diese Leben waren eine unendliche Kette der Enttauschungen. Das
Schicksal peitschte und jagte mich weiter, und meine Seele litt solche
Schlage, daB das Feuer der Qualen die Schicht der Gefiihllosigkeit um
meine Nerven durchgliihten und das halbschlafende BewuBtsein
allméhlich erweckten. Die fortdauernden Aufregungen gaben mir die
Gelegenheit, mein Nervensystem in jedem dieser Leben wenigstens um
eine Stufe héher zu bringen. So gab mir die ewige Liebe die
Méglichkeit, meine Nerven durch das Leiden wieder zu verfeinern und
ihre Widerstandskraft zu erhéhen.

In jedem Leben trieb mich aber ein unbewuBtes Streben, diejenigen
wieder zu finden, an die ich mich zwar nicht mehr erinnerte, die ich
aber dennoch mit jedem Tropfen meines Blutes unbewuBt suchte,
unaufhorlich suchte ... Die meinesgleichen! Unter denen ich mich «zu
Hause» flhlte und zu denen ich mit meinem ganzen Wesen gehdrte:



Einweihung (557)

Ptahhotep, Atothis, Ima, Bo-Ghar ... Aber ich fand sie nicht! Hie und da
glaubte ich, dem einen oder anderen zu begegnen, Liebe und
Erinnerung flammten in mir auf, dann aber bedeckte Nebel das klare
Bild, und ich verlor sie wieder. Manchmal horte ich einen Gottesdiener
Uber einen groBen Lehrer, lber einen «Gottessohn» sprechen, und es
déammerte mir, daB ich irgendwo und irgendwann, in dunkler
Vergangenheit, diesem hohen Wesen nahestand, daB ich die Lehren in
lebendigen Worten gehért hatte, und in meinem betriibten Wesen regte
sich eine Kraft, die mich irgendwohin, dorthin, wo diese hohen Wesen
«zu Hause» sind, zog. Diese Augenblicke dauerten aber nicht lange,
denn das Schicksal stieB mich weiter, brutale Eindriicke verdrangten
die dammernden Erinnerungen, und ich vergaB alles wieder.

Die korperlichen und seelischen Entbehrungen lauterten meine
beschrankten Sinne ununterbrochen, bis meine Nerven den
Schwingungen der selbstlosen Liebe wieder fahig wurden, und da
schimmerte allmdhlich durch die rohe Leidenschaft der kérperlichen
Triebe ein himmlischer Strahl der géttlichen Liebe! Und diese Liebe lieB
den Nebel, der meine geistige Sicht verdunkelte, im nachsten Leben
endgultig verschwinden. Wie ich dann als das verlassene
Leibeigeneskind geboren wurde, trug ich schon die gottlich-selbstlose
Liebe in meinem Herzen. Aber es muBten nun auch die héheren
Nerven- und Gehirnzentren erweckt werden, um alle geistigen
Fahigkeiten ausdricken und gebrauchen zu lernen. Ich begegnete
wieder dem Mann mit der bekannten Stimme und den feurigen Augen,
der einst der rothaarige Fremde gewesen war und der sich inzwischen
auf seiner eigenen Lebensbahn auch in vielen Leben weiterentwickelte.
Ich liebte ihn, ich muBte ihn lieben, um die letzten Erfahrungen der
Liebe zwischen Mann und Weib zu erleben. Ich lenkte mit der Liebe
aber nur korperliche Krafte in den Kdrper, das bedeutete keinen Fall.
Unser gemeinsames Schicksal brachte uns zuletzt bei dem Bettlerstand
zusammen, und die gewaltige Erschitterung des Sich-Erinnerns gab
meiner noch immer dumpfen Geistestatigkeit einen AnstoB3. Meine



Einweihung (558)

geistigen Augen o6ffneten sich. Die Erschiitterung war aber so groB3, daB
der Korper versagte und ich im selben Augenblick starb.

Dem Gesetze der Vererbung nach wurde ich nach einigen
Jahrhunderten zu zwei reinen und von Liebe erflillten Menschen
hingezogen, deren Leben auch mit dem meinen seit Aonen verkniipft
war.

Und ich 6ffnete wieder zwei menschliche Augen in dies Leben auf Erden
und schaute mit allen meinen bisherigen Erfahrungen in diese Welt
hinein ...

Dieselben Frequenzen bauen dieselben Erscheinungen auf. Und da ich
in diesem Leben in meiner seelischen Konstellation die Stufe der
einstigen Pharaonentochter wieder erreicht habe, bin ich ihr auch
auBerlich ahnlich. Nur, da ich im Geiste, im Willen starker geworden
bin, habe ich auch einen stirkeren Knochenbau als damals in Agypten.
Form, Farbe und der Blick, also der Ausdruck meiner Augen, sind
dagegen dieselben.

Ich Gberblicke mein jetziges Leben von der Geburt an, und es wird mir
alles klar! Das letztemal war ich in jenem Leben in Agypten selbst-
bewuBt, und jetzt, in meinem wiedererwachten, wieder selbstbewuBten
Zustand, tauchen die Erinnerungen an jenes letzte, bedeutende Leben
auf, in dem mein BewuBtsein auf derselben Stufe wach war.

Das letzte Erlebnis, das Erlebnis auf dem Sarg, war der allerletzte
Eindruck jenes Lebens. Das Entsetzen pragte sich so tief in meine Seele
ein, daB dies Erlebnis das erste war, das mit voller Lebhaftigkeit in mir
wieder erwachte.

Aber es zeigten sich schon viel friiher, in der Kindheit, unbewuBte oder
halbbewuBte Erinnerungen.



Einweihung (559)

Die riesige Enttauschung, als ich beim Familientisch dessen bewufBt
wurde, daB der Begriff «Vater» nicht den groBten Herrn im Lande
bedeute, meine Uberzeugung, daB die spéater heiBgeliebten Eltern nicht
meine wahren Eltern seien, waren schon erste, halbbewuBte
Erinnerungen an mein einstiges Leben.

Die Fettaugen auf der Suppe, mein ewiges Streben und Suchen nach
einer Einheit in einem Freundeskreis, das war die Sehnsucht nach der
Seligkeit der Einheit des Selbst, die ich im Tempel erlebt hatte.

Die merkwirdigen Kérperhaltungen, die ich als junges Madchen taglich
zu Hause lbte, ohne daB ich je Gelegenheit gehabt hatte, solche
Ubungen zu sehen, die dann der aus dem Fernen Osten heimgekehrte
Fremde «Hatha-Yoga»-Ubungen nannte, es waren Erinnerungen an die
Ubungen, die ich im Tempel mit Mentuptah gelibt hatte. Von den in
andere Erdteile geflichteten «S6hnen Gottes» waren sie nach Indien
gerettet worden, wo sie die groBen Meister dieses Volkes bis zum
heutigen Tage gehlitet haben.

Der sich wahrend langer Jahre immer wiederholende entsetzliche
Traum mit dem Léwen, der mich jagt und dessen Schnauze ich schon
an meinem Hals fiihle, der Traum, der meine Kindheit mit Schreck und
Angst erflillte, war eine erste Erinnerung an die letzten Eindriicke jenes
Lebens in Agypten, die Eindriicke des Todes, die ich erlitt, als ich
damals starb.

Und die «Riesen», die «Titanen», die «Halbgdtter», die mit ihren
Fahigkeiten weit Uber den Menschenséhnen stehen und von welchen
Vater - mein lieber Vater dieses gegenwartigen Lebens - nichts weiB,
weil er sich nicht erinnert: Ptahhotep, Atothis ... S6hne Gottes ... wo
seid ihr? Wo seid ihr?



Einweihung (560)

Und ich schreie lautlos in meiner Seele, so wie ich es einst im Tempel
von meinem hochverehrten und heiBgeliebten Meister, Hohepriester
Ptahhotep, lernte, und lausche nach innen, nach einer Antwort

Erst befinde ich mich plétzlich in einer finsteren Leere. Ich bin aber in
dieser Finsternis voll bewuBt und wei3, daB der Scheinwerfer des
BewuBtseins das gréBte und einzige Licht ist, das jede Finsternis
durchdringt. Und das Licht meines BewuBtseins sucht mit noch
groBerer Konzentration!

Wo seid ihr, ihr Wesen, zu welchen ich gehdére, Wesen, denen ich
ahnlich bin, Wesen, die auf dem Grunde der Liebe stehen, die mich
verstehen. Ihr, die mich nie - nicht einmal in meiner tiefsten
Gefallenheit - verlassen habt, wo seid ihr? Wo seid ihr?

Da taucht aus der Finsternis ein grunlich phosphoreszierendes Licht,
das immer deutlicher wird, immer naher zu kommen scheint, und ich
sehe schon, wie sich aus diesem Licht die prachtvolle Gestalt formt, die
Gestalt meines teuren Meisters Ptahhotep. Ich erkenne, daB mein
Selbst sich jetzt auf das kleine Zimmer unseres Waldhauschens
projiziert in der Person, in welcher ich in meiner Einweihungsvision das
Uber allem Geschaffenen stehende schépferische Selbst erlebt habe. In
der Zeit der dreidimensionalen Welt ist ja nur ein Augenblick
vergangen. Und in diesem Augenblick sah ich alle Erscheinungen, die in
meinem Ich als Offenbarungsmdéglichkeiten geruht und auf der
materiellen Ebene sich verwirklicht hatten, von der niedrigsten,
unbewuBten Stufe der Materie bis zur héchsten Stufe des in der
Materie verwirklichten Selbst.

Ptahhotep steht noch immer vor mir und 1&Bt den Blick seiner
himmlischen Augen voller Liebe auf mir ruhen. Dieser Blick, der alles
durchdringende Kraftstrom, der dieser Blick ist, 16st die letzten
Ubriggebliebenen Schleier vor meinen Augen auf und IaBt mich als



Einweihung (561)

Ewigkeit, als zeitlose Gegenwart, alles, was in meinem heutigen
BewuBtsein als Vergangenheit existiert, wieder erleben ...

Ich schaue noch immer in diese zwei lebenspendenden Quellen, in die
Augen meines Meisters, und mit einem himmelhoch jauchzenden Jubel
entdecke ich, daB ich seine unausgesprochenen Worte verstehe, ich
habe die Fahigkeit des Geistes wiedererlangt! Wir verstehen einander
wieder, wie damals in Agypten!

Ich will aufspringen und mich an seine Brust werfen, Er hebt seine
Rechte und halt mich zurtick. Seine Augen sagen: «Beriihre mich nicht!
Du weiBt, daB ich mich nicht auf der irdischen Ebene befinde und du
mich nur deshalb sehen kannst, weil du dein BewuBtsein auf dieselbe
hohe, geistige Schwingung eingestellt hast, in welcher ich mich
befinde. Wenn du mich mit deinen Tastnerven erleben wolltest,
wirdest du dein BewuBtsein auf die Ebene der Tastnerven, auf die
materielle Ebene, zwingen, und mein Bild wiirde augenblicklich aus
deinem Sehkreis verschwinden. Von nun an wirst du aber fahig sein,
dein BewuBtsein auf die hoheren Frequenzen einzustellen und mich zu
finden, wie du diese Fahigkeit schon in jener Projektion des Selbst, die
du deine Verkérperung - dein ,Leben' - in Agypten nennst, besessen
hast.»

Ich bleibe still und beherrscht, weil ich den Zustand, in welchem ich
Ptahhotep mit meinem geistigen Auge wahrnehmen kann, auf keinen
Fall verlieren will. Aber meine Seele ist mit Freude so Ubervoll, daB ich
glaube, meine Nerven kdnnten die hohe Spannung nicht aushalten und
mein Herz misse brechen. Ptahhotep hebt wieder seine Rechte und
3Bt einen Kraftstrom in mein Herz einstromen. Und sofort fangt mein
Herz wieder an, ruhig zu schlagen, und ich vermag es, mit Ptahhotep
ohne Worte zu sprechen.



Einweihung (562)

«Vater meiner Seele, ich verstehe jetzt, daB mein heutiges Leben die
Resultate all meiner Taten in vorhergehenden Leben ist. Ich verstehe
die Zusammenhdnge zwischen Personen und Geschehnissen. Aber es
bleiben immer noch einige Fragen, auf welche ich keine Antwort finde.
Ich weiB zum Beispiel schon, daB mein liebes, einziges Kind Ima ist.
Ich verstehe jetzt auch, was er mir, als er in seiner Kindheit krank war
und hohes Fieber hatte, in seinem Delirium verzeihen wollte. Wieso
kommt er aber dazu zu glauben, daB er einst ein Neger gewesen sei?»

Durch den Blick Ptahhoteps entsteht die Antwort als eine Folge von
Bildern. In der Seele Imas spielte sich eine schwere Tragddie ab. In
jenem Moment, als er bemerkte, was zwischen dem rothaarigen
Fremden und mir eingetreten war, brach Gber ihn tiefste Enttduschung
herein, und von brennender Unruhe gejagt, lief er vom Tempel davon,
in die Weiten Afrikas, zu den Negern. Plotzlich taucht ein Bild auf: Ima,
so wie ich ihn in Agypten kannte, in einer tropischen Gegend, von
vielen Negern umringt. Er strahlt die gottliche Liebe unter diesen
primitiven Menschenkindern aus, und sie fiihlen und verstehen
instinktiv wie Tiere seine Liebe. Ima lehrt die Neger, heilt ihre Kranken,
hilft ihnen in jeder Hinsicht, und die Neger erwidern seine Liebe und
Muhe mit einer kindlichen Anbetung. In seiner tiefen Verzweiflung
nimmt er schlieBlich eine Negerfrau zu sich und laBt sich zu
korperlicher Liebe hinreiBen. Sein BewuBtsein sinkt allmdhlich immer
tiefer in den Korper, der alltagliche Kampf ums Dasein im Dschungel
zieht ihn auch mehr und mehr in das menschliche Leben hinein. Er
stirbt mit einem auf menschlichen Kummer und menschliche Sorgen
gerichteten BewuBtsein, und da er sich in seinen Gedanken mit seinen
geliebten Negern beschaftigte und sich mit ihnen identifizierte,
verkérperte er sich im nachsten Leben, dem Gesetz der Anziehung
nach, als Neger. In dies nachste Leben brachte er dasselbe chaotische,
niedrige BewuBtsein mit, in das er, infolge seiner Verzweiflung und
seines Trieblebens, versunken war. Seine Intelligenz strahlte dennoch
durch seine koérperliche Hille hindurch, und er wurde ein bei seinen



Einweihung (563)

schwarzen Mitmenschen beliebtes und hochgeschatztes Glied des
Negerstammes. Er hatte auch Frau und Kinder. Ich sehe ihn als Neger -
nur dem Blick seiner Augen nach erkenne ich ihn in dieser
Verkoérperung -, wie er im Urwald, im Dschungel auf die Jagd geht, auf
Baume klettert, um wilde Tiere zu belauern, um sie zu téten und als
Beute nach Hause zu tragen. Eines Tages geht er wieder in den Urwald,
ein Tiger greift ihn an, er kdmpft heroisch, aber schlieBlich unterliegt
er, und der Tiger tétet ihn. Ich sehe noch, wie seine Frau, die das
Schreien und den Larm des schrecklichen Kampfes hort, ins Dickicht
stlirzt, um ihrem Mann zu helfen ... Dann verblaBt das Bild, und ich
sehe nur noch den Zustand, in welchem Ima sich nach seinem Tode
befindet, wie die stéandige Sehnsucht, mit welcher er mich in seinem
UnbewuBten ununterbrochen sucht, ihn in seiner Kérperlosigkeit mir
naher und naher bringt. Seit wir in Agypten zusammen waren, haben
wir beide, Ima und ich, einen langen Weg der Entwicklung
durchmessen, aber wir waren beide bis jetzt nicht reif genug, einander
wieder finden zu kénnen. Nun erreichten wir endlich den Grad, wo wir
ohne die Gefahr der kérperlichen Liebe einander wiederfinden konnten.
Der Wille, die Reinheit unserer Liebe um jeden Preis zu bewahren und
jede Versuchung fernzuhalten, auch das Gesetz der kérperlichen
Vererbung bewirkten, daB Ima als mein Kind geboren wurde. Er muB in
diesem Leben auch seine verlorene klare geistige Sicht zurtickerringen.
Und da ich unmittelbar schuld war, daB er seinen Glauben verlor, mufB
ich es auch sein, die ihn wieder auf den Weg zu Gott zurlckfihrt. Die
Zeit ist aber noch nicht reif dafur. Er ist noch ein Kind.

«Vater meiner Seele», frage ich wieder Ptahhotep, «wo ist Atothis, dein
Bruder und mein Vater in Agypten? Ich sehne mich, mit ihm wieder in
Verbindung zu kommen. Ich bin sicher, daB auch er mich nicht
verlassen hat.»

Da taucht das Bild eines herrlichen Mannes vor meinen geistigen Augen
auf, das Bild eines Mannes, der in den letzten Zeiten der gréBte Lehrer



Einweihung (564)

und der Kiinder der tiefsten Wahrheiten war. Ich las seine Blcher, die
seine Jinger aus seinen Vortragen zusammengestellt und
herausgegeben haben. Als ich diese Bicher las, wurde ich tief erregt,
denn bei jedem Satz hatte ich das sichere Gefiihl, daB ich diesen
Menschen kenne, daB ich mit ihm in einer tiefen Verbindung stehe, daB
ich jeden seiner Gedanken kenne und zu ihm gehére! Ich wuBte, daB
ich nie die Gelegenheit haben wiirde, ihm zu begegnen, da er in einem
sehr fernen Land starb, als ich noch ein ganz kleines Kind war. Oft
studierte ich das Bild dieses prachtvollen Menschen, der in jeder
Hinsicht bermenschliche Fahigkeiten besaB3, und ich wuBte, daB ich
seine Augen, seinen gottlichen Blick, von irgendwoher kannte. Ich
wuBte nicht, warum ich im Traum oft zu ihm rannte, so rasch, daB
mein weiBes Gewand und meine Haare flogen, und ich mit der riesigen
Freude des Wiedersehens in seine offenen Arme, an seine breite Brust
warf und vor Gllick erschittert weinte: «Vater! - Vater!» Und als ich
erwachte, wuBte ich auch nicht mehr, warum ich ihn in meinem Traum
«Vater» nannte und warum ich so bitterlich geweint hatte, daB mein
Kissen, als ich erwachte, ganz nal3 war.

Ptahhotep lachelt: «Erinnerst du dich?»

«Ja, Vater meiner Seele, ich erinnere mich. Er sagte mir einmal am
Meeresufer in Agypten: ,Es wird dies eintreten, daB ich auf der Erde
weile, wenn du nicht in einem Kdrper leben wirst, und es wird auch
vorkommen, daB du in einem Korper auf der Erde lebst, wahrend ich
nur noch von der geistigen Ebene an dem groBen Werk der
Vergeistigung mitwirken werde ...

Wo ist er jetzt, Vater meiner Seele? Wo ist er?»

Und ich verstehe auch die geistige Antwort Ptahhoteps: «Er versprach,
als er noch auf der Erde weilte, daB er seine Jinger auch nach seinem
Tode nicht verlassen werde und die groBe Arbeit, die Menschheit in die



Einweihung (565)

uralten Wahrheiten einzuweihen, weiterfiihren werde. Du und Bo-Ghar,
ihr seid schon beide seine - unsere - Mitarbeiter, ohne daB ihr dessen
bewuBt seid. Spater werdet ihr bewuBte Mitarbeiter sein.»

«Bo-Ghar? Lebt er wieder auf der Erde? Wo ist er? Kenne ich ihn schon
in diesem Leben? Habe ich ihn nur etwa nicht erkannt?»

«Warte», antwortet Ptahhotep, «er lebt in einem fernen Land, wo auch
Atothis wiederverkérpert wurde. Er hat dir aber versprochen, daB er
auch vom anderen Ende der Welt zu dir komme, um dich zu retten,
wenn du in Gefahr kommen wirdest. Zur rechten Zeit wird er hier bei
dir erscheinen.»

«Gefahr, Vater?» frage ich, «was fir eine Gefahr?»

«Erinnere dich, was ich dir in Agypten vor der Einweihung sagte: Wenn
du fallst, muBt du alle deine Einweihungstraume in der irdischen
Wirklichkeit wieder erleben, denn Traume sind auch nichts anderes als
Wirklichkeiten in der stofflosen, bilderbauenden Energiewelt des
Menschen, und was ihr ,Wirklichkeit' nennt, ist auch nur ein ,Traum’,
nur eine bis in die materielle Ebene wirkende, in die Atmosphare der
Erde hineingetraumte Projektion des Selbst. Und alle Prifungen, die du
einmal oder eventuell 6fters nicht bestanden hast, muBBt du wieder
erleben, um wieder ein Eingeweihter, ein brauchbarer Mitarbeiter zu
werden. Ein alter Bekannter wird dir durch das mystische Tor helfen.
Der junge Priester, der dich damals in Agypten auf die Einweihung
vorbereitet hat, lebt auch wieder auf Erden. Zur rechten Zeit wird auch
er erscheinen, um dir auf deinem inneren Wege zum Ziele
beizustehen.»

«Und wie wurde Thiss-Tha, der Heerfuhrer Atothis', mein heiBgeliebter
Vater in meinen gegenwartigen Leben?»



Einweihung (566)

«Es wirde sehr weit fiihren, alle Griinde aufzuzahlen, die bei diesem
Endresultat eine Rolle gespielt haben. Ich erwahne nur die
Hauptgrinde. Du weiBt, daB die groBte Kraft der menschlichen Seele
die Sehnsucht ist. Wohin das BewuBtsein eines Menschen von der
Sehnsucht gezogen wird, dort wird er sich wieder verkérpern. Als dich
damals in Agypten dein Léwe angegriffen hat, wollten dich drei
Menschen, die den Angriff sahen, retten: Thiss-Tha, Bo-Ghar und der
Warter der Léowen. Bo-Ghar lief dir nach, als er bemerkte, daB du den
Palast verlieBest, und rannte verzweifelt in den Lowenhof, um dich zu
retten. Thiss-Tha wollte eben seinen Léwen einspannen lassen, und wie
er sah, daB der Lowe dich angriff, lief auch er auf dich zu, um den
Léwen von dir abzuhalten. Der Lowe erreichte dich aber friher. Er
schlug dich mit einem schrecklichen Schlag nieder, und bis man dich
aus den Krallen befreien konnte, war der Korper so stark verletzt, daB
eine Wiederbelebung unmadglich war. Thiss-Tha nahm deinen
zerfleischten Korper auf seine Arme, und in Begleitung des vollkommen
verzweifelten und entsetzten Kindes - Bo-Ghars -, das weinend
daneben lief, brachte er dich in den Palast. Thiss-Tha war ein
aufrichtiger und ehrlicher Mensch, er liebte den Pharao und dich treu
und ohne Hintergedanken. Als er deinen sterbenden kleinen Kérper auf
den Armen trug, ergriff ihn ein abgrundtiefes Mitleid, und er trug dich
wie ein armes kleines Kind - wie sein Kind - und liebte dich wie ein
Vater. Dazu kam dein letztes Erlebnis, daB du, Thiss-Tha erblickend,
hilfesuchend in seiner Richtung gelaufen bist. Du hast bei ihm Schutz
gesucht. Diese Gefiihle, die ihr fireinander erlebt habt, waren der
tiefste Grund, warum ihr beide die Verbindung, die zwischen einem
Kind und dem schitzenden Vater besteht, in einem spateren Leben
verwirklicht habt. Da bestand aber - neben vielen anderen
Nebengrinden noch ein wichtiger Grund, daB du sein Kind geworden
bist, und zwar der, daB du in diesem gegenwartigen Leben, um die
Einweihung wieder erleben zu kénnen, unbedingt sehr stark
entwickelte, den geistigen Offenbarungen offenstehende Nerven- und
Gehirnzentren erben mubBtest.



Einweihung (567)

Wenn du die lange Kette der aufeinanderfolgenden Generationen
verfolgen kénntest, die die Nachkommen des einstigen Thiss-Tha
gebildet hatten, dann wirdest du sehen, daB seit jenem Leben, in
welchem du und Thiss-Tha - dein gegenwaértiger Vater - in Agypten
gelebt habt, die Kette der lebendigen Zellen noch immer besteht! Das
heiBt, daB die Korper der Kinder Thiss- Thas je aus einer lebendigen
Zelle des Korpers Thiss-Thas entwickelt wurden, und die Korper der
Kinder dieser Kinder wurden auch je aus einer lebendigen Zelle
entwickelt. So folgten einander immer weitere Generationen aus einer
lebendigen Zelle ihrer Vater, bis Vater und Mutter deines heutigen
Vaters geboren wurden und eine weitere lebendige, befruchtete Zelle
dem Geiste des einstigen Thiss-Tha zur Verfigung stand, um ihm die
Moglichkeit einer Wiedergeburt in derselben Vererbungskette zu geben.

Es bestehen zwischen Kindern und Eltern viel tiefere, in die altesten
Zeiten zurlickgreifende Verbindungen, als die Wissenschaftler, die
heute diese Gesetze erforschen, es tiberhaupt ahnen. Sie sehen nur
den Korper, es bestehen aber auch ganz wichtige, Gber dem
Korperlichen stehende Vererbungsgesetze, die in die hdheren, geistigen
Verbindungen reichen. Ahnliches zieht das Ahnliche an! Du konntest
neben den anderen Griinden auch nur deshalb als Thiss-Thas Kind
wiedergeboren werden, weil eure Charaktere sehr viel Ahnliches haben.
Es ist nicht umsonst, daB jeder Mensch die groBe charakterliche
Ahnlichkeit zwischen deinem Vater und dir bemerkt. Du bist ihm aber
nicht deshalb ahnlich, weil du sein Kind bist, sondern du bist sein Kind
geworden, weil du ihm ahnlich warst! Selbstverstandlich bist du ihm in
Wuchs, Haltung, Knochenbau und Gesichtsziigen auch deshalb ahnlich.
Ahnliche Kréfte bauen &hnliche Formen auf!

Wenn du die Kette der Vererbung der lebendigen Zellen verstanden
hast, dann verstehst du auch, warum dein Vater auch in diesem Leben
eine ebenso dunkle Haut, so schwarze Haare und Augen hat wie in
seinem Leben in Agypten. Farben und Formen sind auch Offenbarungen



Einweihung (568)

des Geistes! Und die Mdglichkeit, diese Farben und Formen in diesem
Lande zu vererben, wo sie auffallen, hat ein spaterer Nachkomme des
einstigen Thiss-Tha - ein Schiffer, der weite Reisen in ferne Lander
machte - hierher gebracht. Es kann sich geben, daB eine langst
vergessene Farbe und Form aus der Vererbungskette nach
Jahrhunderten wieder zum Vorschein kommt. Deshalb kénnen Eltern,
auch wenn beide Teile weiBhautig sind, unerwartet ein dunkelhautiges,
schwarzhaariges Kind bekommen. Die Geister selber, die in diese
auffallend aus der Reihe fallenden Kérper hineingeboren worden sind,
konnten erzahlen, wie sie zu dieser Vererbung kommen, wenn sie
bewuBt waren. Sie werden aber ihrer Aufgabe und Herkunft meistens
erst spater bewuBt. Und das ist auch gut so, denn wenn ein Kind sich in
der heutigen Zeit an sein fritheres Leben erinnert und dariiber mit
seiner Umgebung spricht, halt man es unbedingt fir geisteskrank oder
im besten Fall fiir einen Phantasten oder Liigner.

Aber es ist genug flr heute, mein Kind, jetzt kehre in dein kdérperliches
BewuBtsein zurlick. Nach der starken Erschiitterung des Sich-Erinnerns
brauchen deine Nerven vollkommene Ruhe, um nicht krank zu
werden.»

Das Bild Ptahhoteps verblaBt allmahlich. Noch einige Augenblicke sehe
ich den goéttlichen Blick seiner lichtausstrahlenden Augen, dann
verschwindet Er vor meinen Augen, und es wird um mich herum wieder
dunkel. Ich werfe das Licht meines BewuBtseins auf die Frage: Wo bin
ich?

Da tauchen aus der Dunkelheit weiBgestrichene Wande auf, es
erscheinen die Konturen verschiedener Gegenstande, die Farben und
Formen werden immer starker, bis sich alles zurlickverwandelt und ich
mir bewuBt werde, daB ich in dem kleinen Zimmer unseres
Waldhauschens bin.



Einweihung (569)

Ja! Ich bin in dem kleinen Zimmer unseres Waldhauschens! Das ist die
Wirklichkeit. Aber als ich in Agypten eingeweiht wurde und mein Kérper
in dem Steingrab lag, als mein BewuBtsein alle Leben, die noch
ungelebt in meinem «Ich» latent schlummerten, als Traume erlebte, da
waren mir diese Traume genau solche «Wirklichkeiten», wie ich jetzt
das, daB ich mich in dem kleinen Waldhauschen befinde, als
vollkommene «Wirklichkeit» erlebe. Wer kann mir sagen, was die
Wahrheit ist: traumte ich eben jetzt nur, hier im Waldhauschen, daB
ich vor vielen tausend Jahren in Agypten lebte und dort die Einweihung
bekam, oder traume ich auch jetzt nur, wahrend meiner Einweihung in
der Pyramide, daB ich in unserem Waldhauschen bin, und ist mein
ganzes Leben, das ich als Wirklichkeit betrachte, auch nichts anderes
als eine Kette von Traumbildern in meinem BewuBtsein, die
Gelegenheit bieten, Prifungen zu bestehen? Mein Sohn heute - und
Ima in Agypten? Welches ist die «Wirklichkeit»? Ich trdumte in meinen
Einweihungstraumen solch entsetzliche, chaotische Bilder, daB ich mich
gar nicht mehr richtig erinnern kann. Und dennoch war all dies
Unmaodgliche in meinen Einweihungstraumen vollkommene Realitat.
Jetzt tauchen noch Bilder aus diesen Traumen auf. Ich sah Ima schon
als Erwachsenen in einer Fliegeruniform, dann, wie wenn wir mit vielen
Leuten wdhrend unendlich lang scheinenden Zeiten im Schutzkeller
gesessen waren, ich erinnere mich auch an feindliche Soldaten, die uns
Uberfallen hatten, dann, als ob unser Haus zusammengesttirzt ware,
und noch weitere vollkommen chaotische, zusammenhanglose,
unmaogliche Trdume. Wie entsetzlich! Wahrscheinlich kamen diese
Traume, weil die Zeitungen immer Uber einen Zweiten Weltkrieg
schreiben.

Und so versuche ich in meinem BewuBtsein Ordnung zu schaffen ...

Ich sitze noch lange bewegungslos in meinem Zimmer, bis meine
Haushalthilfe - ein liebes Madchen - hereinkommt und fragt:



Einweihung (570)

«Was soll ich Ihnen zum Nachtessen zubereiten?»

«Danke, gar nichts, Betty. Ich gehe lieber schlafen. Ich bin ein biBchen
miiide heute», antworte ich.

«Ja! Das kommt vom vielen Gribeln, gnadige Frau. immer sage ich
Ihnen, Sie sollten mit diesem vielen Lesen und Denken aufhéren. Wenn
Sie nur nicht krank werden, Sie sind so blaB8.»

Sie macht mein Bett, wiinscht gute Nacht und geht.
Und ich gehe schlafen, denn mein Meister Ptahhotep hat in meiner

Vision recht gehabt, meine Nerven brauchen tatsachlich vollkommene
Ruhe.



Roo-Kha und die zwolf Pastillen

Was nachher geschah, lief so rasch ab, daB es in meiner Erinnerung ein
Traum zu sein scheint.

Ich begann die Wahrheiten, die ich von Ptahhotep im Tempel gelernt
hatte, meinen Mitmenschen weiterzugeben. Es kamen immer mehr
Leute in meine Vortrage, wie durstige Wanderer, um die tiefen
Geheimnisse der Einweihung in das goéttliche Selbst wie Lebenswasser
zu schopfen und damit ihren Durst zu I6schen. Meine Arbeit anderte
sich seitdem nicht mehr: ich stehe am Anfang des unendlich langen
Weges, an dessen Ende die leuchtende, aus Licht geflochtene Gestalt -
das schopferische Weltselbst - steht und einen jeden mit offenen
Armen erwartet. Ich stehe da und zeige den Weg den unzahligen
Schafen, die alle das Licht suchen und wandern, nebeneinander,
langsam, immer in der Richtung der Lichtgestalt, wandern ... so wie ich
es damals in meiner Vision in den Dolomiten gesehen hatte.

DrauBen in der dreidimensionalen Welt lief mein Karma - das mein
Schicksal und mein Charakter schuf - nach den Gesetzen der Zeit und
des Raumes ab. Ich bin mit meiner Aufgabe allein geblieben, ohne
einen Fuhrer, von dem ich Ratschlage hatte bekommen kdnnen, wie
alle allein bleiben missen, die sich zu selbstandigen, zuverlassigen
Mitarbeitern im groBen Werke entwickeln wollen. Nur selten, wenn ich
zu einem Wendepunkt meines Lebens gelangte, bekam ich von den
hoheren Kraften, welche die Erde lenken, wieder Hilfe und
Wegweisungen. Meine Probleme muBte ich dennoch allein I6sen. Aber



Einweihung (572)

auch in den spateren Jahren passierte immer wieder etwas, das mich
an meine Erlebnisse in Agypten erinnerte.

Es geschah einmal, daB ich in einem fernen Lande, wohin ich damals
das erstemal reiste, um an einer groBen Konferenz teilzunehmen,
jemandem begegnete, den ich noch aus Agypten kannte. Es sammelten
sich dort aus jeder Zone der Welt viele Menschen. Wie ich ankam, ging
ich in einen Saal, wo sich schon einige Mitglieder der Konferenz
befanden, und ich sah einen Mann von hinten, so daB ich sein
Halbprofil erblickte. Ich dachte wirklich eher an alles andere, als an die
Erinnerungen meines Lebens in Agypten. Aber ich erkannte diesen
Mann im ersten Augenblick, und mein Herz begann vor Uberraschung
schneller zu klopfen. Es war Roo-Kha! Der Mann stand auf, und obwohl
ich meine Uberraschung mit keiner Miene verriet, schaute auch er mich
Uberrascht an. Dann verbeugte er sich und stellte sich vor: «Ewalt
Klimke.» Wir gaben einander die Hand. Er blieb einen Augenblick
stumm vor mir stehen, dann sagte er ganz verlegen: «Merkwtrdig!
Wer sind Sie eigentlich? Ich habe das komische Geflihl, als ob ich mich
vor Ihnen mit ausgestreckten Armen tief, bis zum Boden, beugen
musse! Merkwiurdig.» Er schaute mich forschend an: «Warum habe ich
dieses komische Gefluihl?»

Ich antwortete: «Sie waren in Agypten Finanzminister unter der
Regierung meines Vaters», und lachelte. Die Anwesenden lachten
herzlich. Sie dachten, ich mache einen Scherz. Ewalt Klimke lachte
aber nicht, sondern schaute mich weiter forschend und verlegen an,
und wahrend der mehrere Tage dauernden Tagung nannte er mich
standig «Kdénigin», und sooft er mich erblickte, starrte er mich mit
forschendem Blick an und wiederholte: «Merkwiurdig ...», und wir
sprachen miteinander wie alte Freunde.

Aus derselben Zeit blieb ein anderes Erlebnis tief eingepragt: An einem
Herbstabend ging ich wie gewdhnlich schlafen. Ich traumte irgend



Einweihung (573)

etwas, als es plétzlich im Traum ganz hell wurde. Ich sehe, daB ein
Auto herbeieilt, vor mir stehenbleibt und zwei weiBgekleidete,
arztahnliche Gestalten aussteigen. Die eine tritt auf mich zu, nimmt ein
|6ffelartiges Werkzeug aus ihrer Tasche, und mit diesem Loffel 16ffelt
sie mein krankes Auge heraus. Die andere Gestalt zieht eine Phiole
hervor, 6ffnet sie und nimmt daraus eine groBe, runde weiBe Scheibe,
von der ich, da ich nicht wuBte, was es war, dachte, es sei eine Pastille.
Dann halt sie die Pastille vor meine Augen, damit ich sie grindlich
betrachte, und sagt: «Du sollst nicht erschrecken. Ich lege jetzt dieses
- und zeigt die runde Pastille - in die Hohle deines Auges. Zwalf von
diesen mussen verbraucht werden, dann bekommst du dein Auge
zurlick. Erschrecke also nicht, daB du jetzt auf diesem Auge scheinbar
blind geworden bist.» Damit legt sie die Pastille in meine leere
Augenhdhle, schlieBt mein Augenlid und verbindet mein rechtes Auge
mit einem weiBen Tuch.

Ich erwachte. Es war morgens frih, und ich wollte aufstehen. Da fiel
mir auf, daB ich mit meinem kranken Auge lGberhaupt nicht mehr sehe.
Es war, als ob plétzlich ein Brett davor ware. Ich hahm sofort einen
Spiegel und schaute hinein. Da sah ich mit dem anderen, noch
gesunden Auge, daB die Pupille des rechten Auges ganz undurchsichtig,
grauweiB, geworden war. Ich wuBte, das ist grauer Star. Seit einigen
Jahren entwickelte sich allmahlich der graue Star in meinem rechten
Auge, aber es ging sehr langsam und unmerklich, und noch gestern
sah ich ziemlich deutlich. Von auBen her war der langsam sich
entwickelnde Star noch vollkommen unsichtbar. Und jetzt, in einer
Nacht, kristallisierte sich die Linse in meinem rechten Auge zu einem
reifen grauen Star! «Erschrecke nicht ...», klang die Stimme des
ndchtlichen Besuchers aus meinem Traum in meinen Ohren. Nein, ich
erschrecke nicht! Es wird wieder die Wallfahrt von einem Professor zum
anderen anfangen, und einer von ihnen wird mein Auge operieren ...
Schon langst habe ich gelernt, daB das «Erschrecken» vollkommmen
nutzlos ist. Aber was kdnnen diese weien Pastillen bedeuten, von



Einweihung (574)

welchen zwolf verbraucht werden missen, um mein Auge wieder
zurlickzubekommen? Was kann das sein?

Ich ging zu verschiedenen beriihmten Professoren. Die einstimmige
Auffassung war, da man mein Auge schon jetzt operieren kénnte,
aber es bestehe die Gefahr, daB - da ich schon flinfunddreiBig Jahre alt
sei und man ein Stick aus der Regenbogenhaut herausschneiden
musse, wodurch die Pupille die Form eines Schliisselloches bekomme -
das operierte Auge das durch die vergréBerte Pupille stark vermehrte
Licht schlecht ertragen wiirde und ich immer eine tiefschwarze Brille
tragen miiBte. Sie rieten mir, mit der Operation lieber zuzuwarten. Ich
befolgte diesen Rat. Ich arbeitete weiter, aber ich konnte mich an die
Arbeit, ein gutes Auge mit dem vom Star erblindeten gepaart, nicht
gewohnen. Der Star stérte mich sehr.

Es wurde langsam Sommer, und wir fuhren wie jedes Jahr in unsere
Familienvilla am See. Da begegnete ich einem katholischen Bischof, der
mich Uberredete, unbedingt nach Wien zu fahren und mein Auge von
einem weltberiihmten Professor, den er persdnlich kenne, untersuchen
zu lassen. «Er operiert mit anderen Methoden als im allgemeinen.
Gehen Sie zu ihm, und sprechen Sie mit ihm, was er Ihnen rat. Ich bin
ein Diener Gottes, vielleicht 1aBt Gott Ihnen diesen Rat durch meinen
Mund geben.»

Man hat mir schon so viele Ratschlage flir mein Auge gegeben, dal3 ich
nicht mehr viel darauf gab. Aber die Worte: «... vielleicht 1aBt Gott
Ihnen diesen Rat durch meinen Mund geben ...», pragten sich tief ein.

Im Herbst begleitete mich Vater zu dem Professor in Wien. Er empfahl
mir sofortige Operation: «Sie sollen diesen stérenden und haBlichen
Star so rasch als mdglich loswerden. Es hat unbedingt einen schlechten
psychologischen EinfluB>», sagte er.



Einweihung (575)

«Wird mein Auge nicht sehr darunter leiden, daB Sie ein Stlick aus der
Regenbogenhaut herausschneiden?» fragte ich.

Er schaute mich lange an, dann prifte er meine Nervenreflexe und
begann Gber meine Bildhauerarbeit zu reden, fragte verschiedene
Dinge, die Uberhaupt in keinem Zusammenhang mit meinem Auge
standen, dann sagte er plotzlich: «Ich schneide kein Stuck aus der
Regenbogenhaut heraus. Sie kénnen ruhig sein, das Auge wird nachher
nicht unter dem Licht leiden.»

«Dann machen wir die Operation so bald als mdglich», antwortete ich.
Nach einer Woche war ich im Sanatorium, um mich auf die Operation,
die am anderen Tag stattfinden sollte, vorzubereiten.

Es war ein herrlicher Herbstabend, und bevor ich zu Bett ging, trat ich
ans Fenster, um auf die schone Stadt hinabzuschauen. Wie ich den
Vorhang wegziehe, um durch das Fenster zu schauen, erblicke ich mir
gerade gegenliber am Himmel die riesige, runde weiBe Scheibe des
Vollmondes. im Augenblick erkenne ich Uberrascht die groBe weiBe
Pastille, die der Arzt mir damals im Traum gezeigt hat. Es war
Vollmond! Der Arzt sagte: «Zwdlf davon muissen verbraucht werden
...» Ich rechnete mit Herzklopfen nach, wann ich den merkwirdigen
Traum hatte, und es stellte sich heraus: Genau zwo6lf Vollmonde sind
seitdem vergangen! Ich wuBte, daB die Operation mir die Sehkraft
meines Auges zuriickgeben wiirde!

Am anderen Morgen lag ich auf dem Operationstisch, und in einer
unglaublich kurzen Zeit war die Operation schon beendet. Es blitzte
Licht in mein erblindetes Auge, dann erblickte ich eine starke Hand vor
meinem Auge. «Was sehen Sie?» horte ich die Stimme des Professors.

«Ihre gesegnete Hand, Herr Professor», antwortete ich, und schon
waren meine beiden Augen zugebunden.



Einweihung (576)

Wie man mich aus dem Operationssaal hinausschob, horte ich Tiren
o6ffnen und wieder schlieBen und die leise Stimme meines Vaters: «Wie
ist es gegangen, Esther?» Ich antwortete: «Gut, Vater, ich sehe ...»

Die Augenoperation brachte mir viele sehr interessante Erfahrungen,
von denen die allerinteressanteste die war, daB ich erfuhr, daB jene
Schwingungen, die wir als «Licht» empfinden, nur fir unsere Augen -
fir gesunde Augen - «Licht» sind. Sonst ist es eine gewaltige Kraft, die
einen Menschen, sogar noch starkere Wesen, erschlagen kénnte. Es
hangt nur von dem Verhaltnis zwischen der Empfindlichkeit der Haut
eines Lebewesens und der Lichtstarke ab. Es geschah folgendes: Einige
Stunden nach der Operation kam der Professor und sagte:
«Erschrecken Sie nicht, wenn ich den Verband von Ihrem operierten
Auge herunternehme, ich werde mit einer Kerze in Ihr Auge leuchten,
da ich sehen muB, wie das Auge auf die Operation reagiert.»

Ich dachte: «Warum soll ich davor erschrecken?», und lieB den
Professor den Verband herunternehmen. Dann sagte er: «Machen Sie
Ihr Auge auf.»

Ich war vorbereitet, wenn ich mein Auge 6ffne, eine brennende Kerze
zu sehen. Statt dessen sah ich, als ich mein Auge 6ffnete, nur
Finsternis, aber ich bekam einen tlichtigen Faustschlag auf das
neuoperierte Auge. Ich riB meinen Kopf zurlick und schloB sofort das
Auge. Ich konnte nicht begreifen, was geschehen war. Da hdérte ich ihn
lachen: «Habe ich nicht gesagt, daB Sie nicht erschrecken sollen? Die
Netzhaut Ihres Auges ist jetzt derart empfindlich, daB sie das kleinste
Licht gar nicht als Licht, sondern als einen starken Schlag empfindet.
Ruhen Sie weiter, nach einigen Stunden komme ich wieder, um das
Auge zu untersuchen. Bis jetzt geht alles sehr gut», sagte er und ging.

Ich blieb in der Finsternis allein und dachte lange nach. Was ist Licht?
Dasselbe Licht, das ich mit einem gesunden Auge als die flackernde



Einweihung (577)

Flamme einer Kerze wahrnehme, kann in mir Schmerzen und
Empfindungen verursachen wie ein Faustschlag? Ich habe Gberhaupt
kein «Licht» gesehen, nur einen starken Schlag gefiihlt, der meinen
Kopf zuriickgestoBen hat. Ich muBte daraus die Folgerung ziehen, daB,
wenn es Wesen geben wiirde, deren Haut eine solche
Lichtempfindlichkeit besaBe wie die Netzhaut meines operierten Auges,
man sie dann, sogar aus gréBerer Entfernung, einfach dadurch
erschlagen kénnte, daB man das Licht eines Scheinwerfers auf sie
richtet.

Es muBte aber irgendein Licht - oder man kdnnte es eventuell
«Ultralicht» nennen - geben, das verhaltnismaBig so viel starker wirkt
als jenes Licht, welches wir mit unseren menschlichen Augen als
«Licht» empfinden, daB es der Empfindlichkeit unserer Haut, die wir
hier auf der Erde haben, entsprechend, uns ebenso erschlagen kdénnte
wie das gewdhnliche Licht ein Wesen, dessen Haut die Empfindlichkeit
eines operierten Auges hatte.

Ich sah ein, daB alles nur eine Frage des Verhaltnisses ist, das
zwischen Wirkung und Widerstand besteht, und es wurde mir klar, daB
unendlich viele Arten von Leben im Weltall auf den verschiedenen
Planeten und Weltkérpern existieren kénnen. Ich habe zum Beispiel
daran gedacht, daB ein menschenahnliches Lebewesen auf Uranus oder
Neptun - da die Sonne zu diesen Planeten eine viel gréBere Entfernung
hat als zur Erde - vielleicht eine ebenso unendlich empfindliche Haut
hat wie die Netzhaut meines frischoperierten Auges, und wenn dieses
Lebewesen bei Sonnenlicht «sehen» wollte, wie wir hier auf der Erde,
dann muBten seine Augen unbedingt eine fir uns unvorstellbare
Lichtempfindlichkeit besitzen. Aber brauchen wir denn so weit zu
gehen? Die verschiedenen Tiere in der Tiefe des Ozeans haben ja
solche Augen - und Fahigkeiten, die wir Uberhaupt nicht verstehen
kdénnen, weil wir nie in unserem Leben in solcher Finsternis existieren
konnten wie jene Tiefmeertiere.



Einweihung (578)

Ich gribelte noch Uber die unendlich vielen Méglichkeiten der Welten
und der darin lebenden Wesen nach, und mein Herz wurde mit tiefer
Demut vor der Macht des ewigen Seins erfiillt, das wir Gott nennen

Eine weitere sehr interessante Erfahrung, die mir die Augenoperation
brachte, war die Tatsache, daB genau so wie die Lungen die Luft nicht
nur flr sich, sondern fiir den ganzen Kérper einatmen und diesem
weitergeben, die Augen das Licht auch nicht nur fur sich, sondern flr
den ganzen Koérper aufnehmen und diesem weitergeben. Denn Licht ist
Kraft!

Am dritten Tag nach der Operation kam der Professor mit einer
Pflegerin herein und sagte: «Jetzt werden Sie schén in diesen Fauteuil
hinaus-sitzen. Ziehen Sie Ihre Pantoffeln an, und die Schwester und ich
werden Ihnen helfen.»

Ich war beleidigt: «Herr Professor», sagte ich, «ich bin nicht krank, und
davon, daB ich drei Tage im Bett lag, wurde ich doch nicht so schwach,
daB ich nicht selbst aufsitzen und aufstehen kénnte. Mir brauchen Sie
nicht zu helfen.»

Der Professor sagte: «Gut, Sie konnen allein aufstehen - wenn Sie
kénnen.»

Ich wollte aus dem Bett heraus. Ich streckte meine Beine aus dem Bett
und wollte aufstehen. Da kam die Uberraschung! Meine FiiBe und Beine
waren so schwach, so kraftlos, daB ich zusammengefallen ware, wenn
mich nicht im selben Augenblick von rechts und links starke Hande
gepackt und aufrecht gehalten hatten. Meine Beine hingen herunter wie
zwei kraftlose Fetzen. Aber mein Rickgrat war auch vollkommen
kraftlos, so daB ich froh war, als mich der Professor und die Schwester
in den Fauteuil sitzen lieBen. Was war das?



Einweihung (579)

Ich horte, daB der Professor lachte: «Sehen Sie, daB Sie nicht allein
aufstehen konnten? Sie waren seit drei Tagen in vollkommener
Finsternis, und wenn ein Lebewesen plétzlich ohne Licht bleibt, verliert
es seine Kraft in solchem MaBe, daB3 es nicht mehr auf seinen FiBen
stehen kann. Sie werden bald wieder ihre Augen aufmachen kdnnen,
dann werden Sie ihre Kraft auch sofort zurlickgewinnen. Aber im Krieg
hatten wir die groBte Sorge mit den armen erblindeten Soldaten, nicht
wegen ihres seelischen Zustandes, sondern wegen ihrer vollkommenen
Kraftlosigkeit, die mit dem plétzlichen Blindwerden unvermeidlich
auftritt. Die menschliche Seele ist so wunderbar eingerichtet, da sogar
bei einer solchen Katastrophe wie das Blindwerden der Mensch eine
innere Mdglichkeit findet, dennoch weiterleben und noch Freuden
haben zu kénnen. Unsere groBte Sorge war aber, daB diese armen
jungen Menschen auf lange Zeit nicht mehr auf ihren FiiBen stehen
konnten. Wir konnten ihnen das Licht nicht mehr zuriickgeben. Der
Kdrper aber ist Gott sei Dank auch elastisch, und mit der Zeit
Ubernimmt die Haut die ganze Aufgabe der Lichtversorgung. Aber die
ersten Zeiten sind wirklich tragisch schwer wegen der infolge des
Lichtmangels auftretenden Entkraftung.»

Ich schwieg. Seit der Erkrankung meines Auges bedeuteten mir die
Blinden viel - viel mehr, als man es sich mit gesunden Augen
Uberhaupt vorstellen kann. Jetzt erfuhr ich an mir selbst, was diese
Stelle in der Bibel bedeutet:

«Das Auge ist des Leibes Licht. Wenn dein Auge einfaltig ist, so wird
dein ganzer Leib licht sein; ist aber dein Auge ein Schalk, so wird dein
ganzer Leib finster sein.« (Matthdus 6, 22. 23)

Und mein Herz zog sich qualvoll zusammen bei dem Gedanken, daB es
den Menschen nicht genug ist, daB es von Natur aus Blinde gibt,
sondern daB sie selber noch Kriege fuihren, in denen unzahlige gesunde
Menschen geblendet werden, ganz zu schweigen von den Ubrigen



Einweihung (580)

Verstimmelungen! Wann wird die Menschheit reif genug sein, der
Tyrannei der Politiker, die gewissenlos Kriegserklarungen
unterschreiben, nicht mehr zu gehorchen?

Nach zwei Wochen flihrte mich der Professor in die Dunkelkammer, um
meine beiden Augen zu untersuchen. Er gab mir eine sehr starke Linse
vor das operierte Auge, und ich las alles, bis zum kleinsten Buchstaben.
Da sprang der Professor zu meiner gréBten Uberraschung mit riesiger
Freude auf, packte mich und hob mich hoch in die Luft. Er war ein
reizender alter Herr, aber ich wuBte dennoch nicht, was ihn aus lauter
Freude so aus der Fassung gebracht hatte. Er stellte mich wieder auf
den Boden und sagte mit strahlendem Gesicht: «Wissen Sie, daB man
mit dieser Methode, mit der ich Ihr Auge operiert habe, nur Kinder - bis
zwanzig Jahre - operieren darf? Spater besteht die Gefahr, daB die
Regenbogenhautentziindung auftritt, und dann ist das Auge verloren.
Ich habe Sie, wie Sie das erstemal bei mir waren, beobachtet und sah,
wie auBergewohnlich lebhaft und elastisch Sie sind. Ihre Reflexe waren
auch kraftig, und wie ich es immer tue, lieB ich mich von meiner
Intuition fihren. Ich habe es gewagt, Sie zu operieren, als ob Sie noch
ein Kind waren. Und jetzt verstehen Sie meine Freude. Die Operation
ist glanzend gelungen. Ihre Gewebe waren noch jung genug, diese
Operation ausgezeichnet zu liberstehen. Ich gratuliere Ihnen, Sie
gehen mit zwei gesunden Augen nach Hause!»

Ich dankte ihm fir seine Glite, dann nahmen wir voneinander
Abschied, und ich reiste nach Hause. Die zwoélf «Pastillen» waren
verbraucht, und das Licht kehrte in mein blindes Auge zurick.



Der junge Priester erscheint

Es vergingen wieder einige Jahre, und wir beide, mein Mann und ich,
lebten friedlich, in unveranderter Liebe nebeneinander. Ich arbeitete
als Bildhauerin, hatte viele Bestellungen, und in meiner Freizeit
erschienen immer mehr Leute flr eine Seelenberatung. ofters in der
Woche hielt ich Vortrage uber Selbsterkenntnis, Gber die Lehren, die
ich in Agypten von Ptahhotep gehért hatte. Und wenn ich mich
ausruhen wollte, spielte ich auf meinem geliebten Fligel.

Ich Gbte jeden Tag geistigen Yoga und konnte auch tiefe
Trancezustande erreichen, aber das letzte verschlossene Tor 6ffnete
sich mir nicht. Bei einem gewissen Grad stand mir auf dem Wege zur
vollkommenen Verwirklichung meines Selbst ein Hindernis wie eine
Wand im Wege, die ich mit meinem BewuBtsein nicht durchbrechen
konnte. Ich lebte jedes Jahr mehrere Monate im Waldhauschen ganz
allein, um Yoga zu Uben. Die jungen Obstbaume, die ich gepflanzt
hatte, waren schon starke, schén-entwickelte Baume, und ich Ubte
ohne UnterlaB, mit ungestérter Ausdauer, doch die Hiuter der Schwelle
lieBen mich nicht durch das groBe Tor ...

Es war wieder einmal Herbst geworden, und ich verlieB flir einen Tag
den Wald, um den Geburtstag meines siebzig Jahre alt gewordenen
Vaters mit der ganzen Familie, der Verwandtschaft und dem
ausgedehnten Freundeskreise zu feiern.



Einweihung (582)

Am nachsten Vormittag, als ich mich bereit machte, um ins Waldhaus
zurickzukehren, ldutete das Telephon. Eine dltere Freundin fragte
mich, was ich am Nachmittag vorhabe. Ich antwortete, daB ich frei sei.

«Der beriihmte Schriftsteller, mit dem ich in Indien bei Maharischi war,
ist angekommen und wohnt bei mir. Wenn er dich interessiert, so
komm am Nachmittag, dann kannst du mit ihm sprechen», sagte die
Freundin.

Am Nachmittag lautete ich bei meiner Freundin. Ich ging in den Salon
und erblickte den Mann, der durch seine Biicher, die er lber die groBen
Yogis Indiens und Uber Yoga geschrieben hat, weltberihmt geworden
war. Ich blieb einen Augenblick vor Uberraschung stehen: da saB der
junge Priester, der mir in meinem vergangenen Leben in Agypten bei
den letzten Vorbereitungen vor der groBen Einweihung geholfen hatte!

Wir sprachen einige Worte miteinander, ich erwahnte, daB ich seine
Blcher gelesen hatte und daB ich schon seit langer Zeit den geistigen
Yoga uUbe, aber das allerhéchste Ziel noch nicht hatte erreichen
kdénnen... Da kamen viele andere Besucher, und ein allgemeines
Gesprach fing an, das bis spat abends dauerte. Ich konnte mit ihm
allein nicht mehr sprechen. Dann ging ich und dachte: «Es ist also
nichts geschehen ...», weil ich im geheimen gehofft hatte, daB der
berihmte «weiBe Yogi» mir auf meinem mystischen Weg
vorwartshelfen wirde.

Am anderen Morgen lautete das Telephon, meine alte Freundin rief
mich wieder an. «Der Schriftsteller will mit dir unter vier Augen
sprechen», horte ich sie im Telephon, «wenn du Zeit hast, komme
heute nachmittag wieder.»

Ich ging hin. Der Schriftsteller saB im Lotussitz auf dem Diwan, und als
ich mich auch setzte, fragte er: «Was wiinschen Sie von mir?»



Einweihung (583)

«Ich habe keine Wiinsche», antwortete ich, «ich lebe zufrieden in einer
absoluten inneren Ruhe.»

«Warum sind Sie dann zu mir gekommen? Was erwarten Sie von mir?»
«Ich will die Wirklichkeit», sagte ich.

Der Schriftsteller blieb einen Augenblick still, dann schaute er mich an
und fragte: «Und diese absolute Ruhe - ist keine Wirklichkeit?»

«Doch, es ist eine Wirklichkeit, ich suche aber noch mehr. Ich flihle
mich wie Mose, der das Gelobte Land sah, aber nie darin war. Ich
glaube, daB ich alles sehe, aber ich mdchte hinein. Ich bin nicht damit
zufrieden, daB ich von drauBen sehe, was drinnen ist. Ich will hinein.»

Er lachelte: «Ja, Sie stehen bei der groBen Tire, und Ihre Hand liegt
schon auf der Klinke. Sie sind so weit, daB es die groBte Seltenheit ist,
daB jemand ganz allein, ohne die Hilfe eines Meisters, diese Stufe
erreicht. Sie haben die Einweihung wahrscheinlich schon einmal erlebt,
in einem vorigen Leben, und jetzt brauchen Sie nur noch den
allerletzten Schritt zu machen, durch das Tor, das Sie noch von dem
groBen Ziel trennt.»

Ich schaute den Yogi an. Erinnert er sich nicht, daB er in Agypten
Priester war und mich dort kannte? Oder will er nur nicht dartber
sprechen? Ich konnte es aus seinem unerforschlichen Blick nicht
herauslesen.

Ich antwortete: «Das weiB ich alles, und ich will hinein Wenn ich auch
mit der Faust diese Ture einschlagen muf3.»

«Und glauben Sie, daB ich Ihnen helfen kann?>» fragte er.

«Wenn meine Zeit da ist, dann ja, dann kénnen Sie mir helfen.»



Einweihung (584)

«Und wenn Ihre Zeit da ist, da glauben Sie, daB ich Ihnen dann helfen
kann?» fragte er wieder.

Ich antwortete: «Ja.»

Da, als ob er auf diese Antwort gewartet hatte, zeigte er auf den Stuhl
ihm gegeniber und sagte: «Setzen Sie sich hin, machen Sie Ihre
Augen zu und denken Sie sich ganz intensiv in Ihr Herz hinein.»

Ich tat, wie er sagte, machte meine Augen zu und dachte mich in mein
Herz hinein. Da sehe ich mit geschlossenen Augen, da8 aus dem
Sonnengeflecht des Yogis ein starker gelber Strom von hellem Licht
herausstromt, mich wie eine Schlange in Kreisform umschlingt, dann
auch um den Yogi lauft, dann wieder um mich herum und wieder um
ihn. So lief dieser Strom um mich und um ihn herum, in der Form einer
Acht.

Gleichzeitig fuhlte ich, wie ich in meiner Konzentration zu jener Stelle
kam, bei der ich bisher immer steckengeblieben war und nicht
weiterkonnte, und daB eine mir fremde Kraft nun in mein BewuBtsein
griff und es mit sich wie durch eine Ture in eine unendliche Tiefe rif3 ...

Jeglicher Zeitbegriff war verschwunden, und ich wuBte nicht, wieviel
Zeit vergangen war, als ich die Stimme des weiBen Yogis horte: «Sie
kénnen ihre Augen wieder 6ffnen.»

Als ich meine Augen 6ffnete, wurde mir erst deutlich, wie weit entfernt
ich von dem kérperlich-irdischen BewuBtsein gewesen war. Sprechen
mochte ich nicht, weil ich es Uberfllssig fand, etwas zu sagen.

Dann sagte der Schriftsteller: «Ich habe einen Kontakt zwischen Ihrem
persdnlichen Selbst und dem Uberselbst geschaffen, da Sie dazu reif
genug waren. Von nun an, wenn Sie eine Frage haben, konzentrieren



Einweihung (585)

Sie sich auf mich, und Sie werden die Antwort noch am selben Tag
erhalten.»

«Auf Ihre Person oder auf das hohere Selbst?»

Er lachelte und antwortete nichts. Ich verstand, daB Uber «Person» zu
sprechen vollkommen uberflissig war.

Von diesem Tag an kamen wir, noch einige Leute und ich, bei meiner
Freundin zusammen und meditierten unter der Flihrung des Yogis.

Nach einigen Wochen reiste er ab. Ich blieb allein und lebte nach auBen
weiter wie bisher.

Es verging vielleicht ein halbes Jahr. Einmal saBen wir mit einigen
Freunden zusammen, und ich hérte zu, wie jemand lber
Schwarzmagier sprach. Er sagte, daBB die Schwarzmagier einige Jiinger
auswahlen, die sie dann als blinde Werkzeuge gebrauchen, um ihren
Willen ohne Widerstand auszufiihren. Diese Jinger werden von dem
Schwarzmagier besessen, verlieren ihre Selbstandigkeit vollkommen
und gehen schlieBlich zugrunde.

Am anderen Morgen fielen mir diese Worte ein, und ich dachte dariber
nach. War ich eigentlich leichtsinnig, daB ich mich mit vollkommenem
Vertrauen dem weiBen Yogi ausgeliefert habe? Ich bin auch jetzt
Uberzeugt, daB er, wenn wir es schon so nennen wollen - ein «weiBer
Magier» war, aber ich habe mich ihm dennoch, ohne ihn griindlicher
kennenzulernen, vollkommen ausgeliefert. War er ein weiler - oder ein
schwarzer Magier? Woher kann ich das wissen? Was ist das
Kennzeichen, ob man es mit einem «weiBen» oder mit einem
«schwarzen» Magier zu tun hat? Diese Frage war offen ...

Am selben Nachmittag waren wir zu einem Schulkameraden meines
Mannes eingeladen. Wir kommen an, und der Freund erzahlt uns, daB



Einweihung (586)

er heute in einem alten Buche gebldttert und ein sehr interessantes
Kapitel Gber den Unterschied zwischen weiBen und schwarzen Magiern
gefunden habe.

«Der weiBe Magier bindet seinen Schiler, wenn er ihm beim
Vorwartskommen helfen will, in der Form einer Acht an sich. Er l1aBt
damit die Unabhdngigkeit des Schiilers unangetastet, weil auf diese
Weise Meister und Schiler im Mittelpunkt ihrer eigenen Kreise bleiben
und den Mittelpunkt bilden. Dagegen nimmt der Schwarzmagier seinem
Jinger die Selbstandigkeit, indem er ihn mit sich in einen Kreis
hineinnimmt, in der Weise, daB der Schwarzmagier den Mittelpunkt des
Kreises bildet und den Jinger in seinen Bannkreis bindet, so daB dieser
sein Satellit, wie ein Planet der Sonne, wird.»

Ich horte seiner Erklarung erschittert zu. Er wuBte nicht, er hatte
keine Ahnung, daB ich eine Antwort eben auf diese Frage suchte. Ich
hatte mit niemandem dariber gesprochen. Und ich bekam dennoch die
Antwort noch am selben Tage!

Das hoéhere Selbst - Gott - findet immer einen menschlichen Mund,
wenn es uns etwas zu sagen hat. Es kennt kein Hindernis.



Ima und Bo-Ghar

Dann kam der groBe Krieg.

Die beiden Manner, die zu mir gehoérten, kleideten sich in Uniform.
Mein Mann leistete Dienst in einer der gréBten staatlichen Fabriken, die
unter Militdrkommando kam. Er muBte den schweren Posten des
Kommandanten tbernehmen.

Eines Tages saBen wir, mein Mann und ich, bei Tisch. Da 6ffnete sich
die Tldre und mein Sohn kam herein - in Fliegeruniform.

Ich hatte das Gefuhl, daB die Erde unter meinen FuBen verschwinde
und ich in einen Abgrund stiirze. Von unserem Freundeskreis lagen
namlich alle S6hne, die Flieger wurden, in kirzester Zeit im Friedhof.
Dabei hatte ich, als er eintrat und ich ihn erblickte, den sonderbaren
Eindruck, als ob ich meinen Sohn schon in Fliegeruniform gesehen
hatte. Ich hatte aber keine Zeit nachzugribeln, wann und wo dies hatte
geschehen sein kdnnen, denn ich war entsetzt, daB er Flieger geworden
war. Die Lander, die im Krieg gegen uns kampften, hatten viel bessere
Flugzeuge als wir. Sie haben unsere besten Séhne - da man nur solche
als Flieger angenommen hatte, welche die schwersten gesundheitlichen
Priifungen ausgehalten haben - spielend abgeschossen. Ich arbeitete
gerade zu dieser Zeit an einer groBen Komposition, einem Grabmal flr
einen abgestirzten Flieger, einen Spielkameraden meines Sohnes aus
der Kindheit. Und jetzt steht mein Sohn da, in Fliegeruniform.

«Wie kommst du zu dieser Uniform?» frage ich meinen Sohn.



Einweihung (588)

«Wie?» fragt er zurlick. «Ich bin aufgenommen unter die Flieger», fligt
er stolz hinzu.

«Wir haben dich aber bei den Pionieren aufnehmen lassen. Wie
kommst du zu den Fliegern? Ohne die Erlaubnis der Eltern nimmt man
doch keinen Jungen unter die Flieger auf?»

«Mutter, jetzt ist Krieg. Man braucht keine elterliche Erlaubnis mehr,
wie du siehst.»

Ich schwieg. Es war nichts zu machen. Und es kamen Tage, wahrend
derer ich wie ein Schlafwandler in der Wohnung umherwanderte und
mit Gott sprach. Meine Macht Gber mein Kind hérte auf. Ich muBte es
Gott Ubergeben. Ich tat es bewuBt. Ich muBte einsehen, daB Gott
meinen Sohn besser liebt - besser lieben muB, da Er eben Gott ist - als
ich unvollkommener Mensch ihn lieben kann. Und ich rechnete damit,
daB, was auch immer geschehe, es das allerbeste sei, auch dann, wenn
es flir mein Mutterherz, in meiner menschlichen Kurzsichtigkeit, als
eine Katastrophe erscheinen wiirde. Ich muBte meinen Glauben an die
Wirklichkeit Gottes in die Tat umsetzen! Mein Herz durfte nicht zittern,
meine Nerven muBten die vollkommene Ruhe bewahren, weil ich auch
das Schicksal meines einzigen Kindes nicht mehr vom menschlichen
Standpunkt aus, sondern vom Standpunkt des zeit- und raumlosen
groBen Ganzen betrachten und danach handeln muBte. Andere Miitter
haben Tag und Nacht fur ihre S6hne gebetet. Wie hatte ich das
gekonnt? Gott 1aBt sich nicht von Menschen Uberreden, und ich wuBte,
daB nach dem Gesetz des Charakters und des Schicksals mit meinem
Sohn genau das geschehen wiirde, was flr die Entwicklung seines
BewuBtseins das allerbeste ist. Ja! Gott liebt ihn! Besser als ich! -
Dieser Gedanke gab mir Kraft weiterzuleben.

Wahrend des Krieges war das Leben ein ununterbrochenes Warten auf
das Ende dieses Massenmordes. AuBerlich blieb alles wie bisher. Wir



Einweihung (589)

arbeiteten, wir gingen in Konzerte, ins Opernhaus, in Freundeskreise,
aber wir lieBen alles an uns vorbei, denn hinter allem stand das
Warten, das Warten auf das Ende des Krieges.

So vergingen einige Jahre, und innerlich sah ich die gewaltige Walze
aus dem Osten ndaher und naher rollen.

Eines Tages telephonierte mir eine Freundin, daB sie mir einen sehr
interessanten Menschen vorstellen wolle. Er sei Inder, ein echter Yogi,
fligte sie hinzu. Sie hatte mir schon 6fters «echte Yogis» vorstellen
wollen, aber es hatte sich dann immer herausgestellt, daB die
Betreffenden ganz gewohnliche Durchschnittsmenschen waren. Sie war
dennoch Uberzeugt, daB jeder Inder ein fertiger Yogi sein miisse. Ich
war also von ihrer neuen Entdeckung nicht begeistert. Sie gab aber
nicht nach und wollte mich unbedingt sprechen. So kam sie und
erzahlte mir eine lange Geschichte, wie sie das Bild eines jungen
indischen Yogis in der Zeitung gesehen, diesen Inder dann tberall
gesucht, aber nicht gefunden habe, bis sie endlich einmal durch einen
ganz merkwiirdigen «Zufall» entdeckte, daB der Inder, den sie in der
ganzen Stadt unter mehr als einer Million Einwohnern vergebens
gesucht hatte, im selben Haus wohne wie sie selbst! Es war ein
machtiger, moderner Hauserblock, und es war kein Wunder, daf3 die
Einwohner einander nicht kannten.

Ich hoérte ihr geduldig zu, dann fragte ich, um weitere Erzahlungen
abzukilirzen: «Nun, was winschest du jetzt von mir?»

«Du muBt ihn kennenlernen. Erlaube, daB ich ihn herbringe und
vorstelle. Er geht nirgends hin, er lebt ganz zuriickgezogen, aber als
ich ihm Uber deine wéchentlichen Vortrage Gber Yoga-Philosophie
erzahlte, war er sofort bereit, zu euch zu kommen. Schau, da sind
einige Photographien», sagte sie schlieBlich und hielt mir einige Bilder
hin.



Einweihung (590)

Ich nahm die Photos mit geringem Interesse in die Hand, warf einen
Blick auf die Photos - und mir blieb der Atem stehen: Bo-Ghar! Ich
schaute mit Herzklopfen alle Bilder an. Kein Zweifel! Den Blick dieser
groBen schwarzen Augen, den unglaubliche Reinheit ausstrahlenden
kindlichen Ausdruck des ganzen Gesichtes erkannte ich; er war es!
Aber nicht mehr der junge Knabe, wie ich ihn kannte und tief in meiner
Seele trug, sondern ein junger Mann, ein Erwachsener.

«Helene», sagte ich zu meiner Freundin, «morgen abend habe ich Zeit,
du kannst ihn mitbringen.»

Am anderen Tag kam Helene mit Bo-Ghar. Wir tranken Tee, wir
plauderten Uber verschiedene Dinge, aber derweilen sah ich in meinem
Innern Bilder von einem groBen Palast aus gewaltigen Steinbldcken,
darin einen Saal, der mein Gemach ist, prachtvolle Mébel, mit Gold
ausgelegt, ein niedriges Lager mit den schénsten Tierfellen, eine
Gestalt, die Beine, die Arme, die Hande, den Kérper bis zum Hals, nur
den Kopf sehe ich nicht, weil ich diese Gestalt bin, die auf den
Tierfellen sitzt, und ein Kind sitzt zu meinen FlBen, ein liebes,
lebhaftes Kind, das jetzt aus den Augen dieses Inders mich anschaut.

Und er? Warum nennt er mich «Kénigin»? Ich frage ihn.
«Weil Sie eine Kénigin sind», sagt er mit Uberzeugung.

«Ja! Sie haben recht!» sagt mein Mann, «dirigieren kann sie,
besonders mich», und lacht von Herzen. Wir lachen mit.

Mein Sohn tritt herein, erblickt den indischen Gast und bleibt starr vor
Uberraschung stehen. Dann nimmt er sich zusammen, ich stelle ihn
vor, und die beiden schauen einander lange Uberrascht und forschend
an. Ich Uberbricke die auffallende Verlegenheit und biete an. Mein
Sohn setzt sich auch, trinkt Tee, kann aber seine Augen nicht von dem
Inder wenden ...



Einweihung (591)

So kam Bo-Ghar das erstemal zu uns.

In kurzer Zeit war er der Liebling der ganzen Familie. Meine Eltern und
meine Geschwister nahmen ihn wie ein neues Briiderchen unter uns
auf. Er eroffnete seine Yoga-Schule und bat mich, da er die Sprache
noch nicht beherrschte, in seiner Schule einmal wdchentlich Gber Yoga
Erklarungen zu geben. Unsere gemeinsame Arbeit begann.

Der Krieg dauerte weitere Jahre. Im Winter arbeiteten wir alle wie
bisher, im Sommer zogen wir in das kleine Waldhaus. Bo-Ghar kam mit
und lebte im Wald nach den Gesetzen des Yoga, wie er es in seiner
Heimat bei seinem Meister gelernt hatte.

Mein Sohn hatte schon einen Sturz mit dem Flugzeug hinter sich, bei
welchem er wunderbarerweise nur mit einer Gehirnerschitterung
davongekommen wir. Er war wieder gesund, nur eine Narbe auf seiner
schénen hohen Stirne verriet die schwere Verletzung.

Und an einem heiBen Sommertag, als die groBe Walze aus dem Osten
schon sehr nahe an der Grenze stand, fiel Mutter, meine liebe, sanfte

Mutter, zu Boden, und als man ihr helfen wollte aufzustehen, sagte sie
noch deutlich: «Schlag, das ist ein Schlag ...»

Dann lag sie lange im Bett, und ringend, mit mithsamen Worten,
erklarte sie uns, daB sie genau flihle, wie eine Seite ihres Kérpers
schon tot sei.

«Und wiBt ihr», flgte sie hinzu, «es ist so interessant, daB ich halb
hier, halb ,driben' bin. Ich sehe euch auch alle halb noch von auf3en,
aber ich sehe auch schon euer Inneres. Und ich sehe jetzt auch euer
zukinftiges Schicksal. Wenn es mir besser gehen wird, werde ich euch
das alles sagen, aber jetzt kann ich sehr schwer sprechen.»



Einweihung (592)

Sie war schon mit der anderen Welt verbunden. Wenn irgendwo in der
Stadt eine Freundin zu Hause von ihr sprach, dann sagte sie uns:
«Jetzt ist meine Freundin X.Y. hier bei mir, und sie sagt folgendes ...»;
und Mutter sagte genau die Worte, die ihre Freundin mehrere Kilometer
entfernt im selben Augenblick - nachforschbar - sagte. Es ist auch oft
vorgekommen, daB Mutter unten in der Wohnung allein mit der
Pflegerin saB, und ich sprach Uber sie oben im zweiten Stock mit
meinem Manne. Da sagte sie unten zur Pflegerin: «Meine Tochter
Esther ist jetzt hier und sagt tGber mich ...»; und sie wiederholte genau
dieselben Worte, die ich oben, zwei Stockwerke hoéher, sagte.

Eines Tages telephonierte mir die Pflegerin, daB ich sofort kommen
solle, Mutter habe einen zweiten Schlag erlitten.

Ich stirzte hinunter, Mutter lag totenblaB8 da und konnte nicht mehr
sprechen. Sie zeigte mir mit ihrer rechten Hand, daB sie die Zunge
nicht mehr bewegen koénne.

So lag sie mehrere Stunden, ohne sprechen zu kénnen. Auf einmal
offnete sich die Tlre, und Bo-Ghar kam herein. Mutter, mit ihrem
armen verzerrten, halbseitig gelahmten Gesicht, blickte Bo-Ghar an,
und Freude strahlte aus ihren Augen. Bo-Ghar setzte sich zu Mutter
und umschlang mit seiner Hand ihr Handgelenk. Nach ein bis zwei
Minuten 6ffnete meine Mutter den Mund und sagte langsam, Silbe fir
Silbe, aber ganz deutlich: «Aus der Hand Bo-Ghars stromt eine Kraft in
mich, und diese Kraft erreichte jetzt diese Stelle in meinem Kopf, wo
ich einen Druck fuhle, der mich am Sprechen hindert. Jetzt kann ich
mich mit Hilfe dieser Kraft, die aus Bo-Ghar in mich stromt, von diesem
Druck befreien und kann wieder sprechen. Ich wollte euch noch sagen,
daB ...», und sie sagte uns einige wichtige Dinge, die ihr letzter Wunsch
waren.



Einweihung (593)

Bo-Ghar ging nach einer Weile weg, und Mutter konnte noch
anderthalb Stunden sprechen. Dann auf einmal sagte sie:

«Jetzt 1aBt allmahlich die Wirkung der Kraft nach, die der liebe kleine
Bo-Ghar in mich stromen lieB. Es wird mir immer schwerer, einen Ton
von mir zu geben und meine Zunge zu gebrauchen. Die Verbindung
zwischen mir und meinem Korper 16st sich. Gott mit uns ...», waren
ihre letzten Worte.

Und nach zwei Tagen trug man einen Sarg aus dem Familienhaus. Ihr
Sitz am Haupte des Familientisches blieb leer, nur eine Kerze brannte
von nun an vor dem Stuhl, wo sie immer gesessen hatte.



Die Priifungen wiederholen sich

Der letzte Winter vor dem Ende des Krieges kam.

Unser Gartner im Obstgut war langst schon eingerlickt, der Obstgarten
blieb verlassen. Ich ging ins Waldhaus, um zu retten, was noch zu
retten war.

Eines Nachts wurde ich von einem entsetzlichen Ton geweckt: Sirenen!
In der Hauptstadt!

Ich sprang aus dem Bett. Aus dem Speisezimmer konnte man die fern-
liegende Hauptstadt erblicken. Ich horte in der Finsternis unzahlige
Flugzeuge tber meinen Kopf hinfliegen. Die Luft zitterte von den
Motoren. Dann sah ich plétzlich ein entsetzliches Lichtspiel beginnen.
Ich sah, wie die Bomben vom Himmel heruntersausten und wie
Feuerwerk explodierten; unzahlige Abwehrkanonen schossen
ununterbrochen, die Schisse schienen aus der Entfernung wie rétlich
schwebende Lampions. Manchmal sah ich eine brennende Fackel aus
dem Himmel stirzen und wuBte, daB irgendwo eine Mutter umsonst
auf ihren Sohn warten wirde ...

Dieses atemraubende Lichtspiel, begleitet von ununterbrochenem
Donnern, dauerte etwa anderthalb Stunden. Mir schien, daB ich seit
einer Unendlichkeit mit vereistem Herzen am Fenster stehe. Dort, wo
dieses Lichtspiel flir Tausende Tod und Zerstérung bedeutet, leben alle,
die zu mir gehdren. Und mein Sohn ist jetzt oben eine Zielscheibe der
in viel besseren Flugzeugen sausenden armen jungen Manner, die



Einweihung (595)

ebenso schieBen missen, gegen ihre menschlichen Geflihle, wie mein
Sohn.

Auf einmal fiihlte ich, wie von einem nahen Baum eine Kraft meine
Aufmerksamkeit in ihren Bann zog. Als ich hinblickte, sah ich, daB mich
zwei grinlich leuchtende Augen anstarrten. Ein Uhu! Er saB da,
unbeweglich wie eine Statue. Nie hatte ich in dieser Gegend einen Uhu
gesehen. Wie kam jetzt der hierher? Unwillkirlich sprach ich zu ihm in
meinem Geiste: «Vogel, lieber Vogel, du kannst nichts daftir, daB der
Volksglaube dich als den Kiinder des Todes betrachtet. Dennoch, willst
du mir vielleicht sagen, daB alle meine Lieben, die dort in der
Hauptstadt wohnen, nicht mehr auf der Erde weilen?»

Da tanzte der Uhu auf dem Ast naher zu mir heran, breitete plétzlich
seine Flugel aus, und im nachsten Augenblick verschwand er im Wald.

In diesem Augenblick wuBte ich, daB eine Macht, die alles beherrscht
und lenkt, durch das Verschwinden des Totenvogels mich wissen lassen
wollte, daB alle meine Lieben lebten ...

Ja! Alle meine Lieben! Aber jene Tausende von Menschen, die in dieser
entsetzlichen Nacht dort gestorben sind, und alle anderen, die wahrend
dieses schrecklichen Krieges getétet worden waren, waren auch die
Lieben von jemand anderem! Warum muBten diese sterben? Warum
toten die Menschen einander sinnlos?

Das hollische Schauspiel wiederholte sich Nacht fiir Nacht.

Im Sommer zogen mehrere Familienglieder ins Waldhaus, auch Bo-
Ghar. Wir standen alle zusammen am Fenster in den schrecklichen
Nachten und schauten mit vereistem Herzen zu, wie die Hauptstadt
bombardiert wurde. Wenn die Sirenen das Ende der Bombardierung
meldeten, lautete kurz darauf das Telephon: mein Mann rief mich an,
um mich zu beruhigen, daB sie noch lebten.



Einweihung (596)

Im Herbst blieb ich allein oben und arbeitete weiter im Obst- und
Gemiusegarten, und an den Abenden beobachtete ich, wie in der
Tiefebene die Kanonen des Feindes - ach, diese armen jungen Manner,
die unsere «Feinde» sein muissen! - immer naherrickten.

Eines Abends hatte ich mich entschlossen, in die Stadt zu gehen - die
schweren Stunden der Belagerung wollte ich unter allen Umstanden zu
Hause, mit meinen Lieben zusammen, erleben.

Das Telephon auf dem Tisch lautete - wie merkwirdig - ich hatte auf
einmal das bestimmte Gefiihl, daB ich dieselbe Situation schon einmal
erlebt hatte! Ich wuBte im voraus, daB mein Mann mich gerade jetzt
anrufen wirde, und woértlich, was wir miteinander sprechen wiirden.
Dabei hatte ich das Gefiihl, als ob ich traumte.

Und dieses Gefiihl verlieB mich nicht mehr wahrend der schweren Tage,
die folgten, bis aus den Tagen Wochen, Monate, sogar Jahre wurden!
Ich wuBte immer, was im nachsten Augenblick geschehen wiirde, als
ob ich alle diese entsetzlichen Geschehnisse schon einmal genau so
erlebt hatte. Es wiederholte sich ganz einfach alles - ich wuBte es! -,
aber ich konnte nicht begreifen, wo ich genau dieselben Situationen
hatte erleben kénnen.

Als ich schon in der Stadt war und das erstemal auf das entsetzliche
Brillen der Sirenen in der Nacht mit allen Bewohnern des Hauses
aufschrak und in den Keller hinunterstieg, stumm und ernst, mit
eiskaltem Herzen dasaB3, wartend, was geschehen wirde, wuBte ich,
dafB ich all dies schon einmal erlebt hatte. Und so war es immer,
wahrend der langen entsetzlichen Nachte der Bombardierung.

Noch deutlicher empfand ich dieses Wiedererleben, als an einem Tag
im Spatherbst sich die Ture 6ffnete und mein Sohn eintrat. Warum war
ich Uberrascht, daB er in eine Fliegeruniform gekleidet war? Ja! Ich



Einweihung (597)

bewahrte doch die Erinnerung, daB er in Agypten Ima, der junge
Priester, gewesen war, ich wuBte auch um alle Zusammenhange, die
uns verbanden. Aber meine Erinnerung aus Agypten zeigte ihn in einer
ganz anderen Tracht. Wie komme ich dann zu dem Gefuhl, daB ich
mich aus meinem agyptischen Leben an ihn in dieser Fliegeruniform
erinnere? Warum habe ich das Geflihl, daB alles, was ich erlebe, keine
«Wirklichkeiten» sind, sondern daB ich alle diese Bilder nur traume und
daB ich diese Traume in meinem Einweihungsschlaf in der Pyramide
erlebe?

Ich erinnere mich ganz deutlich an alle Zusammenhange meines
Lebens in Agypten, aber ich mag mich noch so anstrengen, ich kann
mich an die Geschehnisse, meine Einweihungstraume, nicht mehr
erinnern.

Wie merkwirdig! Wie kann man sich erinnern, daB man sich nicht
erinnert? Denn wenn ich mich an etwas nicht erinnere, dann kann ich
auch nicht wissen, daB es existiert hat. Ich weiB aber, daB ich in
meiner Einweihung in der Pyramide mein ganzes zuklinftiges Schicksal
in Visionen erlebte und daB diese Visionen - oder Traumbilder - der
AnlaB waren, verschiedene Prifungen zu bestehen. Es ist wahr, daB
mein Meister Ptahhotep mich aufmerksam machte und mich warnte,
daB, wenn ich nach der Einweihung fallen wiirde, alle
Einweihungsprifungen sich auf der irdischen Ebene wiederholen
wirden! Ja! Ich habe fortdauernd das Geflihl, daB3 alle diese
Geschehnisse sich wiederholen!

Ich hatte lange Zeit, mehrere Jahre lang, meine Traume jeden Morgen,
unmittelbar nach dem Erwachen, noch im Halbschlaf, in einem Blichlein
aufgezeichnet. Diese Aufzeichnungen hatte ich ein Jahr lang nicht
gelesen. Nun begann ich sie zu lesen. Und mir blieb vor Uberraschung
der Verstand stehen, denn die meisten Traume, die ich
niedergeschrieben hatte, waren Geschehnisse, die spater, oft erst nach



Einweihung (598)

einem halben Jahr oder noch spater, sich auf der irdischen Ebene
tatsdchlich ereignet haben. Aber die meisten Traume waren véllig
vergessen, und wenn ich meine eigene Schrift nicht gesehen und
erkannt hatte, so hatte ich nicht geglaubt, daB ich diese Traume
traumte und niederschrieb. Wie war das mdglich, daB, als diese Dinge
sich verwirklicht hatten, ich mich nicht mehr erinnerte, daB ich all dies
vorausgetraumt, und sogar mit welcher Genauigkeit, oft bis auf
Buchstaben vorausgetraumt hatte. Diese Entdeckung war mir eine
ganz tiefe Erschitterung! Was fir eine Kraft in uns ist es, die unsere
Zukunft mit solcher Prazision vorausweiB3 und ankindigt? Und was fir
unvollkommene Wesen sind wir, daB wir die Sprache der Traume so
wenig verstehen, daB wir uns wahrend der genauesten Wiederholung
im Leben nicht erinnern, diese Geschehnisse schon erlebt, wenn auch
im Traum, aber dennoch nachprifbar erlebt zu haben? Wahrlich, wir
Menschen verdienen nicht, daB diese innere Kraft sich um uns ohne
UnterlaB kiimmert und uns die inneren Wahrheiten und Gesetze mit
unaufhorlicher Geduld zeigt.

Wie kénnte ich erklaren, wie es sein kann, daB ich mich an meinen
Sohn - an Ima! - aus meinem fritheren Leben in Agypten in
Fliegeruniform erinnere und daB ich - als er eintrat - genau wuBte, daB
er jetzt von mir Abschied nehmen wiirde, weil sie mit ihren Flugzeugen
nicht mehr auf dem Flugplatz in der Nahe der Hauptstadt bleiben
koénnten, sonst wiirden sie alle bombardiert und vernichtet. Ich wuBte,
als er diese Worte aussprach, und als ich antwortete, daB all dies schon
einmal geschehen war ... und hatte wieder das Gefihl, daB ich nur
traume ...

Aber ich traute mich nicht, zu jemandem etwas zu sagen, weil ich
flirchtete, daB sogar mein Sohn - Ima selbst - glauben wiirde, daf
durch die Aufregungen mein Geist gelitten habe. Lieber schwieg ich
daruber.



Einweihung (599)

So erlebten wir die Belagerung. Wir saBen finf Wochen im Keller, im
ununterbrochenen Trommelfeuer. Das Haus stlrzte schlieBlich
zusammen, und wir muBten aus den Ruinen flichten. Das Schicksal
warf uns hin und her, und nach schweren Prifungen begannen wir
unser Leben wieder aufzubauen. Wir waren Bettler geworden. Mein
Mann wurde schwer verletzt und konnte lange nichts arbeiten. Wir, Bo-
Ghar und ich, arbeiteten Tag und Nacht, wir bauten, wie die
Urmenschen im Dschungel, aus den Ruinen des elterlichen Hauses ein
neues Heim auf und eréffneten wieder unsere Yoga-Schule ...

Es vergingen Monate, wir arbeiteten fleiBig und ununterbrochen. Wir
lernten auch kennen, was Hungersnot ist. In einigen Wochen
verwandelten wir uns allmahlich alle aus Menschen von Fleisch und Blut
in mit Haut Uberzogene, lebendige Skelette. Freunde und Bekannte
erkannten einander nicht mehr, wenn sie sich auf der StraBe
begegneten. Angst, eine schreckliche neue Angst, breitete sich aus,
neben den anderen tief begriindeten Angstgefiihlen in den gequalten
Seelen: Was werden wir morgen essen? Wie lange kénnen wir noch
diese schwere Arbeit, ohne ein einziges Mal genug zu essen, bewaltigen
und doch gesund bleiben?

Die fruchtbare Erde des Landes hatte ihre Schatze reichlich fir ihre
Kinder gespendet, wir muBten aber zusehen, wie unzahlige Guterzlge,
wie unendliche Schlangen, die reiche Ernte aus dem Lande schleppten.

Nach schweren, langen Monaten fand aber allmahlich auch die
Hungersnot ein Ende. Wir bekamen o6fter etwas Nahrhaftes zu essen.
Langsam nahmen wir wieder zu. Doch Freude und Bekannte erkannten
einander kaum wieder! Wir hatten uns schon daran gewdhnt, daB alle
Leute brandmager waren, und es wiederholte sich, daB wir auf der
StraBe jemanden kreuzten, wobei uns plétzlich die Ahnung befiel, daB
jener korpulente Herr, der da eben vorbeiging, einem sehr mageren
Freund ahnlich sah. Beide dachten dasselbe voneinander, wir drehten



Einweihung (600)

uns um, erkannten uns mit groBer Freude, und lachend umarmten wir
uns ... Es dauerte aber Monate, bis wir alle Freunde und Bekannten neu
erkannten und wieder an betrachtlichen Leibesumfang gewdhnt waren.

Und ich hatte noch immer das Geflihl, daB ich all dies schon einmal
erlebt hatte! Dieses Geflihl begleitete mich tberall, wohin ich ging und
was immer ich tat, aber immer nur im Moment, wo es gerade
geschehen war. Ich wuBte die Zukunft nicht voraus. So wuBte ich auch
nicht, was mit meinem Sohn, den ich, seitdem er von uns Abschied
nahm, nicht mehr gesehen hatte und von dem ich ohne Nachricht war,
geschehen sein konnte.

Nach anderthalb Jahren lautet jemand an unserer Tlre. Ich 6ffne - und
mein Sohn steht da! Und wieder habe ich jenes Gefilihl, das die
Psychologie das «Déja-vu» nennt. Wiederholung, ich weiB es, alle diese
Geschehnisse sind Wiederholungen! Aber woher?

Und eines Nachts wurde alles klar!

Als ich gegenliiber dem Menschen, den ich auf Erden am allerliebsten
habe, gegeniiber meinem Sohn, die allerschwerste Priifung, die der
«grausamen Liebe», bestehen muBte, kniete ich eines Nachts in
meinem Bette und sprach uUber ihn mit Gott, daB Er ihm den Weg, den
er folgen solle, zeigen mdége. Ich ging auf dem Wege, der in uns zu
Gott flihrt, immer tiefer und tiefer in mich, ich zog mein BewuBtsein in
mich zurilck, bis ich entriickt wurde, und - ich befand mich plétzlich vor
den sieben Stufen, vor jenen bekannten sieben Stufen!

Und ich springe hinauf, mit Leichtigkeit, jauchzend und jubelnd laufe
ich hinauf ... ich kenne den Weg ... ich erinnere mich ... o Gott! ... ich
erinnere mich! Ich erkenne, daB ich alle diese Geschehnisse, die ich in
meinem Leben auf der materiellen, irdischen Ebene als «Wirklichkeit»
erlebte, in meiner Einweihung in der Pyramide vor mehreren tausend



Einweihung (601)

Jahren schon erlebt hatte. Damals lagen diese Geschehnisse in der
Tiefe meiner Seele als unbewuBte, noch latente Energien, noch reine
Ursache. Denn alles, was hier auf Erden geschieht, ist die
Verwirklichung dessen, was auf der geistigen Ebene schon fertige, auf
ihre Verwirklichung wartende Ursache ist. Wenn man fahig ist, diese
Tiefe des Selbst, wo jene Energien auf ihre Verwirklichung warten,
bewuBt zu erreichen, so erlebt man mit den Ursachen gleichzeitig die
Wirkung - die Zukunft - als vollkommene Gegenwart! Und die
Gegenwart, unser Leben, alles, was mit uns geschieht, ist nichts
anderes als Gelegenheit, Einweihungsprifungen zu bestehen. Die
inneren Spannungen, die wir mit unseren Gedanken, Worten und Taten
seit Aonen in uns aufgespeichert haben und die die Ursachen unseres
Schicksals, unserer Zukunft, sind, zu I6sen und von ihnen frei zu
werden. In dem Male, als wir diese Spannungen bewuBtmachen und
ausleben, befreien wir unser von diesen Energien gebundenes und
durch diese Gebundenheit beschranktes menschliches BewuBtsein und
identifizieren es mit dem wahren, hinter jedem personlichen «Ich»-
Geflihl wartenden géttlichen Selbst - mit Gott -, und das ist

EINWEIHUNG.



Ausklang

Nach dem Erlebnis jener Nacht wuBte ich, daB die Spannungen aus
meiner Seele ausgeldéscht worden waren, alles noch Personliche von
mir abfallen misse. Ich war mit mir fertig geworden! Es war nichts
mehr, das mich an meine «Person» gebunden hatte, so muBte alles
Persdnliche verschwinden.

Es fing damit an, daB, wo ich mich nur befand - zu Hause oder auf der
StraBe -, mich immer das merkwirdige Geflihl begleitete, daB ich nicht
«dort» war. Nicht dort? Aber wo? Das wuBte ich nicht! Es wurde mir
nur plétzlich bewuBt, daB mein Selbst Gberhaupt nie im Raum, nie
«dort», war, wo meine Person, mein Kérper sich befand, sondern dai3
mein Selbst sich nur aus der Raumlosigkeit in meine Person projizierte,
und jetzt begann mein Selbst sich nicht dorthin zu projizieren, wo
meine korperliche Erscheinung war, sondern irgendwo anders hin.
Wohin?

In ein anderes Land!

Da wuBte ich, daB ich weggehen wirde, daB ich weggehen muBte!
Denn wenn der Geist, die Ursache, nicht mehr da ist, so muB die
Erscheinung, die Wirkung, folgen und dorthin gehen, wohin sie von der
Ursache projiziert wird. Dort kann sie weiterleben, sonst muB die
Erscheinung verschwinden, das heiBt, sterben. Wie soll ich aber aus
diesem Lande? Hier bekommt man keinen PaB!



Einweihung (603)

Die Zeit zum Weggehen war noch nicht reif. Zuerst muBten noch
andere Geschehnisse eintreffen.

Eines Nachts erwachte ich ganz plétzlich: Ich sah meinen Vater vor mir
stehen und auf seinem lieben Gesicht das Lacheln des Abschiedes. Ich
verstand: Er muBte gehen ... Ich wollte aufspringen, um ihn zu fragen,
wohin und warum er gehen wolle, aber er verschwand, und es wurde
mir bewuBt, daB ich erst jetzt erwachte.

Vater war achtzig Jahre alt, aber im Geiste und im Koérper vollkommen
gesund. In voller Frische Ubte er noch immer sein schweres Amt im
Staat aus. Dennoch wuBte ich: Sein Geist war bei mir, um Abschied zu
nehmen. Die Zeit auf der kosmischen Uhr war abgelaufen, er wiirde
den Koérper abstreifen.

Am nachsten Tag lag er schon im Sanatorium, und wir nahmen alle
Abschied. Er konnte - oder wollte - nicht mehr sprechen. Er schaute
einem nach dem anderen in die Augen, lange, mit tiefem, liebevollem,
alles sagendem Blick. Dann schloB er seine Augen und 6ffnete sie nicht
mehr.

Und wir begleiteten den zweiten Sarg aus unserer Familie.

Mein Sohn versuchte alles, um Arbeit zu bekommen. Es war umsonst.
Er gab den Kampf lange nicht auf, er versuchte wieder und immer
wieder, aber immer ohne Erfolg. Er muBte einsehen, daB er keinen
Platz mehr in diesem Lande hatte. Und eines Tages nahm er seine
Gitarre, den treuen Freund, der ihn nie, nicht einmal in der schwersten
Stunde im Krieg, verlieB, und ging weg, ein Land zu suchen, wo er als
freier Mensch, der arbeiten will, ein Heim finden konnte. Wir nahmen
wieder Abschied, nicht wissend, ob wir uns in diesem Leben
wiedersehen wirden. Aber in der Tiefe meines Selbst wuBte ich, daB



Einweihung (604 )

ich ihn noch sehen wiirde, daB wir einmal noch im Garten Gottes
zusammen arbeiten wiirden ...

Dann kam der letzte Akt.

Bo-Ghar hielt wieder einmal einen 6ffentlichen Vortrag, zu dem, wie
Ublich, so viele Menschen kamen, daB die Polizei die Ordnung
aufrechterhalten muBte.

Nach dem Vortrag, als die Leute Bo-Ghar umringten und nicht loslassen
wollten, stand ich mit meinem Manne etwas von der Masse entfernt
und wartete geduldig, bis Bo-Ghar die vielen Fragen beantwortet und
die vielen Autogramme gegeben hatte. Da kam plotzlich ein Offizier der
Geheimpolizei zu mir und wollte mit mir sprechen. Ich ging mit ihm zur
Seite, und er sagte: «Ich libe mit meiner ganzen Familie auch Yoga,
und ich weiB, daB dies ein ganz wunderbares System ist. Dennoch sind
Sie beide, der Inder und Sie, gefahrliche Menschen, denn auf Ihr Wort
bewegen sich groBe Massen. Die Partei hat das nicht gerne. Folglich
mussen Sie sich entschlieBen: Entweder werden Sie beide mit der
Partei und fur sie arbeiten, oder dann miissen Sie das Land verlassen.
Wir werden Sie beide ruhig ziehen lassen. Wenn Sie aber nicht gehen
wollen, miissen wir zu anderen Mitteln greifen. Bedenken Sie den
Vorschlag meiner Vorgesetzten und handeln Sie danach. Ich komme
nochmal, um Ihren EntschluB3 zu héren.»

Bo-Ghar hatte das Land mit seinem PaB frei verlassen kénnen. Ich
muBte aber zuerst eine Erlaubnis bekommen und eine
Einreisebewilligung in ein anderes Land erlangen. Und es begann das
sich in die Unendlichkeit ziehende Hinundherlaufen nach einer
Ausreisebewilligung und nach Einreisebewilligungen ... SchlieBlich
muBte ich einsehen, daB es mir unmadglich war, einen Pal3 zu
bekommen. Man schickte mich von einem Amt aufs andere, bis ich eine
endglltige Ablehnung bekam. Das bedeutete aber, daB man mir



Einweihung (605)

gegeniber zu den «anderen Mitteln» greifen werde. Wir wuBten schon,
was das bedeutete. Viele Freunde waren schon damals ein fir allemal
verschwunden oder manche aus dem Gefangnis nach den erlittenen
Qualen vollkommen gebrochen herausgekommen und zu Hause nach
kurzer Zeit elend gestorben.

Bo-Ghar sagte zu meinem Manne: «Die einzige Mdglichkeit, deine Frau
zu retten ist, daB du dich von ihr scheiden 1aBt und ich sie als meine
Frau mitnehme. Sie bekommt in diesem Falle denselben PaB wie ich,
und wir kdnnen gesetzlich aus dem Lande reisen.»

Mein Mann reichte Bo-Ghar seine Hand, konnte aber kein Wort sagen.
Uber sein gequéltes Gesicht rollten dicke Trénen ...

Und es kam der Tag, wo ich von allen Menschen, die mir nahestanden,
Abschied nahm, um in die unbekannte Welt zu gehen, die von nun an
Uberall mein Heim sein wird, wohin uns Gott flihrt.

Bo-Ghar hielt sein Wort: er kam vom anderen Ende der Welt, um mich
Zu retten!

Wir fanden Ima, und wir wandern zusammen immer weiter in den
FuBspuren der Titanen, die uns den Weg zur Einweihung, zur Erlésung,
zu dem verlorenen Paradies zeigten ...

Und wenn ich diejenigen, die ich liebe, suche, richte ich den
Scheinwerfer meines BewuBtseins nach innen. Denn alles und alle
leben in mir!

Das Selbst - gleichzeitig das Selbst aller Lebewesen, also auch mein
Selbst - hat keine Grenzen, so ist das ganze Universum in mir, und
mein Selbst flllt das ganze Universum. Alles was ist - bin ich! In allem,
was ich liebe, liebe ich mich, denn wir glauben nur all das nicht zu
lieben, was wir in uns noch nicht erkannt haben!



DAS SELBST IST DAS LEBEN
UND DIE EINZIGE WIRKLICHKEIT,
UND WER IN DAS SELBST EINGEWEIHT IST,
WAS SOVIEL BEDEUTET,
DASS ER SICH SELBST VOLLKOMMEN ERKANNT HAT,
LIEBT ALLES UND ALLE GLEICH,
DENN ER IST EINS MIT IHNEN.




Elisabeth Haich: «Einweihung»

(VH-2020-LIF)



	Vorwort
	Einleitung
	Erwachen
	Löwe und Licht
	Meine Eltern sind nicht "meine" Eltern
	Sonnenaufgang ist ganz anders!
	Ich will weg!
	Ich sehne mich nach Einheit
	Der rote Mann
	Meine Zukunft meldet sich
	Liebeskämpfe
	Erste Begegnung mit dem Tode
	Erste Zukunftsvision
	Die Vergangenheit erwacht
	Zweite Begegnung mit dem Tode
	Finsternis
	Wende
	Kampf um das Licht
	Gelübde
	Aufleuchten
	Visionen
	Morgenrote. Die Ayur-Veden
	Es ward Licht
	Bemerkung der Verfasser
	Vergangenheit wird Gegenwart
	ER
	Die Söhne Gottes
	Vorbereitungsjahre
	Der Baum der Erkenntnis des Guten und des Bösen
	Die zwölf Zwillingseigenschaften
	Die Löwen
	Telepathische Übungen
	Die Zukunft
	Bo-Ghar und der Lebensstab
	Aus den Lehren Ptahhoteps: Die sieben Schwingungsoktaven, die Bundeslade
	Die Form der Pyramiden
	Hesekiel 1: (Zitat der Verse 4 bis 28)
	Die vier Gesichter Gottes
	Die Weltepochen
	Letzte Vorbereitungen
	Die Einweihung
	Als Priesterin
	«Wir werden uns noch wiedersehen»
	Der Löwe
	Nebel und Wiedererwachen
	Roo-Kha und die zwölf Pastillen
	Der junge Priester erscheint
	Ima und Bo-Ghar
	Die Prüfungen wiederholen sich
	Ausklang

