
EINWEIHUNG 

Elisabeth Haich 



 

Elisabeth Haich 

 

 

EINWEIHUNG 

 

 

Dieses Buch wurde aus persönlichen Gründen in Romanform 

geschrieben. Doch wer Ohren hat, hört, daß jedes Wort 

Wahrheit ist. 

 

«Es waren auch zu den Zeiten Titanen auf Erden und auch 

später; denn da die Söhne Gottes zu den Töchtern der Menschen 

eingingen, und sie ihnen Kinder gebaren, wurden daraus 

Gewaltige in der Welt und berühmte Männer.» (1. MOSE, 6,4) 

*



Vorwort 

 

Der nationale Rhythmus des indischen Volkes ist Religion. Mit jedem 

Herzschlag fühlt sich der Inder einen Schritt näher dem ewig-

glorreichen Ziel der Gottesverwirklichung. 

Wenn der Name Gottes von den Lippen eines Vorübergehenden ertönt, 

so nimmt sein scharfes Ohr die Melodie auf, und er stimmt einen 

Lobgesang an. Wenn er auch weder Nahrung noch ein Dach über 

seinem Kopfe hat - denn oft ist nur das weite Himmelsgewölbe sein 

Obdach -‚ so besitzt er doch Gott in seinem Herzen. Er weiß, daß er in 

dieser Arena des Lebens unzählige Male gekommen und wieder 

gegangen ist, durch Myriaden von Geburten hindurch, daß er alles, was 

die geschaffene Welt bieten kann, genossen hat und daß ihn jetzt, da 

er die Wahrheit erkennt: «Alles hier auf Erden ist vergänglich», nichts 

mehr befriedigt. Sein Wunsch ist nun, die Quelle zu finden, an jene 

Quelle zu gelangen, aus der der Strom der Offenbarungen quillt. 

Von Kindheit auf lautet darum sein Gebet: «Ich meditiere über die 

Herrlichkeit jenes Wesens, das dieses Weltall hervorgebracht hat. Möge 

Es meinen Geist erleuchten.» 

Die Erhabenheit und Schönheit der Natur, die ihn an jenes Wesen 

erinnert, wird zu seinem Gegenstand der Verehrung. Jede heilige 

Schrift - welcher Religion sie auch sei -‚ die den Hauch jenes Wesens 

atmet, wird zu einem Gegenstand der Verehrung. Und jedermann, der 

jenes Wesen gefunden hat und über den Weg zu Ihm spricht, wird ein 

Gegenstand der Verehrung. 



Einweihung  ( 4 ) 

Ich habe das große Glück, zu den Füßen einer erleuchteten Seele zu 

sitzen. Elisabeth Haich ist meine Lehrerin, mein Guru. In ihrer Nähe 

begannen sich die zarten Blütenblätter meiner Seele zu entfalten. Oft 

öffnet mir ein Wort von ihr die Augen, und manchmal genügt ein 

verständnisvoller Blick, mich in meiner Überzeugung zu festigen. Eine 

freundliche Bemerkung vermag manchmal alle Zweifel zu zerstreuen. 

Jeder Augenblick in der Gegenwart meiner Lehrerin bringt neue 

Erfahrungen und beschleunigt meinen Fortschritt. Wie oft schon, wenn 

gewisse Dinge mich belasteten, erwuchs mir aus den Worten meines 

Gurus Hilfe: «Lebe nicht der Gegenwart, erlaube nicht, daß dich 

vergängliche Dinge beeinflussen. Lebe in der Ewigkeit, über Zeit und 

Raum, über endlichen Dingen. Dann kann dich nichts beeinflussen.» 

In Gegenwart meiner Lehrerin genieße ich absolute 

Gedankenunabhängigkeit, denn ich habe gelernt, daß es falsch ist, die 

Gedanken eines anderen Menschen in unserem eigenen Leben 

anwenden zu wollen. «Ich will nicht, daß du mir auf dem Weg, den ich 

beschreite, um das Ziel zu erreichen, einfach nachschreitest. Gehe 

deinen eigenen, selbstbestimmten Weg, der deinen innersten 

Neigungen entspricht. Nimm keine Behauptung an, nur weil sie von mir 

stammt. Wenn es hundertmal die Wahrheit ist, so ist es doch nicht 

deine Wahrheit, so ist es doch nicht deine Erfahrung, und es wird nicht 

dir gehören. Verwirkliche das Wahre, dann gehört es dir. Laß das Leben 

derjenigen, die die Wahrheit verwirklicht haben, nur einen Beweis sein, 

daß das Ziel zu erreichen ist.» 

Bei diesen Worten meiner Lehrerin ergriff mich ein unwiderstehlicher 

Drang nach absoluter Unabhängigkeit und befreite mich von der 

verderblichen Auffassung, Hilfe von außen zu erwarten. Ich brauche 

keinen Lehrer, der mich beeinflußt, sondern einen Lehrer, der mich 

lehrt, mich nicht beeinflussen zu lassen. 



Einweihung  ( 5 ) 

Seit vielen Jahren genieße ich das große Vorrecht, die Auslegung der 

tiefsten Wahrheiten in den einfachsten Worten hören zu dürfen. 

Niemanden noch habe ich gehört, der mir die Offenbarungen der Bibel 

so klar und für unser tägliches Leben anwendbar ausgelegt hätte wie 

Elisabeth Haich. Ich bin weit herumgereist. Noch kein Priester konnte 

mir den wahren Sinn der Offenbarungen erklären, obwohl ich Hunderte 

gefragt habe. Wie wäre dies auch möglich, wenn einer nicht «das 

Himmelreich in uns» verwirklicht hat? Wie könnte es auch anders sein, 

wenn einer nicht in sich die Wirklichkeit des Satzes erlebt: «Ihr seid 

das Licht der Welt», und erkennt: «Ihr seid die lebendigen Tempel des 

Heiligen Geistes?» 

Hunderte und Tausende haben die wöchentlichen Vorträge und 

Meditationsgruppen von Elisabeth Haich besucht. Unser aller Wunsch 

war es, ihre Lehren in Buchform zu besitzen. 

Durch die Erfahrung jedes Vortrages bereicherten sich in ungeahntem 

Maße unsere nach Wahrheit dürstenden Seelen. Groß ist unsere 

Freude, endlich zu wissen, daß ein Teil dieses Wissens in einem Buch 

zusammengefaßt vorliegen wird. Das Buch ist eine Einführung in die 

hohe Kunst, das Göttliche in uns zu verwirklichen und den Menschen, 

diesen Unbekannten, erkennen zu lernen. Wir werden die große 

Wahrheit entdecken: Selbsterziehung ist das Offenbarmachen des 

Vollkommenen, das von allem Anfang an im Menschen ist. Religion ist 

das Tätigwerden des Göttlichen, das im Menschen der Offenbarung 

harrt. 

 

Zürich, im April 1954. 

S.R. Yesudian 



Einleitung 

 

Ich bin ein Suchender. Ich suche eine Erklärung für das Leben auf 

Erden. Ich möchte wissen, was es für einen Sinn hat, daß der Mensch 

geboren wird, unter vielen Schwierigkeiten aus einem Kinde ein 

Erwachsener wird, heiratet, weitere Kinder zur Welt bringt, die mit 

ebensoviel Schwierigkeiten erwachsen werden, auch heiraten, noch 

mehr Kinder auf die Welt stellen, die dann mit dem Alter die mühsam 

erworbenen Fähigkeiten wieder verlieren und sterben. Eine unendliche 

Kette, ohne Anfang, ohne Ende! Immerfort werden Kinder geboren, sie 

lernen, sie büffeln, sie wollen Körper und Verstand voll entwickeln - 

und nach einer verhältnismäßig kurzen Zeit ist alles wieder aus, und sie 

werden unter der Erde zum Fraß der Würmer. Was hat dies alles für 

einen Sinn? Alles nur, um immer weitere Generationen 

hervorzubringen? 

Und wenn bestimmte Menschen nicht nur für Nachkommen sorgen, 

sondern ein geistiges Werk hinterlassen, warum geht es ihnen dann 

ebenso wie den andern, daß sie altern und ihre hohen Gaben mit ihnen 

ins Grab sinken? Ein Michelangelo, ein Leonardo da Vinci, ein Giordano 

Bruno, ein Goethe und viele andere - warum wurden sie geboren, wenn 

sie schließlich auch der Verwesung anheimfallen mußten wie der Wurm, 

der sich am Körper dieser Titanen mästete? 

Nein! Es ist nicht möglich, daß das Leben auf Erden so sinnlos sein 

kann! - Es muß sich hinter dieser scheinbar unendlichen Kette von 

Geborenwerden und Sterben ein tiefer Sinn verbergen, und wenn er 

noch so unerklärlich zu sein scheint für den befangenen Verstand: es 

muß eine vollkommen befriedigende und sinnvolle Erklärung geben von 

der andern Seite! 



Einweihung  ( 7 ) 

Aber wie und wo finde ich diese unbedingt bestehende andere Seite 

aller Dinge? Wo und wie finde ich den Weg, sie kennenzulernen? Von 

wem soll ich eine Wegweisung verlangen - wo finde ich einen in dieses 

Geheimnis Eingeweihten, der mir über diese verborgene Wahrheit 

Bescheid sagen könnte? 

Denn es gab zu allen Zeiten hervorragende Menschen auf Erden, die 

mit unerschütterlicher Sicherheit über das Geheimnis des Lebens 

sprachen und ihre Überzeugung auch mit ihrem Leben bezeugten - 

Eingeweihte, wie man sie nennt. Aber wo und von wem haben diese 

«Eingeweihten» ihre Einweihung bekommen? Und in was waren sie 

eingeweiht? - Ein Sokrates, der den Giftbecher mit göttlicher Ruhe 

nimmt, austrinkt, furchtlos und sachlich, ruhig und lächelnd über die 

Wirkung des Giftes spricht, meldet, wie auf die Wirkung des Giftes hin 

erst seine Füße kalt werden und absterben, wie die Todeskälte 

allmählich von seinen Füßen gegen sein Herz wie eine Schlange 

hinaufschleicht, um im nächsten Augenblick auch das Herz zu 

erreichen. Er ist sich bewußt, daß sein Tod bevorsteht, er nimmt 

Abschied von seinen treuen Schülern und schließt die Augen. Nur aus 

einem sicheren Wissen kann solch unerschütterliche Ruhe gegenüber 

dem Tode stammen! Wo hat Sokrates dieses Wissen erworben? - Und 

woher haben auch andere, zu verschiedenen Zeiten auf der Erde 

weilende Titanen ihr Wissen über das Geheimnis des Lebens und des 

Todes, ihre Einweihung, empfangen? 

Es müssen auch heute noch solche «Eingeweihte» auf der Erde weilen, 

und es muß auch heute eine Möglichkeit geben, die Einweihung, die 

wirkliche, große Einweihung zu erlangen. 

Das Leben hat mich um die Erfahrung bereichert, daß die Bibel kein 

Märchenbuch ist, sondern von Eingeweihten stammt, die in einer 

geheimen Sprache uns verborgene Wahrheiten übermitteln. Und die 



Einweihung  ( 8 ) 

Bibel gibt den Rat: «Suchet, und ihr werdet finden, klopfet an, und es 

wird euch aufgetan.» 

Ich gehorchte! Ich begann zu suchen. Wo ich nur konnte. In Büchern, 

in alten Schriften, bei Menschen, bei denen ich vermutete, daß sie 

etwas über die Einweihung wüßten. Ständig hielt ich Augen und Ohren 

offen und versuchte in alten und neuen Büchern wie in den 

Belehrungen einst und heute lebender Menschen verborgene 

Mosaiksteine aus dem Geheimnis der Einweihung zu entdecken. 

Und ich fand! Zuerst selten; hie und da hörte ich mit meinen inneren 

Ohren, wenn aus einem Buch oder aus den Worten eines Menschen die 

Stimme der Wahrheit herausklang. Und in der Richtung, wohin mich 

diese geheime Stimme lenkte, ging ich weiter. Wie ein Faden der 

Ariadne hat mich diese geheime Stimme immer weitergeleitet. 

Manchmal fand ich zu Hause, in derselben Stadt, in der ich wohnte, 

jemanden, der mir wertvolle Angaben für mein weiteres Suchen geben 

konnte, manchmal führte mich diese Stimme weit weg, in fremde 

Länder, wo ich dann oft verblüffende Zusammenhänge mit den zu 

Hause gehörten Worten gefunden habe. 

So führte mich mein Weg zu immer wissenderen Menschen, die mir 

über die Einweihung und über den Sinn des Lebens mehr und mehr 

eröffneten. Selbstverständlich begegnete ich auch vielen Unwissenden 

oder Halbwissenden, die sich als Wissende ausgegeben haben. Ich 

erkannte aber sofort, wenn «die Stimme ist Jakobs, aber die Hände 

Esaus» war. Diese armen Scharlatane, die «Eingeweihte» spielen 

wollten, verrieten sich bald. Sie waren mit ihrer eigenen Person, mit 

sich selbst, nicht fertig. Wie hätten sie mich über die letzten 

Wahrheiten, über die Einweihung, unterrichten können? - Und ich ging 

weiter und weiter, auf der Suche nach einem wirklich Wissenden, 

einem Eingeweihten. 



Einweihung  ( 9 ) 

Fand ich jemanden, der mir mehr sagen konnte, als ich selbst wußte, 

so blieb ich so lange dort, bis ich alles gelernt hatte, was ich nur lernen 

konnte. Dann zog ich weiter. 

So kam ich einmal in die Nähe einer alten Frau, die in einer 

klosterartigen Einsiedelei lebte und von unzähligen Suchenden umringt 

war wie ein Stück Zucker, zu welchem lange Reihen von Ameisen, um 

Speise zu holen, hinpilgerten. 

Sie arbeitete in tiefster geistiger Verbundenheit mit zwei viel jüngeren 

Männern - einem Inder und einem Westler -‚ welche die alte Frau ihre 

«Söhne» nannte. Als ich in der Einsiedelei bei ihr weilte, waren diese 

beiden Söhne eben nicht bei ihr. Sie zogen in der Welt umher mit der 

Aufgabe, die Wahrheit in einem möglichst großen Kreise zu verbreiten. 

Die alte Frau war hochgewachsen, von königlicher Körperhaltung, aber 

vollkommen einfach und natürlich in ihren Bewegungen. Ihre tiefblauen 

Augen waren auffallend groß, und die langen dunkelbraunen Wimpern 

gaben ihnen einen merkwürdigen Ausdruck. Diese Augen waren 

lächelnd, freundlich, voll Verständnis, aber so durchdringend, daß die 

meisten Menschen in Verlegenheit gerieten, wenn dieser Blick sie traf. 

Man fühlte genau, daß diese Frau jeden Menschen durchschaute, daß 

sie die Gedanken, die ganze seelische Struktur des Menschen klar sah. 

Oft ist es mir passiert, daß in mir einige Fragen auftauchten, während 

ich ihren Belehrungen unter einer großen Schar von Menschen zuhörte. 

Sie sprach ungestört weiter, aber sie lächelte, und in den nächsten 

Sätzen gab sie ihren Worten eine Wendung, wodurch ich auf meine 

unausgesprochenen Fragen Antwort bekam. Dieselbe Erfahrung haben 

mir mehrere ihrer Zuhörer berichtet. Mit dieser Frau wurde ich nicht 

fertig. Je mehr ich von ihr lernte, je mehr sich meine geistigen Augen 

öffneten, desto größer erschien sie mir, und das Gebiet, worin sie mein 

Wissen übertraf, dehnte sich in immer uneinsehbarere Kreise. Je länger 

ich bei ihr weilte, desto weniger konnte ich sie kennenlernen. Sooft ich 



Einweihung  ( 10 ) 

sie sah, offenbarte sie immer eine andere «Persönlichkeit», bis ich den 

Eindruck bekam, daß diese Frau überhaupt jede mögliche 

Persönlichkeit in sich trage und offenbaren könne, folglich selbst 

überhaupt keine Persönlichkeit habe. Denn alles sein bedeutet 

gleichzeitig nichts sein. 

«Mutter», fragte ich sie einmal, «wer bist du eigentlich?» 

«Wer?» fragte sie zurück, «was ist das: Wer? Es gibt nur ein einziges 

Seiendes, und jeder Mensch, jedes Tier, jede Pflanze, aber auch jeder 

Weltkörper, jede Sonne und jeder Planet ist nur ein 

Offenbarungsinstrument dieses einen einzigen Seienden. Wie viele 

‚Wer' würde es also geben? Dasselbe Selbst spricht durch meinen Mund 

wie durch den deinen und durch alle Lebewesen. Der Unterschied ist 

nur, daß nicht ein jedes Lebewesen das eigene Selbst vollkommen 

kennt, folglich auch nicht alle Eigenschaften des Selbst offenbaren 

kann. Aber wer das Selbst vollkommen kennt, kann alle möglichen 

Eigenschaften, die überhaupt auf der Welt existieren, offenbaren, weil 

ja alle diese Eigenschaften die verschiedenen Aspekte des einen 

einzigen Seienden, des einen einzigen Selbst sind. Die äußere Form, 

die du jetzt vor dir siehst und von der du glaubst, daß ‚ich' es bin, ist 

nur ein Offenbarungswerkzeug, das aus dem Selbst immer denjenigen 

Aspekt offenbart, der gerade notwendig ist. - Frage also keinen solchen 

Unsinn, wie ‚wer' ich sei.» 

«Mutter», sagte ich, «wie hast du das Selbst vollkommen 

kennengelernt, so daß du alle seine möglichen Eigenschaften 

offenbaren kannst? Ich möchte auch so weit kommen! Erzähle mir! 

Durch welche Erfahrungen bist du dieses vielseitige 

Offenbarungswerkzeug des einen einzigen Seienden geworden? Oder 

warst du immer auf dieser Stufe? Bist du schon in diesem Zustand 

geboren?» 



Einweihung  ( 11 ) 

«Geboren? - ‚Ich' - geboren? - Wann hast du schon ein ‚Ich' geboren 

werden sehen? Hast du überhaupt ein ‚Ich' gesehen? Das Ich wurde 

und wird nie geboren, nur der Körper. Das wahre, göttliche Selbst ist 

die Vollkommenheit selbst, eine Entwicklung ist in Ihm also nicht 

möglich. Höchstens der Körper muß sich entwickeln, um immer höhere 

Schwingungen, immer höhere Frequenzen des Selbst offenbaren zu 

können. Diese Entwicklung muß auch der vollkommenste Apparat - der 

vollkommenste Körper - durchmachen, selbstverständlich auch der 

meinige, der noch weit von der Vollkommenheit entfernt ist. Alles ist 

nur Stufe. Die Entstehung eines Körpers ist immer eine Kettenreaktion 

- wie solch ein Prozeß heutzutage genannt wird -‚ und wenn 

Kettenreaktionen einmal ihren Anfang genommen haben, so 

durchlaufen sie verschiedene Perioden, bis sie wieder ausklingen. 

Diesem Gesetz kann sich keine materielle Erscheinungsform entziehen. 

Und mit der Entwicklung des Körpers ändert sich selbstverständlich 

auch der Bewußtseinszustand.» 

«Folglich hast du auch eine Entwicklungsperiode durchmachen müssen, 

Mutter, nicht wahr? Erzähle mir bitte, wie war das? Was alles hast du 

erlebt, was für Erfahrungen hast du gesammelt, die dich in deinen 

heutigen Bewußtseinszustand hineinwachsen ließen? Erzähle mir das 

alles, bitte.» 

«Wozu soll ich dir das erzählen? - Jeder Mensch muß die vollkommene 

Selbsterkenntnis auf seinem eigenen Wege erlangen. Was würde es dir 

nützen, wenn ich dir meinen Weg erzählen würde? Du könntest diesen 

Weg nicht gehen. Die Geschehnisse sind nicht wichtig, nur die 

Erfahrungen, die Lehre, die man daraus zieht. Sei ruhig, auf deinem 

Wege wirst du zu denselben Erfahrungen kommen wie ich auf meinem. 

Der Wege sind unzählige, sie führen aber dennoch zu demselben Ziel.» 

«Mutter, du hast recht. Das sehe ich ein: auf deinem Weg könnte ich 

nicht vorwärts kommen. Dennoch würde es mir sehr helfen, wenn du 



Einweihung  ( 12 ) 

mir erzählen würdest, wie du deine Erfahrungen gesammelt hast, weil 

ich und alle, die deine Erzählung anhören würden, daraus lernen 

könnten, wie man Gewinn aus den Erfahrungen ziehen kann. Nicht auf 

deine Geschichte bin ich neugierig, sondern darauf, zu hören, wie du es 

angefangen hast, um die Lehre, die in jedem Geschehen steckt, auch 

zu erfassen und dir anzueignen. Erzähle mir von deinem Weg, Mutter. 

Es wäre so wertvoll, wenn wir deine Einstellung dem Leben gegenüber 

kennenlernen würden und zu erfahren, wie du auf dein Schicksal 

reagiert hast, so daß dein geistiger Horizont so allumfassend weit 

geworden ist. Wir könnten daraus sehr viel lernen.» 

Die alte Frau schaute mich lange an. Endlich sagte sie: «Du bist also 

neugierig, wie ich reagierte? Und du glaubst, daß es dir und andern 

Menschen helfen würde, etwas darüber zu hören? Also gut! Vielleicht 

ist es wirklich von gutem, wenn ich euch erzähle, welche Erfahrungen 

meine Augen allmählich geöffnet haben, so daß mir die innern Gesetze 

des Lebens und die Zusammenhänge aufgingen, die die Schicksale 

verschiedener Menschen untereinander verbanden. Komm morgen 

wieder. Ich erzähle dir dann meine Erfahrungen, welche mir zur 

Erleuchtung verhalfen - dir und einigen andern, deren Augen für das 

Wesentliche geöffnet sind. Ich erzähle euch, wie ich meine Einweihung 

erlebte ... 

Anderntags saßen wir - ich und einige ihrer intimsten Schüler - um die 

alte Frau beisammen, und sie begann uns die Geschichte ihrer 

Einweihung zu erzählen. 

 

So entstand dies Buch. 



 

Erwachen 

Blitzartig durchfuhr mich ein Schmerz - und im nächsten Augenblick 

landete ich auf dem Boden. 

Gefahr! Hilfe! Aber nicht von diesem Erwachsenen hier neben mir, der 

mich jetzt so erschrocken untersuchen will - nein! Jetzt will ich ihn 

nicht! Ich liebe ihn, aber in einer Gefahr ist er mir unerwünscht. 

Ich rannte in das Zimmer zurück, in dem die schöne, fremde Frau saß, 

der wir soeben gute Nacht gesagt hatten. Ich wußte, daß sie mir mit 

vollem Verständnis helfen würde. Ich war auch sonst gerne bei ihr, ich 

atmete ihren Duft immer gerne und fühlte mich in ihrer Nähe in 

vollkommener Sicherheit. Jetzt, in meinem Schreck, rannte ich 

hilfesuchend zu ihr. Ich zeigte ihr wimmernd meine kleine, dicke Hand, 

die wie ein lebloser Fetzen herunterhing und mir nicht mehr gehorchen 

wollte. Die schöne Frau blickte auf meine Hand, warf das Kleid, an dem 

sie gerade nähte, fort und rief laut: 

«Robert! Robert! Komm rasch!» 

Eine Tür öffnete sich, und der Erwachsene, von dem ich dunkel wußte, 

daß er mit uns zusammen wohnte und irgendwie zu uns gehörte, kam 

herein. Ich betrachtete ihn zum erstenmal mit Aufmerksamkeit. Er war 

ein hochgewachsener Mann mit einem Gesicht wie Elfenbein, Haare, 

Bart und Schnurrbart so schwarz wie Ebenholz, die Augen glühend 

schwarz, und es umgab ihn immer eine unsichtbare Krafthülle, die so 

mächtig wirkte, daß alle Menschen durch sie in einer gewissen 

Entfernung gehalten wurden. Er warf einen Blick auf meine 



Einweihung  ( 14 ) 

herabhängende Hand und sagte: Einen Arzt! Stefi, hol sofort einen 

Arzt!» 

Onkel Stefi rannte weg, und der große, schwarze Erwachsene fragte 

uns, was geschehen sei. Da erzählten wir ihm, daß, nachdem Grete 

und ich gute Nacht gesagt hätten, Onkel Stefi mich auf seinen Rücken 

genommen habe; so seien wir in das Schlafzimmer gegangen. Dort ließ 

Onkel Stefi mich von seinem Rücken hinabgleiten. Ich rutschte zu 

rasch; damit ich nicht fiele, faßte mich Onkel Stefi plötzlich an der 

Hand. Im gleichen Augenblick durchfuhr ein schneidender Schmerz 

mein rechtes Handgelenk, und als ich meine Hand heben wollte, hing 

sie leblos herab. 

«Ja», sagte der große Erwachsene, «die Hand ist aus dem Gelenk 

gerissen. Sie ist verrenkt. Das unangenehmste ist, daß ich gerade jetzt 

wegfahren muß und nicht warten kann, bis der Arzt kommt. Aber die 

ganze Nacht werde ich auf Nadeln sitzen. Telegraphiere mir sofort, was 

der Arzt tun konnte.» 

Er küßte uns und Mutter und ging fort. Ich schaute erstaunt auf die 

schöne fremde Frau, die, immer auf sich zeigend, «Mutter» gesagt 

hatte und die wir deshalb auch Mutter nannten. 

Bis dahin hatte ich aus vollem Halse gebrüllt, weil ich schwer 

enttäuscht und beängstigt erfahren mußte, daß die Erwachsenen mir 

nicht helfen konnten. Sie brachten den Schmerz, der mich immer mehr 

quälte, nicht zum Aufhören, ebensowenig wie sie meine hängende 

Hand an ihren gewohnten Platz zurückversetzten. Als ich aber hörte, 

daß der schwarze Erwachsene die ganze Nacht auf Nadeln sitzend 

verbringen müsse, wurden mein Erstaunen und die Angst um ihn so 

groß, daß ich zu schreien vergaß und Mutter fragte: 

«Warum muß er die ganze Nacht auf Nadeln sitzen?» 



Einweihung  ( 15 ) 

Mutter schaute mich erst verblüfft an, dann begann sie zu lachen und 

sagte: 

«Weil Vater wegen deiner Hand sehr aufgeregt ist.» 

Das war wieder eine Antwort! Sinnlos, nichts erklärte sie. Der schwarze 

Mann, den wir «Vater» nannten, hatte in vollem Ernst gesagt, daß er 

auf Nadeln sitzen werde - jetzt lachte mich Mutter aus. Warum? Ich 

wiederholte nur, was Vater gesagt hatte. Was sollte es dann bedeuten, 

daß Vater «aufgeregt» ist, warum muß er deshalb auf Nadeln sitzen? - 

Würde er sich am Ende irgendwo gefährlich stechen? Mutter nähte oft 

und zeigte mir, wie gefährlich die Nadel ist; die Spitze kann sehr 

unangenehm stechen. Das tut weh! Man darf eine Nadel also nur zum 

Nähen gebrauchen. - Was für ein Unsinn war das wieder von den 

Erwachsenen, daß deshalb, weil meine Hand so hilflos und schmerzend 

herunterhängt, daß ich sie mit der anderen ständig halten muß, Vater 

die ganze Nacht auf Nadeln sitzen soll, die man doch nur zum Nähen 

gebrauchen darf?! - Ich war zwar schon ziemlich daran gewöhnt, daß 

die Erwachsenen sinnlose Dinge sprachen und taten, aber das war mir 

zuviel, und ich wollte Näheres wissen. Ich kam aber nicht dazu, weitere 

Fragen zu stellen über dieses «AufNadeln-Sitzen», denn Onkel Stefi 

erschien mit dem Arzt. 

Der Arzt war ein stattlicher, freundlicher Herr, der mich vertraut 

anschaute, als ob er mich schon lange kennen würde; er hob mich auf 

und riß mich so aus meiner Geborgenheit, aus der Nähe meiner Mutter, 

heraus. Das erfüllte mein Herz mit schrecklicher Angst, die Bewegung 

verursachte dazu noch einen neuen quälenden Schmerz, und so 

begann ich wieder aus vollem Halse zu brüllen. Der Arzt setzte mich 

auf den Tisch - ich sah meine kleinen Füße ganz nahe unter meiner 

Brust zappeln - er lächelte mich kopfschüttelnd an und sagte: «Ach, 

wie häßlich ist dieses kleine Mädchen, wenn es so weint!» 



Einweihung  ( 16 ) 

Ich staunte. Was? Er sagt, ich sei häßlich, wenn ich weine? - Woher 

weiß er das? - Bisher dachte ich, man könne alles sehen, nur eben 

mich nicht. Alle anderen Lebewesen, die Erwachsenen, die Köchin, 

Grete, der Kanarienvogel, meine Spielsachen - mit einem Worte: alles 

um mich herum sei sichtbar, auch meine Hände, mein Bauch und 

meine Füße, nur «mich» sei es unmöglich zu sehen. Das ist irgendwie 

da und doch nicht da, - es ist irgendwo, aber unsichtbar - ich hatte 

«mich» noch nie selbst sehen können - und konnte mir nicht vorstellen, 

wie es überhaupt möglich sein sollte, dieses Etwas, das «Ich» zu 

sehen. Wie konnte es sein, daß dieser Erwachsene meine Verzweiflung, 

meinen Schmerz, mein Weinen, also «mich», dennoch sah? - Ach! 

Wenn er mich sieht, meinen erschrockenen, entsetzlichen Zustand, das 

mußte tatsächlich «häßlich» sein. Ich hörte in meiner Verwunderung zu 

weinen auf und schaute den Arzt forschend an. 

Da begannen alle Erwachsenen laut zu lachen, und Mutter sagte: 

«Gott, wie eitel ist dieses kleine Mädchen! Sie unterdrückt sogar ihre 

Schmerzen, um sich nicht häßlich zu zeigen.» 

Das war wieder eine der gewohnten sinnlosen Bemerkungen der 

Erwachsenen. «Eitel» - was ist das? Wie konnte ich eitel sein, wenn ich 

gar nicht wußte, was das ist, und wie konnte ich mich «zeigen», wenn 

ich überhaupt bisher nicht wußte, daß ich sichtbar sei? Bisher lebte ich 

in der Auffassung, die Sehende, die Schauende zu sein: ich bin es, die 

alles sieht, aber ich bin irgendwie außerhalb des Sichtbaren. All dies 

drehte sich in meinem Kopf, und ich wollte eben wieder fragen, aber 

der Arzt nahm meine schlaff hängende Hand, zog noch mehr - da 

wollte ich aufschreien, - es tat so schrecklich weh -‚ ach, der Dumme 

reißt meine Hand noch ganz aus! - Aber dann drehte er die kleine 

Hand, die irgendwie mit mir in enger Verbindung stand, denn sie 

schmerzte «mich» so schrecklich, zurück, und sie war wieder am 

richtigen Platz ... 



Einweihung  ( 17 ) 

«So», sagte der Arzt, «jetzt wird das Gelenk noch ein bißchen 

aufschwellen, darum legen wir die Hand für diese Nacht ruhig auf ein 

Polster, und in kurzer Zeit vergessen wir die ganze Angelegenheit.» 

Dann sprachen die Erwachsenen noch weiter darüber, wie eitel ich sei, 

daß ich vor lauter Eitelkeit nicht einmal beim Einrenken der Hand 

geschrien hätte. Besonders Mutter war davon sehr beeindruckt, was 

mich traurig machte. Ich sah, daß die schöne fremde Frau, die ich 

schon sehr liebte, mich nicht verstand. Obgleich der Arzt mich sehen 

konnte, für Mutter blieb ich unsichtbar. Dennoch strahlte sie große 

Liebe aus, und als ich dann später in meinem Bette lag, die 

schmerzende Hand auf ein Polster gebettet, war ich glücklich, daß ihr 

schönes, feines Gesicht sich öfters über mich neigte und ermutigend 

auf mich herablächelte. Sie strahlte Güte und Wärme aus, und ich 

fühlte mich in ihrer Nähe nicht verlassen und allein. Ich wußte, daß ich 

auf sie rechnen könne, sie war bis zu einem gewissen Grad in meiner 

Macht, und ich hatte vollkommenes Vertrauen zu ihr. Ich schlief 

langsam ein, die Nacht verging - und meine Hand wurde wieder das 

folgsame Werkzeug, der treue Freund, der mir in meinem späteren 

Leben so viel - so viel! - Freude brachte und mir dazu verhalf, aus 

meiner Unbewußtheit zu erwachen. - Der Arzt hatte nicht recht gehabt: 

Die kleine Angelegenheit habe ich nie vergessen, denn sie ist mit 

meinem ersten Bewußtwerden, mit meinem Erwachen in dieses Leben 

untrennbar, auf ewig durch das Gesetz der Assoziation verknüpft. Von 

nun an blieb mein Bewußtsein - meine Erinnerung - andauernd wach. 

Von nun an beobachtete ich alles, sowohl nach außen als auch nach 

innen, mit größter Aufmerksamkeit, mit ununterbrochener 

Konzentration. Von nun an wußte ich, daß ich in einem Heim lebte, wo 

der mächtige, schwarze Erwachsene der unbedingte Herr war - Mutter 

nannte ihn Robert, wir mußten ihn «Vater» nennen. Das ganze Haus 

drehte sich um ihn, Mutter gehörte ihm mit Leib und Seele. Seine 

Macht breitete sich über uns alle - und später noch über viele Tausende 

von Menschen - wie ein Zelt, wie eine Schutzhülle aus. Alle, die zum 



Einweihung  ( 18 ) 

Vaters Machtbereich gehörten, genossen Hilfe, Sicherheit und 

Wohlstand. Vormittags war er nicht zu Hause, dann konnte ich mit 

Mutter zusammen sein. Ich durfte sie in der ganzen Wohnung, auch in 

die Küche, begleiten, und wenn sie an einer großen Tischdecke 

arbeitete, die sie mit farbigen Fäden bestickte, durfte ich neben ihr 

sitzen und mit den farbigen Fäden verschiedene Muster, nach meinem 

Belieben, in eine Ecke der großen Decke hineinsticken. Zu Mittag kam 

Vater nach Hause, und nach dem Essen mußte ich mit Grete ins 

Kinderzimmer - was mir gar nicht gefiel. Grete war auch ein Kind des 

Hauses wie ich, nur - wie ich hörte - war sie drei Jahre älter als ich. In 

der Zeit der Verrenkung meines Handgelenkes war sie viereinhalb und 

ich anderthalb Jahre alt. 

Im folgenden Sommer verbrachten wir die Ferien in einem Dorf an 

einem großen Wasser. Wir wohnten in einem kleinen, von einem 

großen Hof und Garten umgebenen Bauernhause. Da durfte ich mit 

Grete barfuß herumlaufen, ich durfte mit einer Frau, die ein sehr 

braunes und runzeliges Gesicht hatte, in den Stall, wo es eine Kuh gab, 

ein Kalb und zahlreiche Kaninchen mit roten Augen. Das war alles sehr 

fesselnd. Im Garten standen riesige gelbe Blumen, so hoch wie ein 

Baum, die sich immer so drehten, daß sie auf die Sonne schauten. Das 

gefiel mir auch. Vater kam nur von Zeit zu Zeit, und dann sagte man: 

«Heute ist Sonntag.» Sonst waren wir mit Mutter allein, und ich konnte 

den ganzen Tag mit ihr zusammen sein. Wir gingen jeden Tag an den 

See, stiegen ins Wasser und planschten vergnügt darin. 

Eines Tages sagte Mutter wieder: «Morgen ist Sonntag, wir werden 

schon heute eine große Freude haben, weil Vater kommt.» Ich fand das 

gar nicht so erfreulich denn Vater interessierte mich wenig, und ich 

wußte schon, daß, wenn Vater da war, Mutter sich ständig mit ihm 

beschäftigte. Ich mußte dann mit Sophie, der erwachsenen Tochter der 

runzeligen Bauernfrau, und mit Grete spazierengehen. 



Einweihung  ( 19 ) 

Am Abend, als wir auf Vater warteten, hörte ich auf einmal die Leute 

aus der Nachbarschaft zu Mutter sagen, daß «der Zug entgleist» und 

Vater deshalb noch nicht angekommen sei. Mutter erschrak sehr, rief 

Sophie herbei, übergab mich ihr, bat sie, auf mich achtzugeben und 

mich keine Minute allein zu lassen - dann eilte sie zur Station. Grete 

durfte mit - da Grete «drei Jahre älter war» und besser laufen konnte 

als ich. Ich blieb mit Sophie allein. 

Es war schon dunkel, und ich durfte zu dieser Tageszeit zum erstenmal 

wach und draußen im Garten sein. Es war sehr fesselnd, aber ein 

unsicheres Gefühl bemächtigte sich meiner, denn ich war gewohnt, 

alles bei Tageslicht zu sehen, und jetzt war alles so undeutlich 

geworden. Man ahnte die Bäume, die Blumen mehr, als daß man sie 

sah. Die Pappelbäume flüsterten so merkwürdig. Ich hatte aber keine 

Zeit, weiter Beobachtungen zu machen, weil plötzlich etwas ganz 

Fürchterliches geschah: Sophie nahm mich auf den Arm und ging mit 

mir an den Gartenzaun, da tauchte aus der Dunkelheit eine 

Schreckensgestalt auf! Sie sah einem Manne ähnlich, hatte aber auf 

dem Kopf einen fürchterlichen Federbusch, ihre Augen funkelten in der 

Dunkelheit wie brennende Glut, an ihrer Jacke saßen glänzende 

Knöpfe, und auf ihrer Schulter trug sie etwas, von dem ich fühlte, daß 

darin eine riesige Gefahr verborgen lag. Später hörte ich den Namen 

«Gewehr». Ich fand dieses unheimliche Wesen sehr abstoßend und 

hoffte, daß Sophie mit mir fortlaufen würde. Aber zu meiner größten 

Überraschung tat Sophie wieder etwas vollkommen Sinnloses - woran 

ich schon gewöhnt war. Anstatt wegzulaufen, trat sie ganz nahe an den 

Zaun heran und duldete, daß die Schreckensgestalt ihr etwas mit einer 

fürchterlich tiefen Stimme zuflüsterte - dann umschlang er sie mit 

seinen Armen und drückte sie fest an sich. Ich war aber in Sophies 

Arm, und so drückte er zugleich auch mich an sich, was mir gar nicht 

gefiel, sondern mich anwiderte. Aber nicht genug damit! Er hatte einen 

riesigen Schnurrbart, dessen zwei «Zweige» wie spitzige Hörner aus 

seinem Gesicht hervorragten, und jetzt riß er Sophie ganz eng an sich 



Einweihung  ( 20 ) 

und tat, als ob er sie beißen wollte. Ich erwartete, daß Sophie auf 

dieses Benehmen hin endlich weglaufen würde - aber nein, sie umfaßte 

mit ihrem freien Arm den Hals der Schreckensgestalt, und als er sie 

beißen - oder essen - wollte, drehte sie ihr Gesicht nicht weg, sondern 

hielt ihm ihren Mund hin, und beide taten, als ob sie einander den 

Mund unbedingt wegessen wollten. Mich preßten sie derartig 

zusammen, daß ich kaum atmen konnte. Ich kämpfte mit aller Kraft, 

um mich der Schreckensgestalt so ferne als möglich zu halten, und 

versuchte, meine Nase frei zu bekommen. Seine Nähe war mir 

unaussprechlich unangenehm, er stank nach allerlei; besonders 

gräßlich war ein gewisser bitterlicher Gestank an ihm, der mich sehr 

quälte. Die beiden kümmerten sich aber nicht im geringsten um mich, 

sie preßten meinen Kopf derartig zusammen, daß ich den Herzschlag 

des Mannes hörte, und sie taten, als ob sie unbedingt einander in den 

Mund schlüpfen wollten. Ach! Diese Erwachsenen mit ihrem Getue! Ich 

beobachtete sie, dicht an sie gepreßt, und konnte die artige, 

bescheidene Sophie nicht wiedererkennen. Sie war wie ein fremdes 

Wesen, das mein Stöhnen überhaupt nicht hörte. Da plötzlich ließ uns 

das Schreckenswesen los und verschwand in der Dunkelheit. Im 

nächsten Augenblick hörte ich die beruhigenden Stimmen von Mutter 

und Vater, und da tauchten sie auch schon mit heiteren, fröhlichen 

Gesichtern aus der Dunkelheit auf. Alle Leute aus der Nachbarschaft 

liefen zusammen und befragten Vater über die Entgleisung des Zuges. 

Sophie tat, als ob nichts geschehen wäre, und erzählte gar nicht, was 

für ein schreckliches Wesen sie soeben an sich gepreßt hatte. Sie stand 

da mit sanftem, unschuldigem Gesicht. Das war mir wieder eine große 

Überraschung, aber ich kam nicht zum Nachgrübeln, denn Vater hatte 

uns aus der Stadt Bonbons mitgebracht, und es interessierte mich 

außerordentlich, ob ich dieselben bekommen würde wie Grete. Ich war 

zufrieden; er hatte für uns beide die genau gleichen Bonbons gebracht. 

Wie immer, so verdarb auch jetzt Mutter meine Freude, denn als ich 

alle Bonbons auf einmal in meinen Mund stecken wollte, nahm sie mir 

die Bonbons weg, gab mir nur eines und versprach, daß ich am 



Einweihung  ( 21 ) 

anderen Tage immer nach dem Essen eins bekommen werde. Ach! Bin 

ich nur einmal erwachsen, dann werde ich so viel Bonbons wie es mir 

gefällt, gleichzeitig in den Mund stecken! Aber ich mußte sie hergeben 

und schlafen gehen. Als mich Mutter ins Bett legte, fragte ich sie vor 

dem Gebet, denn nachher durfte ich nicht mehr sprechen: «Mutter, 

was ist das, was auf dem Kopf einen Federbusch trägt, an der Schulter 

etwas Sonderbares und dessen Knöpfe auch in der Dunkelheit glänzen 

- und, Mutter, der so schlecht riecht?» 

Mutter schaute mich überrascht an und sagte: «Das sind Gendarmen.» 

«Mutter», fragte ich wieder, «essen diese Gendarmen Menschen?» Ich 

wollte wissen, ob er Sophie tatsächlich essen wollte, oder was hätte er 

sonst gewollt? 

«Nein, nein», antwortete Mutter lachend, «die geben auf die guten 

Menschen acht, fürchte dich nicht, er will dich nicht essen.» 

Ich wollte sagen, daß er nicht mich, sondern Sophie essen wollte, aber 

Mutter küßte mich, deckte mich zu und sagte: «Schlaf jetzt schön, ich 

muß zum Vater.» 

Ich blieb mit meinen Gedanken allein und dachte noch lange nach - so 

unverständlich war mir, was der Gendarm von Sophie haben wollte, 

und warum ließ sich Sophie so zusammenpressen, daß ich in die 

unangenehme Nähe des Gendarmen geraten mußte? Was hatte das für 

einen Sinn? ... Die ganze Sache hat mich, wie alles, was ich nicht 

verstehen konnte, beunruhigt, aber dann schlief ich ein. Am anderen 

Tage schien die Sonne herrlich, und als ich mein Bonbon bekommen 

hatte, gingen wir alle an das große Wasser, um zu baden und zu 

planschen. Dem Gendarmen begegneten wir auf dem Wege. Da sah ich 

beim Tageslicht, daß er ein freundlicher Erwachsener war, der mit 

Vater freundlich sprach. Nur konnte ich wieder nicht verstehen, warum 



Einweihung  ( 22 ) 

er so tat, als ob er mich zum erstenmal in seinem Leben gesehen 

hätte; dabei mußte er doch wissen, was gestern geschehen war! Ich 

fürchtete mich aber noch immer vor seinem riesigen Schnurrbart und 

getraute mich nichts zu fragen ... 

Von diesem Sommer trage ich noch eine Erinnerung in mir, die sich tief 

eingeprägt hat. Eines Nachmittags - Vater war bei uns, und die Bauern 

saßen alle schön gekleidet vor ihren Häusern, so wußte ich, daß es 

Sonntag war - hörten wir Glocken läuten. Die Glocken tönten aber nicht 

so wie sonst, sondern als ob sie hinken würden und nicht aufhören 

wollten zu läuten ... sie läuteten und läuteten ... Das brachte das ganze 

Dorf aus seiner sonntäglichen Ruhe. Alle Menschen liefen an unserem 

Hause vorbei, in derselben Richtung. Vater und der Sohn der 

runzeligen Frau rannten auch weg, alle mit Kübeln und Äxten 

bewaffnet. Mutter und einige Frauen blieben bei uns, und die Frauen 

wiederholten ständig dieselben Worte: «O mein himmlischer Vater, 

verlaß uns nicht, o mein himmlischer Vater, verlaß uns nicht.» Mutter 

war auch sehr ernst und sagte uns: 

«Wir wollen alle zusammen beten, damit Vater gesund zurückkommt.» 

Ich fragte, wohin er gegangen sei und warum. Mutter sagte, daß im 

Dorf Feuer ausgebrochen sei und Vater das Feuer löschen helfe. Wir 

beteten, aber ich war sehr neugierig, was «Feuer im Dorf» bedeute. - 

Eine Frau sagte, daß man vom Ende unseres Gartens sogar die 

«Flammenzungen» sehen könne. Ich wollte hin, aber Mutter erlaubte 

es mir nicht. Aber Grete durfte mit dem Sohn des Besitzers des 

gegenüberliegenden Spezereigeschäftes hingehen, um die Flammen zu 

sehen, was mich mit tiefer Bitterkeit erfüllte. Warum darf sie immer 

wieder solche Dinge tun, die ich nicht darf, nur weil sie drei Jahre älter 

ist? Wenn Feuer gefährlich ist, so ist es für sie genau so gefährlich wie 

für mich, auch wenn sie «drei Jahre älter» ist! - O diese drei Jahre! Wie 

oft, wie oft werde ich das noch hören müssen, jedesmal, wenn ich 



Einweihung  ( 23 ) 

etwas nicht darf, was ihr schon erlaubt ist, oder wenn ich ihre 

Herrschaft nicht anerkennen und dulden will! 

Spät abends kehrten zuerst einige Leute zurück, dann immer mehr, 

alle müde und erschöpft, und sprachen darüber, wie Vater mehrere 

Häuser gerettet habe, daß er mit Todesverachtung in die brennenden 

Häuser hineingestürzt sei, um Kinder oder Tiere zu retten, daß er 

unermüdlich führend beim Löschen gewesen sei und daß ihm alle 

gehorcht hätten. Mit seinen großartigen Ideen und seinem 

unerschütterlichen Mut habe er auch die übrigen angespornt, so daß 

alle Außerordentliches geleistet hätten, bis endlich das Feuer lokalisiert 

worden sei. Strahlend hörte Mutter zu, und als Vater mit dem Sohn der 

runzeligen Frau zuletzt auch nach Hause kam, warf sie sich in seine 

Arme: 

«O mein lieber Robert, wie großartig bist du, in jeder Hinsicht so 

großartig!» 

Vater lächelte schweigend, er war voller Ruß und zog sich schnell 

zurück, um sich zu waschen. 

Daß Vater so ganz außergewöhnlich sei, fand ich natürlich. Der Begriff 

«Vater» war für mich der «große Herr», der über jedem Menschen 

steht, und alle tun, was er will. Sein Wort ist Gesetz, und es ist 

selbstverständlich, daß er vollkommen ist. Sonst wäre er nicht der 

«große Herr»! - Vater hat mich damals noch sehr wenig interessiert, er 

bedeutete einfach ein unerschütterliches Sicherheitsgefühl. Er war kein 

Problem, also beschäftigte ich mich nicht viel mit ihm. Nur wenn die 

ganze Familie - Vater, Mutter, Grete und ich - spazierte und er mit 

seiner mächtigen Hand die meine ergriff und mir über die Straße half, 

bemerkte ich, daß seine Hand eine gewaltige Kraft ausstrahlte und daß 

seine Nägel immer rein wie Schnee waren. So fand ich es auch 

selbstverständlich, daß Vater sich sofort vom Ruß reinigen wollte. 



Einweihung  ( 24 ) 

Der Sommer verging, und wir waren wieder zu Hause. Einmal fiel mir 

auf, daß Mutter, als sie mich für den Spaziergang zurechtmachte, mir 

eine Pelzmütze aufsetzte und einen dicken Mantel anzog. Die Luft war, 

als ob sie meine Haut beißen würde. Man sagte mir, daß es «kalt» sei. 

Meine Nase und meine Füße hatten das nicht gern. Aber es flogen 

weiße Flocken aus dem Himmel, und überall in den Geschäften standen 

rotgekleidete SanktNiklause mit weißen Bärten. Und wieder kam eine 

Zeit, da setzte mir Mutter ein Strohhütchen auf und kleidete mich in 

einen leichten Mantel, überall blühten Blumen, und wir durften im 

Stadtwäldchen mit Ball und Reifen spielen. 

Ich hätte zu dieser Zeit restlos glücklich sein können, wenn meine 

Mutter mein Leben nicht manchmal damit verbittert hätte, daß sie 

meine Nägel schnitt. Oh, davor hatte ich schon im voraus Angst, wenn 

ich ahnte, daß jener Tag nahte. Meine Haut war unter dem Nagel so 

empfindlich, daß mir nach dem Schneiden jede Berührung, sogar die 

Berührung mit der Luft, solche Qualen verursachte, daß ich mit 

gespreizten Fingern im Zimmer brüllend herumlief und nicht duldete, 

daß etwas mich berühre. Ich könnte nicht sagen, daß es mir wehgetan 

hätte. Nein, das war kein Schmerz, sondern ein unerträgliches Gefühl. 

Als Mutter das zum erstenmal bemerkte, wußte sie nicht, was mit mir 

geschehen sei. Sie dachte, sie hätte mich vielleicht unbemerkt 

geschnitten, und wollte meine Finger untersuchen. Ich schrie aber, 

wenn sie mich berührte, so daß sie erschrak und den Hausarzt fragte, 

was mit mir los sein könnte. Er erklärte, daß meine Nerven im 

allgemeinen von einer Überempfindlichkeit seien, wie sie nur sehr, sehr 

selten vorkomme. Er riet meiner Mutter, nach dem Nägelstutzen meine 

Hände in lauwarmem Wasser zu baden und mich eine Weile darin 

herumplanschen zu lassen. - Das hat tatsächlich etwas geholfen, aber 

es dauerte noch viele Jahre, bis sich meine Haut so weit gekräftigt 

hatte, daß ich das Nägelabschneiden ohne diese unerträglichen Qualen 

ertragen konnte. 



Einweihung  ( 25 ) 

Meine liebe, zärtliche Mutter! Mit welch liebevollem Verständnis 

versuchtest du alle Schwierigkeiten, die diese Oberempfindlichkeit 

verursachte, zu besiegen. Wenn du nicht mit deiner zärtlichen Liebe 

meine empfindlichen Nerven umgeben hättest, wäre ich schon als Kind 

gestorben. Nur mit deiner Hilfe konnte ich gesund aufwachsen und 

langsam und bewußt Widerstandskraft entwickeln. Das weiche Nest, 

das du, selbstloser Vater, und du, dich aufopfernde Mutter, uns 

geschaffen habt, setzte mich in den Stand, ein brauchbarer Mensch zu 

werden. Ihr habt mir geholfen, durch bewußt entwickelte Kräfte meine 

Empfindlichkeit im Gleichgewicht zu halten. Ich war damals noch ganz 

Kind und hatte keine Ahnung von meiner Empfindlichkeit. Ich 

beobachtete nur alles und wollte alles wissen, aber in bezug auf meine 

Gesundheit tat ich alles, was du mir rietest. Ich hatte vollkommenes 

Vertrauen zu dir! 



 

Löwe und Licht 

 

So vergingen einige Winter und Sommer. Einmal hörte ich, daß ich vier 

Jahre alt sei. Grete ging schon in die Schule, und ich lauschte mit 

größter Spannung, wie sie mir stolz aus der Fibel vorlas. Sie hatte auch 

eine Kinderzeitung und las mir daraus vor. War sie nicht zu Hause, 

quälte ich meine Großmutter, die Mutter meines Vaters, die seit einiger 

Zeit bei uns wohnte, daß sie mir vorlesen solle, denn ich war immer 

neugierig, was in der Geschichte weiter geschah. überhaupt wollte ich 

immer zuhören, was mit Menschen geschah. Ich brannte vor Neugierde 

auf das Leben. Was da nicht alles geschehen konnte! Märchen gingen 

mir über alles! 

Meinen Wunsch erfüllte die Schwester meiner Mutter, Tante Adi, die 

uns oft besuchte. Sie hatte ein hübsches Gesicht - sie war lieb und 

schön wie eine Katze. Ihre warmen braunen Augen strahlten warm, 

und sie besaß auch einen eigenen Duft, wie ihn nur Menschen haben, 

die Liebe in sich tragen. Ich atmete diesen Liebesduft sehr gerne, 

spürte aber bei wenigen Menschen einen solchen. Wenn Tante Adi kam, 

rannten wir voll Freude auf sie zu, zogen ihr den Mantel aus, und unser 

erstes Wort war: «Tante Adi, erzähle!» Und sie erzählte uns die 

schönsten Märchen. Unermüdlich, immer neue und neue Märchen, die 

interessantesten, die ich je gehört und gelesen habe. Wenn ich krank 

war, kam Tante Adi und erzählte mir Märchen, und ich vergaß die 

Krankheit. Sie durfte nie enden, denn wenn sie ein Ende machen 

wollte, quälten wir sie so lange: «Tante Adi, und dann … was war 

dann?», bis sie wieder weitererzählte. Doch wenn Tante Adi nach 

Hause mußte, zu ihrer Mutter, zu meiner anderen Großmutter, die so 



Einweihung  ( 27 ) 

wunderschön Klavier spielte, blieb ich mit Grete allein und schaute 

wieder zu, wie sie in einem Märchenbuch las. Ich wollte auch lesen 

können. Die Märchen in der Kinderzeitung und in den Märchenbüchern 

waren zwar lange nicht so schön wie die Märchen, die uns Tante Adi 

erzählte. Aber immerhin waren es Märchen, und ich wollte sie kennen. 

Ich begann die Bücher, aus welchen Grete gelernt hat, gründlich zu 

studieren. Ich schaute die verschiedenen Buchstaben lange an und 

wollte lesen. Ich wußte aber nicht, was sie bedeuteten. 

Eines Nachts träumte ich wieder denselben Traum, der sich viele 

Nächte hindurch wiederholte und mich schon so oft gequält hatte, daß 

die ganze Familie schon davon wußte: Ich laufe, ich renne mit aller 

Kraft auf einem Wege hin, ein Löwe rast hinter mir her und will mich 

packen und auffressen. Ich renne verzweifelt und keuchend auf ein 

kleines Haus zu, das am Ende des Weges steht. In der offenen Türe 

steht eine Frau, die nicht so aussieht wie meine jetzige Mutter, doch sie 

ist im Traum meine Mutter, die mich mit offenen Armen erwartet. Ich 

weiß: Wenn ich sie erreiche, hört die Macht des Löwen über mich auf, 

und ich bin gerettet. Jetzt ist er schon so nahe, daß ich seinen heißen 

Atem in meinem Nacken spüre … seine Haare berühren schon meinen 

Hals, bald hat er mich erreicht … ich laufe mit letzter Kraft, dann spüre 

ich plötzlich einen Stoß, ich schreie aus voller Kehle: «Mutter» … da 

erreiche ich sie und falle erschöpft in ihre Arme. Ich bin gerettet, der 

Löwe verschwindet, und ich erwache mit schrecklichem Herzklopfen, 

vor Angst und Entsetzen zitternd. Ohne Zögern springe ich auf, ziehe 

wie gewohnt meine Decke über den Rücken, und so, wie ich bin, im 

Nachthemd und barfuß, renne ich ins Schlafzimmer meiner Eltern, 

krieche rasch, rasch neben meine Mutter ins Bett, unter ihre Decke. - 

Oh, dieser gesegnete Duft, die Ruhe und Sicherheit, die mich hier wie 

lauwarmes Wasser überfluten! Mutter umarmt mich und fragt: 

«Wieder der Traum? - Wieder der Löwe?» 



Einweihung  ( 28 ) 

«Ja», antworte ich, und in ihrer Nähe beruhigt sich plötzlich mein Herz, 

und ich schlafe ruhig ein ... 

Am anderen Tage wache ich im Bette meiner Mutter auf. Sie ist nicht 

mehr da, aber ihr Nachthemd liegt da, und ich stecke rasch meine Nase 

hinein, um den gesegneten Duft meiner Mutter einzuatmen. Vater liegt 

im anderen Bett nebenan und liest die Zeitung. Dann ist es also 

Sonntag, denke ich bei mir. Mutter kommt herein und fängt mit Vater 

zu sprechen an. Vater legt die Zeitung beiseite, gerade dorthin, wo ich 

liege. Ich nehme sie, und forschend betrachte ich wieder die 

Buchstaben - diese schwarzen, geheimnisvollen Linien auf dem weißen 

Papier. Was bedeuten sie nur? 

«Vater», frage ich, «sage mir, was bedeuten diese Buchstaben?» 

«Schau», antwortet Vater, «das ist ein K, das ist ein L, das ist ein E, 

das ist ein I, das ist ein N, das ist ein E.» 

«Und das da?» 

«Das», sagt Vater, «ist ein I, das ein N, das ein S, das ein E, das ein R, 

das ein A und das ein T.» Ich schaue auf die Buchstaben, und auf 

einmal schiebt sich etwas vor meinen Augen wie ein Schleier weg, und 

plötzlich strömt in meinem Kopf ein Licht ... Ein Licht!!! Und die 

Buchstaben eröffnen ihre Bedeutung, und ich lese aufgeregt und mit 

maßloser Freude. 

«Vater! - Vater! Das ist also ‚Kleine Inserate', nicht wahr?!» 

Mutter bleibt stehen, dann kommt sie zu mir, drückt mich in ihre Arme, 

küßt mich und sagt auch ganz aufgeregt und freudig: «Du kannst ja 

lesen!» 



Einweihung  ( 29 ) 

Vater gratuliert mir wie einem Erwachsenen, was mich ein bißchen in 

Verlegenheit bringt, dann läuft auch Grete herein, und sie ist auch 

erfreut, weil ich lesen kann. Bald sprechen alle im Hause davon, zu 

Mittag kommt Tante Adi, sie muß auch sofort davon hören. Ja! Ich 

kann lesen, die Buchstaben sind keine Geheimnisse mehr für mich, ich 

kann in sie hineinschauen. Ich kann lesen!!! 

Und so fängt eine neue Epoche an. Alles, was Buchstabe ist, lese ich. 

Ich will wissen, wissen, wissen!!! Ich lese alles, was nur lesbar ist. 

Märchenbücher, Kinderzeitungen, Schulbücher von Grete, Kalender, 

Zeitungen, die auf Vaters Schreibtisch liegen, ein Heft, das ein Mann 

dem Stubenmädchen bringt und in dem ich über «Küssen», über 

«Liebe», über geheime «Rendezvous», schließlich über «Töten», 

«Mordtaten» und «Leichen» lese; und als ich dann von Mutter über 

diese unverständlichen und beängstigenden Dinge Erklärungen 

verlange, reißt sie mir das Heft verzweifelt aus der Hand und «Um 

Gottes willen, woher hast du das?» schreiend, läuft sie in die Küche 

und verbietet dem Mädchen, mir nochmals solche Hefte zu geben. Ach, 

wie schade! - So weiß ich noch heute nicht, was aus der schönen Gräfin 

geworden ist, die eine finstere Gestalt in der Nacht geraubt und mit 

Pferdewechsel weit weggeschleppt hat ... 

So mußte ich die traurige Erfahrung machen, daß, wenn mich etwas 

von ganzem Herzen interessierte, es meiner Mutter nie gefiel, und 

langsam entwickelte sich in mir die Überzeugung, daß es viel besser 

war, mit den Erwachsenen nicht über die interessanten Dinge zu 

sprechen, da es immer schief ging. Höchstens, nur selten, wenn ich mit 

den Dienstboten allein bleiben konnte, fragte ich diese aus. Die waren 

irgendwie in meiner Macht - das fühlte ich; wenn sie mir über etwas 

Auskunft gaben, getrauten sie sich nachher nicht mehr, es Mutter 

auszuschwatzen, denn sie wären die ersten gewesen, die dafür 

Vorwürfe bekommen hätten. 



 

Meine Eltern sind nicht "meine" Eltern 

Ich war ungefähr fünf Jahre alt, als Vater einmal beim Mittagstisch über 

den «Direktor» sprach. Mich interessierte immer alles, worüber sich die 

Erwachsenen unterhielten, und so fragte ich gleich: 

«Vater, wer ist dieser Direktor?» 

«Direktor ist der Höchste im Büro. Alle übrigen müssen tun, was er will. 

Er leitet das ganze Büro.» 

«Vater, aber du mußt ihm nicht gehorchen? Er ist nicht höher als du, 

nicht wahr?» 

«Doch», antwortete Vater, «ich bin noch kein Direktor, vorläufig, und 

so muß ich tun, was er will.» Und Vater erklärte mir, was ein Direktor 

oder ein Chef sei. 

Nein! Ich wollte meinen Ohren nicht trauen. Ein Direktor, der über 

Vater steht? Wie war das möglich? Meine selbstverständliche 

Überzeugung war bisher, daß das Wort «Vater» den «Großen Herrn» 

über alles bedeute. Er verfügt über alle Menschen im Land, über alle 

Schätze des Reiches, sein Wort ist Gesetz, kein Mensch getraut sich, 

gegen ihn zu sprechen, nur «Er» ist der einzige, den Vater manchmal 

um Rat bittet, oder er bespricht die Angelegenheiten des Landes mit 

«Ihm» - aber das ist ganz etwas anderes! «Er» ist nicht das, was man 

einen Menschen nennt. Vater steht über allen Menschen, wie könnte er 

einen Direktor haben, der über ihm steht? 



Einweihung  ( 31 ) 

Ich schaute Vater jetzt vielleicht zum erstenmal mit größter 

Aufmerksamkeit an. Wie ich ihn ganz gründlich anschaute und 

beobachtete, dämmerte es mir plötzlich, daß dieser Mensch, den ich 

sonst sehr liebte, nicht «mein Vater» sei. 

Seit ich in dieser Umgebung zum Bewußtsein erwacht bin, habe ich 

mich daran gewöhnt, daß ich hier bin, daß die schöne blonde fremde 

Frau die Mutter ist, der große mächtige schwarze Mann der Vater - ja, 

hier ist er der Vater - er ist aber nicht mein Vater! In meinem Heim ist 

er nicht mein Vater, nur hier, wo ich jetzt bin! Er ist mir im Grunde 

genommen genau so fremd wie die fremde schöne Frau - Mutter, ich 

habe mich an sie beide nur langsam gewöhnt. Sie sind angenehme 

Menschen, sie lieben mich, ich bin ihnen wichtig, und ich habe sie zu 

dieser Zeit schon ausgesprochen lieb bekommen. Aber sie sind doch 

nicht meine Mutter und mein Vater. Ich habe sie nur aus Gewohnheit 

«Mutter» und «Vater» genannt! Ich hatte bisher die Lage nicht 

gründlich überdacht. Ich nahm alles so, wie es war, da ich mich unter 

diesen Menschen wohl fühlte. Sie verliehen mir Sicherheit, sie hatten 

Freude an mir, alles, was ich tat, fanden sie höchst merkwürdig, 

reizend und herzig. Warum hätte ich mich also in ihrer Umgebung nicht 

wohl fühlen sollen? Sogar mit Grete konnte ich manchmal ganz gut 

spielen, wenn sie momentan vergaß, daß sie über mir stand, weil sie 

«drei Jahre älter» war als ich. Ja, es war alles gut. Onkel Stefi kam oft, 

spielte sehr schön Klavier und zeigte mir höchst anziehende Dinge. Er 

blies Seifenblasen für mich und fabrizierte mit seinem Taschenmesser 

aus einer Nußschale eine kleine Klapper, dann machte er mir ein 

Schweinchen aus Zwetschgen und Zahnstochern, und einmal brachte 

er eine Blechschachtel voll wunderschöner Farben und einen Pinsel 

dazu. Ich durfte schöne farbige Blumen in ein Heft malen, das nur mir 

gehörte, und mußte diesmal nicht mit Grete teilen! Tante Adi war 

reizend mit ihren vielen Späßen und Märchen. Großmutter - die Mutter 

meiner Mutter - liebte ich auch sehr, sie war so sanft, so fein und 

lächelte mich immer mit viel Liebe an. Wenn sie sich ans Klavier setzte, 



Einweihung  ( 32 ) 

war es ein Feiertag. Sie entzückte mich mit himmlischer Musik, und ich 

hörte bezaubert zu. Hier war ich mit meiner lieben, zärtlichen Mutter 

vollkommen einig: sie liebte die Musik genau so wie ich über alles. - 

Meine andere Großmutter war eine höchst interessante Frau. Sie 

erzählte mir oft von ihren vielen Reisen in fremden Ländern und nahm 

mich öfters ins National-Museum mit. Dort sah ich dann prächtige 

Dinge. Wunderschöne farbige riesige Schmetterlinge, die - wie sie 

sagte - auf einem anderen Teil unserer Erde lebten - 

eigentümlicherweise kannte ich sie gut, dann einige ausgestopfte 

Riesentiere, die mich zuerst sehr erschreckten, aber Großmutter 

beruhigte mich. 

Ich hatte es auch gerne, wenn die ganze Familie über alles, was ich tat 

und was mir selbstverständlich war, äußerst überrascht und entzückt 

war und die Verwandtschaft über meine «Talente» sprach. Als ich vier 

Jahre alt war, zeigte mir Mutter, wie man mit einer gekrümmten Nadel 

«häkeln» könne. Da häkelte ich ein Röckchen für meine Puppe, die 

immer in ihrem Sesselchen saß, weil ich mit ihr nichts anfangen 

konnte. Sie war leblos, und mich zog nur an, was lebte. Das Röckchen 

rief eine solche Sensation in der Familie hervor, daß ich wirklich 

verwundert war. Wenn Mutter so schöne Spitzen häkeln kann, warum 

ist dann bewundernswert, daß ich auch häkeln kann? - Meine farbigen 

Blumen, die ich in das Heft gemalt hatte, begeisterten die ganze 

Familie derartig, daß ich von Vater eine Sparbüchse in Form eines 

Schweinchens bekam, und sooft ich ein schönes Blümlein gemalt hatte, 

warf er ein silbernes Geldstück in das Schweinchen. Ach, das alles war 

so angenehm ... 

Aber nun kam diese schreckliche Überraschung! Daß über Vater ein 

Vorgesetzter stand! 

Es wurde mir in diesem Moment vollkommen bewußt, daß ich hier, in 

dieser Umgebung, war und ich dies hier «zu Hause» nannte und doch 



Einweihung  ( 33 ) 

nicht hier zu Hause war - hier war ich nicht in meinem Heim! Das war 

meine unerschütterliche Überzeugung. 

Hatte ich damals meine heutigen psychologischen Erfahrungen gehabt, 

so hätte ich sofort analysiert, woher ich - ein Kind - eine solche 

Auffassung haben konnte. Ich war aber eben noch ein Kind, das alles 

unmittelbar erlebt, und lebte der festen Überzeugung, daß man mich 

aus meinem Heim mit Gewalt weggeschleppt habe. Ich wußte eben 

nichts davon, woher ich kam, weil ich inzwischen alles vergessen hatte. 

Wer konnte mir darüber Aufklärung geben? Nur die zwei Menschen da, 

die mich ihr Kind nannten! Ich wußte aber, daß, wenn ich Fragen 

stellte, sie mir nur wieder so eine echte «Erwachsenen-Antwort» geben 

würden, die ich nicht zu verstehen vermochte. Und das Ende vom Liede 

wäre wieder: «Warte, bis du groß sein wirst.» Oh, wie ich das haßte! 

Warten, bis ich groß werde?! Wozu noch diese Zeit in der Dunkelheit, 

im Unbekannten? Ich wollte jetzt alles wissen und nicht «einmal»! 

So grübelte ich über diese Frage nach, bis es Abend wurde und ich 

schlafen gehen mußte. Mutter kam an mein Bett, setzte sich zu mir 

und fragte: «Warum bist du so still, warum hast du wieder nicht mit 

deiner Puppe gespielt, sondern bist in der ganzen Wohnung 

herumgewandert und hast über etwas nachgedacht? Was ist mit dir, 

sage es mir schön. Mir kannst du alles erzählen, frage nur schön.» 

Oh, jetzt liebte ich sie von ganzem Herzen, mit vollem Vertrauen. Sie 

war zart, lieb und schön. Ich erfuhr öfters, daß sie immer für mich 

einstand, wenn jemand mich tadelte, ich konnte immer zu ihr laufen, 

bei ihr fand ich sichere Zuflucht. Jetzt waren wir so vertraulich 

beieinander, und ich glaubte, daß ich alles mit ihr besprechen könne. 

Ich schlang meine Arme um ihren Hals und fragte: 

«Mutter, wo habt ihr mich hergebracht, woher kam ich hierher, zu 

euch?» 



Einweihung  ( 34 ) 

In ihren Augen sah ich zuerst eine kleine Überraschung, sie war sogar 

ein bißchen erschrocken, aber dann lächelte sie liebevoll und sagte: 

«Es gibt einen großen See, wo alle kleinen Kinder herumschwimmen; 

wenn dann zwei Menschen einander lieb haben und zu Gott beten, um 

ein kleines Kindchen zu bekommen, so erlaubt Gott, daß sein Diener, 

ein großer Storch, zum See fliegt und das Kindchen, das Gott für die 

zwei Menschen ausgewählt hat, aus dem See heraus fischt, auf seinen 

Rücken nimmt und mit ihm zu den zwei Menschen fliegt. Dann nimmt 

er das Kindchen in seinen Schnabel und legt es neben die Frau. So 

bekommt das Kindchen irdische Eltern, und so wird aus ihm ein 

irdisches Kind.» 

Zuerst hörte ich ihr mit großer Spannung zu, aber dann wußte ich 

genau, daß sie gerade so etwas «erzählte» wie Tante Adi in ihren 

Märchen. - Nein! - Das ist nicht die Wirklichkeit! Sie will mir die 

Wahrheit: wie und wo sie und Vater mich gefunden haben, nicht sagen. 

Ich war enttäuscht und schaute forschend in ihre Augen. Sie redete mir 

zu, ich solle schön das Gebet sagen, das sie immer vorsprach, dann 

wünschte sie gute Nacht und ging. - Ich blieb allein. 

Von nun an wurde mir mehr und mehr bewußt, daß Vater und Mutter 

nicht meine wahren Eltern waren und daß meine Heimat nicht dieses 

Land war. Ich wußte, daß Mutter mich nicht kannte, ich wußte, daß sie 

mich nicht sah. Ich war und blieb fremd für sie, und alle diese 

Menschen in meiner Umgebung kamen mir gänzlich fremd vor. Wir 

verstanden uns gegenseitig nicht. Wenn ich mit Mutter über Dinge, die 

mir selbstverständlich waren, sprach, war sie oft so erstaunt, so 

überrascht, daß sie zu meinem Vater lief und ihm berichtete, was für 

eigentümliche Dinge ich sage. Vater war auch überrascht. Ich sah, daß 

diese Dinge für sie beide neu waren, gänzlich fremd, und später 

erzählten sie meine Bemerkungen auch der ganzen Verwandtschaft, 

und dann lachten alle über mich. «Was für ein sonderbares Kind!» 

hörte ich immer wieder. Ich selbst fand mich aber gar nicht sonderbar, 



Einweihung  ( 35 ) 

sondern eher jene Leute, und fühlte mich unter ihnen - wenn ich sie 

auch liebte - gänzlich fremd. Ich fand alles zu klein und beschränkt und 

farblos. Ich trug tief in meinem Unterbewußtsein die Überzeugung, daß 

nur «Er» mich vollkommen verstehen konnte, und ich hätte gerne in 

viel größeren Räumen, viel freier und unter solchen Menschen gelebt, 

die mir wenigstens ähnlich gewesen wären. 

Dieses Gefühl, daß ich fremd und allein war, verließ mich nie mehr in 

meinem Leben, sondern wurde immer bewußter. Ich versuchte 

irgendeinen Kontakt zu finden, aber umsonst. - Mutter sprach schön 

über die geschwisterliche Liebe. «Es ist schön, wenn man eine 

Schwester hat, mit der man alles besprechen kann und zu der man 

vollkommenes Vertrauen haben kann», sagte sie. Ich entschloß mich, 

mit Grete ein solches Verhältnis zu schaffen. Sie war aber nicht 

vertraulich, sie schaute auf mich herab, weil sie «drei Jahre älter war», 

und wenn ich ihr etwas Vertrauliches erzählte, rannte sie sofort zu 

Mutter und erzählte ihr meine kleinen Geheimnisse. So blieb meine 

geschwisterliche Umwerbung ganz einseitig. Ich verzichtete schließlich 

auf jede weitere Kontaktnahme, und wir lebten nebeneinander wie zwei 

Wesen, die aus zwei verschiedenen Welten zusammengekommen 

waren. Alle waren mir fremd ... fremd ... alle. 

Die Zeit lief mit Meilenschritten, ich wurde sechs Jahre alt, und eines 

schönen Tages führte mich Mutter in die Schule. Ich geriet unter viele 

Kinder, und das Gefühl, daß ich allein und fremd sei, wurde in mir noch 

stärker. In meiner Familie liebten mich alle, und ich liebte sie auch. Da 

herrschte über alles die Liebe, alles andere kam nachher. Darum fühlte 

ich mich auch in dieser Umgebung wohl. An diese Menschen hatte ich 

mich schon allmählich gewöhnt. Aber die Schulkinder waren mir völlig 

fremd. Sie verstanden einander sehr gut, ich aber war unter ihnen wie 

ein kleines Wunderding. Die Kinder verwunderten sich ständig über 

mich und ich mich über sie. Sie lachten mich aus - das tat mir sehr 

weh. Sie sprachen immer darüber, was sie alles hatten, was sie 



Einweihung  ( 36 ) 

besaßen, und zeigten einander die verschiedensten Dinge, - Federn, 

Bleistifte oder Radiergummis, und alle wollten das haben und zeigen, 

was die übrigen nicht hatten. Mir war das schrecklich langweilig und 

lächerlich. Mich fesselten Bücher, Märchen, Musik und Museen. Darüber 

machten die Kinder große Augen, sie stellten mir sehr seltsame Fragen. 

Sie spielten mit Puppen, mit dem Ball und Reifen, ich spielte mit einem 

Glasprisma, das prachtvolle Farben zeigte, mit einem Magnet, den 

Onkel Toni, der andere Bruder meiner Mutter, mir brachte. Das war so 

geheimnisvoll! Der Magnet riß alle Stecknadeln meiner Mutter an sich, 

dann wurde die Schere auch magnetisch, und Mutter mußte die 

Stecknadeln mit Gewalt von der Schere fernhalten, sonst sprangen sie 

alle auf sie los ... Ja, ich wollte wissen, was für eine Kraft im Magnet 

verborgen lag, und schließlich dachte ich, daß der Magnet die 

Stecknadel sicherlich ebenso liebte wie meine Mutter uns und daß ich 

genau so an ihren Hals sprang wie die Stecknadeln auf den Magnet. 

Das fand ich riesig interessant und großartig! Die Kinder lachten mich 

aber aus. Ich war allein ... allein. 

Im Winter begann ich Klavierstunden zu nehmen. Wenn ich die 

verschiedenen Musikstücke spielte, hatte ich das Gefühl, daß in der 

Musik genau solche Figuren steckten wie diejenigen, welche Onkel Toni 

aus Kartonpapier verfertigte. Er nannte sie «geometrische Figuren». 

Ich spielte ein Klavierstück, aus welchem lauter kleine Würfelchen 

herausgeschleudert wurden. Dann gab es ein anderes Musikstück, das 

überall spitzig war, und auf diesen Spitzen sprangen kleine Kugeln 

hoch. Wenn ich mit Mutter im Stadtwäldchen spazieren ging, 

bewunderte ich den großen Springbrunnen, weil ich im Hauptstrahl des 

Springbrunnens tanzende, sich drehende, hüpfende Feen und Gnomen 

sah. Und ich sah, daß der Tanz des Wassers im Springbrunnen auch 

Musik ist. Ich hörte diese Musik nicht mit meinen Ohren, nein, ich sah 

sie. Ich wußte, daß das Musik ist. Mir war das alles natürlich! Aber die 

Kinder in der Schule lachten mich aus, wenn ich darüber sprach, und 

sagten, daß ich «dumm» sei. Ich wußte nicht weshalb. Doch als ich das 



Einweihung  ( 37 ) 

erstemal andere Kinder in der Musikschule spielen hörte, wurde ich vor 

Erstaunen starr. Wie? - Hörten sie nicht, daß sie die geometrischen 

Figuren, die in der Musik steckten, verletzten? - Die Lehrerin sagte: 

«Sie spielen nicht im Rhythmus.» Als ob ihr Herz nicht im Rhythmus 

schlagen würde. Hörten sie auch nicht, wenn sie «falsch» spielten? 

Huch! Es war schrecklich, wenn sie daneben schlugen - ich wollte 

immer aufschreien, es tat weh -‚ und sie bemerkten es nicht einmal?! - 

Da schaute ich diese Kinder neugierig an und dachte mir: «Haben sie 

keine Ohren? Wie ist das möglich? Sind die übrigen Kinder nicht so wie 

ich?» Ich dachte, daß jedes Kind und jeder Mensch so sehe und höre 

wie ich. Langsam mußte ich aber erfahren, daß die meisten Kinder und 

Menschen ganz andere Augen und Ohren haben und daß sie mich 

deshalb wie ein Wundertier betrachteten. 

Und ich blieb allein - immer mehr allein.



 

Sonnenaufgang ist ganz anders! 

Im Frühling war ich sehr blaß, und bei Tisch hatte ich ständige Qualen: 

die besten Speisen schmeckten mir nicht, das Essen schmeckte nicht, 

und Mutter wollte mich überreden, daß ich essen solle. Aber wenn ich 

nicht konnte? - Die Suppe beschäftigte mich nur insofern, als ich aus 

den Fettaugen, die auf der Fleischsuppe schwammen, mit dem Löffel 

einen großen Kreis machen wollte. Zuerst vereinigte ich zwei ganz 

kleine Fettaugen, dann noch eines dazu und noch eines, bis ich einen 

ganz großen Fettkreis auf der Suppe hatte. Meine Eltern würdigten 

aber meinen Eifer nicht, und Vater schickte mich einige Male vom 

Tisch, weil ich unfolgsam war und, anstatt zu essen, mit den 

Fettkreisen spielte und auch weil ich die gelben Rüben und den Spinat 

nicht essen wollte. Als Vater sah, daß mich die Strafe überhaupt nicht 

berührte, sondern ich mich im Kinderzimmer sofort in meine lieben 

Bücher vertiefte, entschloß er sich auf ärztlichen Rat, den Sommer mit 

der ganzen Familie am Meer zu verbringen. Gleich nach unseren 

Schulprüfungen fuhren wir. 

Wir reisten in der Nacht, und Mutter hatte für uns Kinder aus Decken 

behagliche Schlafplätze hergerichtet. - Ich schlief ein, aber die 

ungewohnte Umgebung weckte mich schon vor der 

Morgendämmerung. Vater und Grete schliefen noch, aber Mutter war 

wach, und ich bat sie, neben dem Fenster sitzen zu dürfen. Ich hatte 

schon so oft von der Schönheit des Sonnenaufganges gehört, daß ich 

jetzt die Gelegenheit nützen wollte, ihn zu erleben. 

Es war noch ganz dunkel, ich saß am Fenster, steckte meinen Kopf 

hinter den Vorhang und guckte hinaus. Die Sonne kam noch nicht, aber 

der Himmel färbte sich langsam ... Es wurde immer heller, es herrschte 



Einweihung  ( 39 ) 

jedoch noch immer eine fahle, graue Farbe. Langsam wurde es ganz 

hell, ich sah, wie der Zug an wechselnden Landschaften vorbeisauste, 

die Häuser, die Menschen auf den Feldern, die Pferde und Kühe, die 

Bäume und alles andere ... doch die Sonne war noch immer nicht da! 

Wie kann es hell sein, wenn die Sonne noch nicht aufgegangen ist? Das 

war mir eine große Überraschung, aber es war doch so! Dann, als es 

schon beinahe taghell war, erschien am Horizont die Sonne ... Endlich 

brach sie hervor und mit ihr ein schönes Purpurrot, das ich bisher 

vergebens erwartet hatte. Diese Farbe war aber viel blasser - wie 

verdünnt -‚ anders, als ich es erwartet hatte. Was für eine 

Enttäuschung! Sonnenaufgang ist doch nicht so! 

Unterdessen wachten alle im Coupé auf, und Vater fragte: «Wie hat dir 

der Sonnenaufgang gefallen? Du hast ihn jetzt das erstemal in deinem 

Leben gesehen. Nicht wahr, es ist wunderbar?» und schaute lächelnd 

auf mich. 

«Nein, Vater», antwortete ich enttäuscht und böse, «es war gar nicht 

schön! Sonnenaufgang sollte nicht so sein! Das war langweilig, dauerte 

zu lange, und das Ganze war verdorben, denn der Himmel war schon 

viel früher hell - aber wie häßlich farblos hell -‚ als die Sonne endlich 

erschien. Nein! Es war gar nicht schön! Sonnenaufgang ist ganz 

anders! Ganz anders!» Und ich schaute böse vor mich her. 

Vater hörte mir zu, wie so oft, geduldig und mit großer 

Aufmerksamkeit. In seinen schwarzglühenden schönen Augen sah ich 

das Interesse und den wohlbekannten etwas spöttisch-erstaunten, aber 

dennoch liebevollen Ausdruck: «Was du nicht sagst! Der 

Sonnenaufgang soll anders sein? Du bist mit dem Sonnenaufgang nicht 

zufrieden? - Das ist wirklich schön, daß du kleiner Knirps mit den 

Vorgängen der Natur unzufrieden bist und ihr vorschreiben willst, wie 

die Sonne aufzugeben hat. Woher willst du wissen, wie der 

Sonnenaufgang sein soll, wenn du noch nie Gelegenheit gehabt hast, 



Einweihung  ( 40 ) 

einen solchen zu sehen? Nun, das sage mir!» Er schaute auf mich und 

wartete auf meine Antwort. Ich blickte ihn an und sagte: «Ich weiß 

nicht, woher ich das weiß und wo ich den Sonnenaufgang schon erlebt 

habe, aber ich weiß, daß es nicht so sein soll! Die Sonne soll im 

vollkommen finsteren Himmel emporsteigen, und dann soll auf einmal, 

ganz plötzlich alles hell werden, aber nicht so fahl, langweilig, grau, 

sondern alles soll rot sein, purpurrot, der ganze Himmel und alles auf 

der Erde rot überflutet sein. 

Es muß viel, viel schöner, überraschender und erhabener sein. Ich weiß 

... ich erinnere mich. 

«Hm», sagte darauf Vater, «du erinnerst dich?» und lächelte liebevoll 

spöttisch, «deine Phantasie arbeitet sehr lebhaft.» Dann nahm er die 

von Mutter gereichte Tasse Kaffee, trank davon und wendete sich 

nochmals an mich: 

«Also, es tut mir wirklich sehr leid, daß du mit dem Sonnenaufgang 

nicht zufrieden warst - dabei ist heute ganz klares Wetter, und schöner 

und farbiger hätte er überhaupt nicht sein können. Aber ich kann dir 

nicht helfen. Da bin ich machtlos.» 

Ich antwortete nicht - ich war böse -‚ es ärgerte mich nicht nur die 

Enttäuschung über den Sonnenaufgang, sondern dazu noch, daß Vater 

- da ich ganz genau wußte, daß ich mich erinnerte, ja! ich erinnerte 

mich! - sagte, daß «meine Phantasie stark arbeite». Phantasie ist 

etwas ganz anderes. Wenn ich mir etwas ausdenke, das ist Phantasie. 

Aber Sonnenaufgang, den richtigen, wie er sein soll, habe ich nicht 

ausgedacht! Das lebte in mir tief eingeprägt, noch stärker, als ich mich 

z.B. an den gestrigen Tag erinnerte und an alles, was tatsächlich 

geschehen war. Ich war böse, und wie! - Immer, wenn ich hilflos sah, 

daß ich etwas, was ich ganz genau wußte, nicht beweisen konnte. Ich 

starrte trotzig vor mich hin, bis auf einmal alle Leute sich auf den 



Einweihung  ( 41 ) 

Korridor drängten und Vater uns rasch zurief: «Das Meer, Kinder, 

kommt rasch heraus, hier ist das Meer!» 

Wir stürzten ans Korridorfenster, und da lag, weit unten, das große 

Wasser, das Meer - oh, mein heißgeliebtes Meer! 

Der Zug raste hoch oben am Berg hin, und unten in einer Bucht lag das 

Meer. Ich fühlte eine schreckliche Aufregung und ein Glücksgefühl, 

denn ich wußte genau, daß ich das Meer kannte - daß ich es nicht das 

erstemal sah. Ich fand das einfach selbstverständlich und dachte gar 

nicht daran, wie mein Gefühl möglich sei. Ich schaute wortlos hinunter, 

und in meinem Herzen sang eine fröhliche Stimme: «Meer, mein liebes, 

ewig gleiches, alles verstehendes, alles miterlebendes und alles 

überlebendes Meer! Meer, mein lieber Freund, der du mir so oft 

zugehört hast, meine Schmerzen, Leiden und Freuden verstanden hast 

und mich, mit deiner Unendlichkeit und Ewigkeit, über alles 

Menschliche erhoben und getröstet hast. Du bist hier - du bist wieder 

hier - du bist immer hier, unverändert, und ich kann wieder in deine 

Tiefe schauen, deinen Wellen zuhören, wie sie von der Ewigkeit 

erzählen.» 

Vater berührte meine Schulter und fragte: 

«Wie gefällt dir das Meer? Bist du mit dem Meer zufrieden, oder sollte 

das Meer auch irgendwie anders sein?» 

«Nein, Vater», erwiderte ich, «das Meer ist so, wie es sein soll, über 

das Ufer? Warum ist da überall Ufer? Das Meer soll unendlich sein, man 

soll kein anderes Ufer sehen.» 

«Ja», sagte Vater, «das wirst du erleben, wenn wir hinunterfahren. Hier 

ist eine Bucht, und darum sieht es so aus, als ob das Meer auf jeder 

Seite Ufer hätte. Aber unten ist das Meer uferlos, nur offenes Meer zu 

sehen.» 



Einweihung  ( 42 ) 

Ich war beruhigt. Der prachtvolle Anblick begeisterte mich, und genau 

so begeistert war meine Schwester. Endlich fanden wir etwas, wo wir 

einander vollkommen verstehen konnten. Sie genoß das Meer ebenso 

wie ich, und als wir später zwischen den Felsen Muscheln und Krebse 

suchten, waren wir in jeder Hinsicht die besten Freunde. 

Wir waren alle in diesem Badeort sehr glücklich. Vater war fröhlich, und 

das wirkte auch auf uns sehr aufmunternd. Mutter strahlte, denn sie 

konnte den ganzen Tag ununterbrochen mit Vater zusammen sein. 

Eines Tages gingen wir in eine kleine Kirche, die in einem schönen 

Garten, umgeben von Zypressen, stand. Mutter kniete und betete 

lange andächtig. Vater stand neben ihr und war ernst. Grete kniete und 

betete auch. 

Ich wollte auch andachtsvoll sein, aber es gelang mir nicht. Ich kniete 

nicht, weil ich danach gar kein Verlangen empfand. Ich wollte nie 

meine Knie vor sichtbaren Formen beugen! Nur darum niederknien, 

weil die übrigen es auch so tun? Nein, das nicht! Nur aus «Artig-sein-

wollen»? Nein! Das braucht Gott nicht; Gott sieht, daß das nicht 

aufrichtig wäre. Nein, ich kniete nicht und beobachtete die übrigen 

Menschen, wie sie beteten. 

Nach einiger Zeit, als ich mich schon sehr gelangweilt hatte, berührte 

Vater die Schulter meiner Mutter. Sie stand auf, und wir gingen alle. 

Draußen badete die ganze Gegend in Sonne. Ich sprang lustig umher 

und fühlte Gott im Sonnenschein viel näher als in der kalten Kirche! 

Am Abend, als Mutter mit mir betete, fragte ich sie: «Mutter, 

weswegen hast du in der Kirche so andächtig gebetet?» 

«Ich betete, daß, wenn Gott wieder ein Kindchen schicken will, es ein 

Brüderchen sein möge.» 



Einweihung  ( 43 ) 

Ich blieb stumm. Ein Brüderchen? Vielleicht werde ich in ihm einen 

guten Freund finden? - Gut! Das wäre schön. Dann verstehe ich, daß 

Mutter niederkniete und so versunken betete. Eines Kindes wegen ... 

das hatte einen Sinn! 

Im Winter erwachte ich eines Nachts. Aus dem Schlafzimmer meiner 

Eltern hörte ich seltsame Laute. Es war das Geschrei eines 

Wickelkindes. 

Im nächsten Augenblick erschien Vater ganz angekleidet und fragte: 

«Seid ihr wach?» 

«Ja, Vater», sagten Grete und ich. 

«Es ist etwas sehr Freudiges geschehen! Gott schickte euch einen 

kleinen Bruder.» 

Ach! Das war sehr aufregend, und ich wollte den Bruder sofort 

anschauen, aber Vater sagte, ich solle geduldig bis zum Morgen 

warten, sie würden mir dann das Kind zeigen. Vater war sehr seltsam. 

Er lächelte sanft und weich, sprach feierlich leise und zärtlich, und ich 

getraute mich nicht, ihm zu widersprechen. 

Am Morgen kam meine Großmutter mütterlicherseits herein, half mir, 

mich anzuziehen, und wir gingen ins Schlafzimmer meiner Eltern. Dort 

lagen meine Mutter und in ihrem Arm im Kissen ein kleines Kind mit 

schwarzen Haaren. Ich schaute es aufmerksam an und bemerkte, daß 

an seinen kleinen Ohren lange, sehr feine Haarbüschel waren wie bei 

einem kleinen Affen. Ich durfte, da ich frisch gewaschen war, sein 

kleines Fäustchen streicheln. Alle schauten mich an und alle waren so 

feierlich ... so still ... 

Von nun an waren wir drei Kinder in der Familie, und ich blieb noch 

mehr allein. 



 

Ich will weg! 

 

In diesen Tagen lernte ich die Schwester meines Vaters, Tante 

Raphaela, kennen. Sie wohnte mit ihrem Manne, Onkel Ferdinand, in 

einer anderen Stadt. Jetzt kamen sie, um das neugeborene Kind zu 

besuchen. Ich bewunderte erstaunt diese außergewöhnliche, königlich 

schöne Frau. Sie war hochgewachsen wie Vater, ihre Gestalt war wie 

die einer griechischen Göttin, dazu ein klassisch schönes, edles, immer 

unbewegtes, leuchtend helles Gesicht, gekrönt von ebenholzschwarzem 

Haar. Sie hatte auch solch glühend schwarze Augen wie Vater. Ihre 

Bewegungen waren majestätisch, würdig und doch voller Charme. Sie 

war die Verkörperung all dessen, was man schön und vornehm nennt. 

Ich liebte sie vom ersten Augenblick an, und sie liebte mich auch und 

nahm mich öfters mit, wenn sie einkaufen ging. Ihr Mann war ein sehr 

weiser, lieber Mensch. Wir verstanden einander von Anfang an. Ich 

freute mich, als ich hörte, daß wir im Sommer nach einem Kurort in 

den Bergen fahren würden, ganz nahe dem Ort, wo Onkel Ferdinand 

und Tante Raphaela mit ihren Kindern lebten. 

Der Sommer war schön, ich durfte oft mit Vater und Onkel Ferdinand in 

den Bergen wandern. Oh, wie schön waren die Wälder, die Bergwiesen, 

und wie wunderbar war es, auf einer Bergkuppe anzulangen und von 

oben auf die ganze Gegend, auf Stadt und Dörfer mit ihren winzigen 

Häuschen hinunterzuschauen. Ja, da war ich glücklich! Aber unten im 

Familienkreis desto weniger. Grete war ganz anders als ich, sie wollte 

immer etwas anderes spielen als ich, und Mutter beschäftigte sich mit 

dem kleinen Bruder. Sie machte mit mir keine Handarbeit mehr, sie 

hatte keine Zeit, auf meine ewigen Fragen zu antworten. Das Gefühl 



Einweihung  ( 45 ) 

des Alleinseins steigerte sich in solchem Maße, daß ich mich langsam 

von den übrigen ganz absonderte und nichts mitmachen wollte. Die 

Ansicht meiner Mutter war aber, daß ich einfach unfolgsam sei. 

Eines Abends, als wir schlafen gehen sollten, machte mir Mutter 

Vorwürfe, daß ich so spät aus dem Garten kam und nicht schlafen 

gehen wollte. Ich wurde trotzig und antwortete nichts. Aber als Mutter 

mir weitere Vorwürfe machte und mich ein unfolgsames Kind nannte, 

wurde ich wütend und sagte: 

«Ich sehe, daß ihr mich gar nicht lieb habt. Das beste ist, wenn ich ein 

für allemal von euch weggehe.» 

Mutter antwortete verärgert: «Geh nur, wohin du willst!» 

Ich rannte hinaus, die Treppen hinunter, lief durch den großen Garten, 

dann hinaus auf den breiten Waldweg und ging in der Stockfinsternis 

geradewegs hinauf auf den Berg. Ich war mit Vater und Onkel 

Ferdinand am vorhergehenden Tag auf diesem Berg gewesen, und wir 

sahen ziemlich hoch oben eine große Höhle, die man «Räuberhöhle» 

nannte. Hier wollte ich übernachten und ausdenken, was ich weiterhin 

tun sollte. In der Finsternis sah ich den Fußweg nicht, so rang ich mich 

durch Büsche, Zweige und Laub schnurgerade in der Richtung nach der 

Räuberhöhle. Plötzlich hörte ich aus der Ferne die Stimme meiner 

Mutter. Sie rief meinen Namen. Ich blieb einen Augenblick stehen, 

dann knackte ich weiter durch die Büsche. Mutter rief mich mehrmals 

nacheinander, dann hörte ich, wie sie mir plötzlich nacheilte. 

Wahrscheinlich hörte sie mich in den Büschen. Sie erreichte mich, 

packte mich an den Schultern und fragte sehr aufgeregt: 

«Hast du keine Angst, daß dich ein Hund beißt? Bist du total verrückt?» 

Ich antwortete nicht. Was kümmerten mich die Hunde? Ich würde mich 

schon verteidigen können, aber ich wollte weg! Weg, in mein eigenes 



Einweihung  ( 46 ) 

Heim, wo ich zu Hause war - weg von diesen fremden Menschen, von 

dieser fremden Umgebung, wo mich niemand verstand. Sie waren gut, 

voll Liebe, sie wollten für mich das Allerbeste, aber sie waren fremd, 

sie waren anders als ich und anders als die Leute dort, wo ich zu Hause 

war. 

Wir gingen wortlos nach Hause, und ich war darauf gefaßt, daß ich sehr 

bestraft würde. Aber zu meiner größten Überraschung sagten weder 

Mutter noch Vater ein Wort. Als wir ins Zimmer traten, schaute mich 

Vater etwas neugierig und etwas amüsiert an. Die einzige Strafe war, 

daß Mutter, nachdem sie mich ins Bett gelegt hatte, hinausging, ohne 

mir gute Nacht zu sagen. 

Am anderen Tag taten meine Eltern so, wie wenn nichts geschehen 

wäre. Ich aber sah sehr gut, daß Mutter über meine Waghalsigkeit sehr 

erschrocken war, Vater aber respektierte und anerkannte meinen Mut. 

In seinen Augen war ich größer geworden. Ich fühlte mich aber weder 

waghalsig noch mutig. Ich war einfach so, wie ich war. 

Und Grete, die immer folgsame, immer artige, die immer guterzogene, 

sah auf mich wie auf einen Verbrecher herab und schlug ihre Augen 

nieder. Und ich verachtete sie von Herzen wegen ihrer feigen 

Folgsamkeit! 

Im nächsten Winter ging ich nicht mehr in die Schule, weil ich immer 

sehr blaß war und sehr schwer frühmorgens aufstand. Ein Lehrer kam 

und wollte mir, verschiedene Dinge in den Kopf stopfen, die mich 

schrecklich langweilten. Geographie! Wozu etwas von Ländern lernen, 

die ich nicht kannte? Wenn ich sie kennenlernen will, wenn ich groß 

bin, gehe ich hin, dann brauche ich nichts mehr zu lernen, dachte ich. 

Aber solange ich sie nicht kenne, wozu mir nur eintrichtern wollen, wie 

diese Länder ausschauen und was dort ist? Während mein Lehrer über 

Paraguay, Nicaragua und Venezuela sprach ..., hörte ich zu, wie das 



Einweihung  ( 47 ) 

Gas in der Lampe zischte. Als der Lehrer seinen Vortrag über 

Südamerika beendet hatte, fragte ich ihn, ob er das Zischen der Lampe 

auch höre. Er antwortete sehr liebenswürdig, daß ich jetzt nicht der 

Lampe, sondern ihm zuhören solle. 

«Aber das ist viel interessanter, Onkel Lehrer», sagte ich. 

Er ging nachher zu meiner Mutter, und sie sprachen dann lange über 

das merkwürdige Kind, das sich eher dafür interessierte, warum das 

Gas zische, als für die Geographie. Nachdem der Lehrer weggegangen 

war, mußte ich ein langes «ernstes» Gespräch mit meiner Mutter 

führen. Sie wollte mir klarmachen, daß ich lernen müsse. 

«Gut, gut, ich lerne schon, aber ich will andere Dinge lernen, nicht das, 

was ihr wollt», sagte ich. Mutter gab nicht nach und sagte, daß ich die 

Prüfungen in der Schule zu machen hätte und daß ich lernen müsse, 

was von der Schule vorgeschrieben sei. Ich wollte ihr erklären, daß ich 

das uninteressant fände, Mutter wollte mir klarmachen, daß ich 

trotzdem lernen müsse; wir verstanden einander nicht, und ich hatte 

genug von allem. Ich wollte weg! - Ich wollte Klarheit, ich wollte zu 

meinen wahren Eltern zurück, ich wollte unter meinem Volke leben, wo 

ich solche Dinge nicht lernen mußte, wo ich tun konnte, was ich wollte, 

wo ich spielen durfte, nicht nur langweilige Fingerübungen, wo ich 

Freiheit hätte - mit einem Wort, wo ich daheim wäre ... 

Es wurde langsam zu einer Gewohnheit, daß ich im finsteren 

Badezimmer auf einem Sessel saß, die Füße herabhängend, und in 

diesem Zwielicht nachgrübelte, was ich tun sollte. Weg von hier wollte 

ich ... fort von hier ... nach Hause! Ich getraute mich nicht, es meiner 

Mutter zu sagen, denn ich wußte, daß sie sehr böse auf mich sein 

würde; darum dachte ich mir aus, es wäre das beste, wenn ich ihr 

meine Entscheidung in einem Briefe klarlegen würde, um ihn ihr dann 

bei passender Gelegenheit zu überreichen. 



Einweihung  ( 48 ) 

Mutter war mit dem kleinen Bruder sehr beschäftigt. Sie war eine 

begeisterte Mutter, sie hat ihre Kinder nie fremden Händen anvertraut. 

Sie stillte, badete, pflegte alle ihre Kinder selbst. So hatte ich 

Gelegenheit genug, meinen Brief im Kinderzimmer ruhig schreiben zu 

können. Ich schrieb sehr höflich und ganz einfach, daß ich sehr gut 

wisse, daß ich nicht ihr eigenes Kind sei, daß Vater und sie nicht meine 

wirklichen Eltern seien, sie hätten mich wahrscheinlich irgendwo 

gefunden und hergebracht - was sie wahrscheinlich auch schon sehr 

bereut hätten, da sie mich nicht lieben könnten, und darum wolle ich, 

daß sie mich schleunigst dorthin zurückbrächten, woher sie mich geholt 

hätten. Ich machte ihr klar, wie schrecklich unglücklich ich hier sei und 

daß ich um keinen Preis länger hier bleiben wolle. Für sie wäre dies 

auch das allerbeste, da sie dann von der Sorge um mich befreit sein 

werde. Zum Schluß unterschrieb ich: «Küsse deine Hand» und meinen 

Namen, und der Brief war fertig. Ich getraute mich aber nicht, den 

Brief zu übergeben. So wartete ich auf eine gute Gelegenheit. 

Eines schönen Tages besuchten einige Freundinnen und Verwandte 

meine Mutter. Sie plauderten fröhlich miteinander, bewunderten uns 

ältere Kinder und den neuen kleinen Ankömmling - wir hatten alle 

unsere schönsten Kleider an -‚ dann gingen sie ins Speisezimmer, wo 

der Tisch gedeckt war und Kaffee und Kuchen auf sie warteten. Im 

Kreise der Damen war meine Mutter wirklich reizend, wie sie dort, wie 

gewohnt, am oberen Ende des Tisches saß. Strahlend schön war sie, 

fröhlich und voll Frieden, und ich dachte, jetzt sei wirklich die 

Gelegenheit gekommen, meinen Brief zu überreichen. Jetzt würde sie 

sicherlich nicht böse werden. Ich wartete, bis alle ihren Kaffee 

getrunken hatten, dann schlich ich hinter den Stuhl meiner Mutter, und 

als sie mit ihrer Nachbarin ein paar Worte wechselte, schmuggelte ich 

den Brief in ihren Schoß. Mutter bemerkte mich schon, als ich ins 

Zimmer geschlichen kam, denn sie hatte es nicht gerne, wenn wir 

Kinder unter den Erwachsenen waren. Wir mußten im Kinderzimmer 

bleiben, und nur wenn man uns rief, durften wir heraus. Mit ihren 



Einweihung  ( 49 ) 

Gästen beschäftigt, konnte sie nicht gleich fragen, was ich wollte. Als 

ich den Brief in ihren Schoß schmuggelte, schaute sie mich mit 

weitgeöffneten Augen an, steckte den Brief in ihre Tasche und sprach 

freundlich mit ihren Gästen weiter, als ob nichts geschehen wäre. Ich 

war sehr zufrieden, die Gelegenheit so gut gewählt zu haben! 

Aber am Abend, als Vater schon zu Hause war und die Gäste fort 

waren, da brach der Sturm los. Darauf war ich nicht gefaßt! Mutter war 

tatsächlich sehr erschrocken und wurde außergewöhnlich aufgeregt. 

Sie gab meinen Brief Vater und sagte erschüttert: «Dieses Kind ist 

gänzlich verrückt, schau, was es mir geschrieben hat», und zu mir 

sagte sie sehr erzürnt: «Warte nur, wenn wir dir keine guten Eltern 

sind, so können wir auch anders sein, dann wirst du gleich andere 

Eltern haben. Das wirst du aber bereuen.» 

Vater las den Brief mit großem Interesse, und ich bemerkte, daß er ihn 

sehr unterhaltend fand. Vater war im allgemeinen sehr schwer aus der 

Fassung zu bringen, und auch jetzt nahm er meinen Brief gar nicht 

tragisch. Er schaute mich neugierig an und sagte: «Wie meinst du, daß 

du zu deinen ‚wahren' Eltern zurückgehen willst? Wer sind denn deine 

‚wahren' Eltern - was? Und wo sind diese? Du kleiner Esel du!» - Und 

damit war die ganze Angelegenheit für Vater erledigt. 

Mutter war dagegen sehr erregt, und tagelang sprach sie mit 

Großmutter, mit Tante Adi, mit Onkel Stefi über meinen Brief, zeigte 

ihn sogar dem besten Freunde meines Vaters, der gleichzeitig unser 

Hausarzt war. Er war ein sehr tiefsinniger, wissenschaftlich 

hochgebildeter Mann, der in allen körperlichen und seelischen 

Angelegenheiten der Familie unser Ratgeber war. Mutter war über 

meine Einstellung sehr verbittert und sagte ihm, daß - wie er wisse - 

die ganze Familie alles tue, um mich glücklich zu machen, und daß ich 

ein undankbares Kind sei, weil ich dennoch daran denke, fortzugehen. 



Einweihung  ( 50 ) 

«Und wohin - das sage mir, du verrücktes Kind -‚ wohin willst du 

gehen?» fragte sie mich immer wieder. Ja - das wußte ich selber nicht 

und erwartete eine Antwort auf diese Frage eben von ihnen! Ich wollte 

wissen, woher sie mich hergebracht hatten! Der Onkel Doktor schaute 

mich mit seinen ruhigen blauen Augen forschend an und fragte mich 

ganz ernst, wie einen Erwachsenen: «Wie hast du das gemeint, mein 

Kind, sage mir aufrichtig, erzähle es mir.» 

Ich konnte und wollte aber darüber nicht mehr reden. Ich wollte nur 

zurück, zurück, dorthin, woher ich gekommen war, woher man mich 

gebracht hatte! Wo ich zu Hause war, wo ich wieder unter mir 

ähnlichen Wesen sein würde. 

Ich sah ein, daß ich mein Ziel jetzt nicht erreichen konnte. Ich mußte 

hier bleiben. Ich sah, daß diese Menschen über meine Herkunft 

ebensowenig oder noch weniger wußten als ich selbst. So konnte ich 

auch die Lösung dieses Rätsels nicht von ihnen erwarten. Mit meinen 

Fragen hatte ich sie nur verletzt und erschreckt. Ich sah, daß mein 

Brief Mutter tief beleidigt hatte, und das wollte ich nicht! - Ich ging in 

das Kinderzimmer zurück, und als ich dort Grete mit 

niedergeschlagenen Augen fand - sie getraute sich nicht, mich, so ein 

verworfenes Kind, anzuschauen -‚ fühlte ich mich wie ein Verbrecher. 

Nein - die Sache war gänzlich hoffnungslos! Ich sprach nie mehr 

darüber. Die Familie vergaß nach und nach die ganze Angelegenheit, 

und auf meine Seele sank allmählich ein immer dichter werdender 

Schleier. Ich wollte nicht mehr an meine wahre Heimat denken, denn 

es schien unmöglich, etwas Näheres darüber zu erfahren. 

Es geschah auch zu jener Zeit - ich stand damals in meinem siebenten 

Lebensjahr -‚ daß Vater einmal bei Tisch darüber sprach, daß der 

Mensch «die Krone der Schöpfung» sei. 

«Wie meinst du das, Vater?» fragte ich. 



Einweihung  ( 51 ) 

«So», erklärte Vater, «daß das vollkommenste Wesen auf der Erde der 

Mensch ist. Höheres gibt es nicht.» 

Da wurde ich starr vor Erstaunen! Wie, dachte ich, Vater, der einen so 

glänzenden Kopf hat, der über alle Fragen immer Bescheid weiß – und 

beim Disputieren immer recht hat - er weiß nichts davon, daß über den 

Menschen noch ... ja, wie soll ich sie eigentlich nennen? ... Riesen oder 

Titanen stehen - nicht an Größe des Körpers, sondern an Wissen und 

Macht turmhoch über den Menschen - die die Menschen mit ihren 

ausgestrahlten Kräften lenken und ihnen auf dem Wege der 

Entwicklung vorwärts helfen? 

Ich blickte auf Vater, ob er vielleicht über diese Wesen nur nicht 

sprechen wolle oder ob er tatsächlich nichts über sie wisse. - Ich 

beobachtete sein Gesicht, aber ich sah, daß er voll Überzeugung über 

den Menschen als die Krone der Natur sprach. Ich wagte keine 

weiteren Fragen zu stellen, weil es mir tief eingeprägt war, daß «Er» es 

nicht gerne hat, wenn ich über geheime Dinge mit Menschen, die 

unwissend sind, spreche. Man muß schweigen können. 

Ich fuhr plötzlich zusammen: «Er?» - Wer ist der, von dem ich 

selbstverständlich glaube, daß Er existiert, daß Er immer mit mir ist, 

daß Er immer helfend hinter mir steht? Wer ist dieser Er, zu welchem 

ich so demütig und doch so vertrauensvoll hinaufsehe? Den ich ohne 

Zögern als über mir stehend anerkenne, an den ich, wenn ich mich 

allein oder mißverstanden fühle, wie an eine Zuflucht denke, von dem 

ich weiß, daß Er mich immer mit unbedingter Liebe und Verständnis 

empfängt, nie verurteilt, sondern mich zuerst anhört, mich immer ernst 

nimmt, mir weiterhilft und mich nie ... nie ... nie verlassen wird. Wer - 

und wo ist Er? 

Und als ich die Antwort auf diese Frage suchte, tauchten plötzlich vor 

meinen geistigen Augen zwei ganz dunkelblaue, alliebende, 



Einweihung  ( 52 ) 

allwissende, allmächtige Augen auf, Augen, die so grundlos tief sind 

wie das Himmelsgewölbe selbst ... 

... ich will seinen Namen hinausschreien - aber die Buchstaben sind viel 

zu tief in meiner Erinnerung begraben, mein Denken ist nicht klar 

genug, sie aus meinem Selbst an die Oberfläche heraufzuholen -‚ dann 

plötzlich bemerkte ich, daß ich am Familientisch sitze, daß Mutter am 

Tischende meinen kleinen Bruder auf ihrem Schoße hält, löffelweise 

Grießbrei in sein offenes Mündchen steckt ... und meine Vision 

verschwindet. 

Den ganzen Nachmittag sitze ich an meinem Schreibtischchen und 

zwinge meinen Verstand, aus dem unbewußten Teil meines Selbst die 

Erinnerungen - die da sind, die ich nur nicht erfassen kann - 

hervorzuholen. Manchmal tauchen verschwommene, nebelhafte Bilder 

auf, ich will sie greifen - aber sie verschwinden gleich wieder ... 

Aber eines wurde mir doch klar: Seitdem ich auf dieser Erde bewußt 

geworden war, trug ich immer das Bild von jemandem in mir, den ich 

in meinem Inneren einfach und ganz selbstverständlich «Er» nannte. 



 

Ich sehne mich nach Einheit 

 

Eines Tages bekam meine Mutter die Einladung einer Cousine, die mit 

Mann und Söhnen in die Stadt gezogen war. Die Familie empfing uns 

gleich auf dem Vorplatz. Die beiden Buben musterten uns, wir zwei 

Mädchen musterten sie, wortlos, bis die Tante uns ins Kinderzimmer 

schickte. 

Wir rannten in den Bereich der Buben. Da war eine Eisenbahn, die auf 

Schienen lief, dann eine kleine Buchdruckerei und eine Laterna magica. 

Alles machte mir tiefen Eindruck, aber was mich am meisten aufregte, 

war, daß die Buben viele, viele Bücher hatten. Alle Jules-Verne-Bücher! 

Wir bekamen auch eine herrliche Jause ... Es wurde später Abend, bis 

wir nach Hause gingen. Die zwei Familien harmonierten miteinander, 

und von nun an kamen wir jede Woche zusammen. Diese Nachmittage 

waren gemütlich und lustig, und die Knaben waren gut erzogene, 

fröhliche Burschen. 

So wie ich es einmal in einem Buche gelesen hatte, suchte ich immer 

nach einer «ewigen Einheit in der Freundschaft», aber meine 

Schulkameradinnen lachten mich aus und interessierten sich für solche 

«dumme» Dinge nicht. Nun machte ich bei den Buben den Vorschlag, 

daß wir «ewige Freundschaft» schließen sollten. Die Buben fanden es 

eine glänzende Idee. Aber der jüngere, der einen starken Willen besaß 

und so der Tonangeber war, sagte: «Zuerst muß ein jeder seine 

Unterschrift zeigen.» Wir mußten also alle vier unsere Namen auf ein 

Stück Papier hinschreiben. Die Buben und Grete schrieben ihre Namen 

mit äußerst großen und mit verschiedenen Verzierungen üppig 



Einweihung  ( 54 ) 

versehenen Anfangsbuchstaben, die übrigen Buchstaben möglichst 

unleserlich, und sie beendeten ihre Unterschrift mit einem langen 

Schnörkel. Ich fand diese Verzierungen überflüssig und schrieb meinen 

Namen mit einfachen, gut leserlichen Buchstaben hin. 

Der jüngere Knabe schaute die Unterschriften an, dann sagte er mit 

tiefer Verachtung: 

«Was? Du willst ewige Freundschaft schließen, du willst in einem 

Freundesbunde Mitglied werden und hast nicht einmal eine anständige 

Unterschrift? Du bleibst so lange weg vom Freundschaftsbund, bis auch 

du eine anständige Unterschrift hast!» Und damit schlossen die drei 

«ewig dauernde Freundschaft auf Leben und Tod». 

Ich war tief beleidigt, niedergeschlagen und unglücklich. 

Kaum war ich zu Hause, hatte Hut und Mantel abgelegt, so fing ich 

schon an, die «Unterschrift» zu üben. Ich schrieb tausendmal meinen 

Namen, den Anfangsbuchstaben mit großem Schwung, mit riesiger 

Anfangskurve, die übrigen Buchstaben vollkommen unleserlich - ich 

versuchte die Unterschrift des Onkel Doktors nachzumachen, der die 

Rezepte vollkommen unleserlich schrieb -‚ dann beendete ich das 

ganze Kunstwerk mit einer riesigen geschlängelten Linie. Es war 

gekünstelt, es war nicht aufrichtig. Doch am nächsten Samstag sagte 

ich stolz meinen kleinen Freunden: 

«Na, schaut her, ich habe auch schon eine ‚Unterschrift'» - und 

kritzelte auf ein Stück Papier eine imponierende Unterschrift hin. Die 

zwei Buben und Grete betrachteten mein Kunstwerk, dann sprach der 

jüngere die Sentenz: 

«Gut. Deine Unterschrift ist zwar noch immer zu leserlich, aber wir 

nehmen sie an, und wir nehmen dich im Bund auf.» 



Einweihung  ( 55 ) 

Ich wollte glücklich sein, da mein Wunsch erfüllt war, aber 

merkwürdigerweise gelang es mir nicht. Nein! Etwas war nicht in 

Ordnung. Und als ich zu Hause vor dem Spiegel stand und den 

«Unsichtbaren» - mich selbst - von Angesicht zu Angesicht anschaute, 

hörte ich eine Stimme in mir: 

«Deine Unterschrift war falsch. Sie ist nicht dein Bild. Glaubst du, daß 

du wahre Dinge durch falsche erwerben kannst? Wahre Freundschaft 

mit einer falschen Unterschrift? Diejenigen, die deine wahre 

Unterschrift nicht anerkennen, können auch nicht deine wahren 

Freunde sein ...» 

Ich drehte mich traurig vom Spiegel weg und ging schlafen. Aber die 

Unterschrift, die ich so lange geübt hatte, konnte ich nicht mehr 

hinsetzen. Es ekelte mich davor. Ich wußte, daß diese «ewige 

Freundschaft auf Leben und Tod» eine ebenso gekünstelte Sache war 

wie meine «Unterschrift» und daß die Buben keine Ahnung von jener 

Freundschaft hatten, die ich suchte - die ewige, über Zeit und Raum 

stehende, wirkliche, wahre Freundschaft! Und ich war allein mit 

meinem Suchen nach einer wahren Freundschaft, nach wahrer Einheit 

... allein ... allein. 

 



 

Der rote Mann 

 

Als ich neun Jahre alt war, hatte ich ein erschütterndes Erlebnis. Mein 

kleiner Bruder, den ich zärtlich liebte, war damals zwei Jahre alt. Er 

erkrankte, aber der Arzt konnte noch nicht feststellen, woran er litt. Ich 

war im gleichen Zimmer, wo er im Bette lag, und Mutter saß neben 

ihm. Das Kind schlief, aber auf einmal schrak es auf, schaute in eine 

Richtung, als ob es dort jemanden sehen würde, sprang dann im Bett 

auf und schrie entsetzt, mit starren, glotzenden Augen: «Mutter, 

Mutter, der rote Mann. der rote Mann kommt auf mich zu!» und 

fuchtelte dabei mit den Händen, als ob es mit jemandem kämpfen 

würde; dann schrie es noch einmal, ganz außer sich: «Mutter, hilf! Der 

rote Mann!» und fiel in Ohnmacht. 

Mutter sprang zu ihm hin, nahm ihn in ihre Arme und legte ihn dann 

sanft ins Bett zurück, darauf ließ sie schnell den Arzt holen. Während 

wir warteten, fragte ich: «Mutter, wer war dieser rote Mann, den der 

Kleine gesehen hat?» 

Mutter antwortete: «Das war nichts Wirkliches, mein Kind. Er sah nur 

Fieberphantasien. Er ist im Delirium, er halluziniert.» 

Der herbeigeeilte Arzt untersuchte das Kind und stellte eine 

Lungenentzündung fest. 

Meine arme liebe Mutter! Drei Wochen trug sie das Kind Tag und Nacht 

in ihren Armen - schlief nicht und ließ das Kind keine Minute allein. Ich 

schaute dem schrecklichen Kampf, den das Kind um sein Leben und die 



Einweihung  ( 57 ) 

Mutter um das Kind kämpften, erschüttert zu. Vielleicht öffnete sich 

mein Herz damals zum erstenmal ganz für Mutter, vielleicht erblickten 

meine inneren Augen zum erstenmal ihre aus Liebe gewobene Seele. 

Ich zitterte auch um das Leben des kleinen Bruders, und von diesem 

Zeitpunkt an fühlte ich mich ganz zur Familie gehörig. Als mein 

Brüderchen wieder gesund wurde, schloß ich mich in die Freude der 

Familie ein und begann mich auch hier «zu Hause» zu fühlen. 

Den «roten Mann» vergaß ich aber nicht. Umsonst versicherte Mutter, 

daß es nichts Wirkliches gewesen sei. Mein Bruder hatte ihn gesehen - 

etwas ließ einen roten Mann sehen -‚ und das sollte keine Wirklichkeit 

sein? - Eine offene Frage blieb es, was mein Brüderchen gesehen hatte, 

und ich grübelte oft darüber nach. Damals wußte ich noch nicht, daß 

ich die Antwort nach langen, langen Jahren, aus Indien, erhalten 

würde. 

Ein Jahr darauf zogen wir in einen anderen Stadtteil, wo es viele 

Baume gab und wo die Häuser in schönen Gärten standen. Aus unseren 

Fenstern konnten wir rundherum auf die Berge sehen. 

Ich ging wieder in die Schule. Da begann wieder das alte Lied, daß 

meine Schulkameradinnen über mich, und ich über sie, Grund hatten 

zu staunen. Sie spielten mit Puppen - ich fand das langweilig. Ich las 

Bücher, die sie wiederum langweilten. Je älter ich wurde, desto 

fieberhafter las ich. Nicht nur die Bücher, die wir Kinder bekamen, 

sondern alle Bücher, die in der Bibliothek meines Vaters standen. Da 

fand ich eine Serie Bücher, die mich wie in einen Fieberzustand 

versetzten: die gesamten Werke Shakespeares! Ich verschlang ein 

Buch nach dem anderen. Sie übten auf mich einen so tiefen Eindruck 

aus, daß ich den ganzen Tag an nichts anderes denken konnte und das 

Buch überhaupt nicht aus der Hand geben wollte. Ich war wie ein 

Schlafwandler. Bei Tisch hörte ich nicht, wenn jemand mich ansprach. 

Ich erlebte in mir noch immer das Schicksal der Helden und Heldinnen 



Einweihung  ( 58 ) 

aus den verschiedenen Tragödien oder Lustspielen. Ich las zuerst alle 

Tragödien nacheinander - da lebte ich ständig in tiefen Erschütterungen 

der Seele. Dann kamen die Lustspiele an die Reihe - da rollte ich mich 

vor Lachen auf dem Diwan hin und her. 

Außer Shakespeares Werken machte noch etwas einen 

überwältigenden Eindruck auf mich: eine Serie sehr dicker Bände, 

«Ethnographische Forschungen». Ich entdeckte Beschreibungen von 

verschiedenem Aberglauben und schwarzmagischen Praktiken. Huh! - 

Da las ich Dinge, die mir vollkommen neu waren und die ich nicht recht 

verstehen konnte. Über Liebesaberglauben, Liebestrankrezepte und 

andere finstere Gebräuche, die alle mit dem Liebesleben im 

Zusammenhang standen. Nachdem ich schon die unmöglichsten Dinge 

zusammengelesen hatte, ging ich zu Mutter und fragte: 

«Mutter, ist das so: Wenn jemand will, daß ein anderer ihn liebe, muß 

er eine gelbe Rübe von oben bis unten durchbohren, dreimal durch das 

Loch spucken und sie um Mitternacht über das Haus, wo die Geliebte 

schläft, werfen - oder es heißt, man soll ein Stück eines getragenen 

Nachthemdes verbrennen, die Asche in einen Kuchen einbacken, und 

wenn ein anderer diesen Kuchen ißt, so wird er sich so in die 

Nachthemdbesitzerin verlieben, daß er alles tut, was man nur von ihm 

will.» 

Mutter ließ mich aussprechen, mit immer wachsendem Entsetzen. 

Endlich brach sie aus: «Um Gottes Willen! - Wo hast du diese 

schrecklichen Sachen gehört? Warst du vielleicht bei der Wäscherin im 

Bügelraum? Wie oft habe ich dir verboten, daß du mit der Köchin oder 

mit der Wäscherin intime Gespräche führst! Wo hast du diesen 

fürchterlichen schwarzmagischen Unsinn gehört? Das sage mir!» 

«Mutter», antwortete ich, meiner Unschuld ganz sicher, «rege dich 

nicht auf. Diese Dinge können nicht so fürchterlich sein, wenn ein 



Einweihung  ( 59 ) 

Wissenschaftler sich damit beschäftigt und sie erforscht! Ich habe das 

in wissenschaftlichen Büchern, in den ‚Ethnographischen Werken' 

gelesen.» 

Da rannte Mutter zum Bücherschrank und zog den Schlüssel ab. Von 

nun an durfte ich nur noch lesen, was sie mir herausgab. Damit war 

meine Neugierde nicht befriedigt. Ich behielt eine Menge 

unverstandener lateinischer Wörter und bat Mutter, mir einen Band des 

Lexikons zu geben, weil ich über eine Pflanze oder ein Tier, von dem 

gerade in der Schule gesprochen wurde, einiges nachlesen wolle. Ich 

achtete aber darauf, daß in diesem Band jenes Wort vorhanden war, 

welches mich viel mehr interessierte als die Pflanze oder das Tier. Ich 

ging ins Kinderzimmer und studierte gründlich die Dinge, die ich wissen 

wollte. So las ich alles Verbotene mit mütterlicher Erlaubnis im Lexikon, 

ohne daß meine unschuldige Mutter eine Ahnung davon gehabt hätte. 

Außerdem erfuhr ich von Mutter, daß man von der Wäscherin 

spannende Dinge über Aberglauben hören könne. Schleunigst suchte 

ich eine Gelegenheit, mit ihr im geheimen zu sprechen. Da hörte ich die 

grauenhaftesten Geschichten über Gespenster, Aberglauben, Hexerei, 

bis ich mich so fürchtete, daß ich mich nicht mehr allein in ein finsteres 

Zimmer getraute. Onkel Stefi fragte mich einmal, warum ich mich 

fürchte. 

«Weil ein Gespenst erscheinen könnte», sagte ich. 

«Ach, da gibt es ein einfaches Mittel, um dich zu verteidigen. Pfeife 

laut, und alle Gespenster laufen im Nu fort», antwortete er. 

Von nun an pfiff ich fleißig, aber interessierte mich auch weiterhin für 

Gespenstergeschichten. So bereicherte ich einerseits meine Kenntnisse 

über den niedrigsten Mystizismus, anderseits entwickelte ich meine 

Pfeifkunst, in der ich es zu einer nicht alltäglichen Fertigkeit brachte. 



 

Meine Zukunft meldet sich 

 

Jenen Sommer verbrachten wir an dem großen Binnensee. Wir 

wohnten mit verwandten Familien zusammen. Dieser Sommer blieb mir 

darum besonders in Erinnerung, weil Dinge geschahen, an welche ich 

später, viel, viel später, oft zurückdenken mußte. 

Mutter war mit dem kleinen Bruder immer noch sehr beschäftigt, und 

so hatte ich etwas mehr Freiheit. Ich konnte damals mit einer 

gleichaltrigen Kameradin im Badeort, auf den Wiesen, im Wäldchen 

umherschweifen. Mutter dachte, daß ich zu meiner Freundin gehe, und 

die Mutter meiner Freundin dachte das Umgekehrte. Dabei zogen wir 

herum und sammelten Erfahrungen. Am See standen eine Reihe von 

Villen, und wir beobachteten einen Zigeunerknaben, der in jeder Villa 

auf seiner kleinen Violine etwas vorzirpte, wofür ihm die Leute Geld 

gaben. Meine Großmutter gab auch Konzerte und verdiente damit viel 

Geld. Ich war neugierig, ob ich auch Geld verdienen könnte. Meine 

Freundin tat stets alles blindlings, was ich wollte. So gingen wir in jede 

Villa, gerade hinauf auf die Terrasse oder in den Garten, wo die Leute 

saßen, und ich deklamierte ein Gedicht. Mit großen Augen schauten 

mich die Leute an, und als meine Freundin mit einem Teller die Runde 

machte, warfen sie Geld hinein, manche viel, manche weniger. Aber 

alle lachten herzlich über uns, und eine Dame fragte mich, ob meine 

Mutter davon wisse. 

«Nein», antwortete ich, «das ist unser Privatunternehmen, Mutter weiß 

es nicht.» 



Einweihung  ( 61 ) 

«Das habe ich mir gleich gedacht», sagte die Dame, «geht nur schön 

nach Hause.» 

Das vielversprechende Unternehmen wurde noch an demselben Tag 

eingestellt. Nachdem wir das Geld unter uns verteilt hatten, ging ich 

heim und erzählte stolz, daß ich Geld verdient hätte, und zeigte die 

vielen Kupfer- und Nickelstücke. Meine Mutter fiel beinahe in 

Ohnmacht. 

«Um Gottes Willen!» schrie sie, «wie fallen dir nur solche Ideen ein? 

Was werden die Leute denken? Du bringst Schande über uns!» 

«Warum?» fragte ich, «Großmutter verdient mit ihrer Kunst auch Geld. 

Der kleine Zigeunerknabe hat auch Geld verdient. Warum wäre das 

eine Schande, wenn ich mit Deklamieren auch Geld verdiene?» 

«Verstehe, dummes Kind», antwortete meine Mutter, «daß dein Vater 

eine hohe Stellung im Lande innehat und du keine solchen Sachen 

machen kannst!» 

«Was hat Vater damit zu tun, was ich mache? Vater ist Vater, und ich 

bin ich. Ich habe keine hohe Stellung, warum könnte ich nicht Geld 

verdienen? Jede Arbeit ist anständig, wenn man sie anständig macht. 

Und ich habe sehr schön deklamiert!» sagte ich selbstbewußt. 

Mutter rief verärgert aus: «Das verstehst du noch nicht, und weil du 

solche Dinge machst und außerdem noch widersprichst, darfst du nicht 

mehr aus dem Garten!» 

Auf solche Weise verlor ich meine Freiheit, aber die Sache hatte noch 

andere Folgen. Mein Großonkel, der die andere Hälfte der Villa gemietet 

hatte und so mit seiner Familie mit uns zusammen wohnte, war ein 

lieber Mensch, gesegnet mit einem großartigen Humor. Als er hörte, 

daß ich in den Villen deklamiert hatte, wollte er mich auch hören. Die 



Einweihung  ( 62 ) 

zwei Familien waren bei Tisch immer beisammen, und am Abend schlug 

mein Großonkel vor, daß ich nach dem Essen etwas vortragen solle. Ich 

war nicht dagegen. Die Erwachsenen setzten sich in einen Kreis, ich 

stellte mich in die Mitte und fing an, einige Gedichte, die ich in der 

Schule gelernt hatte, aufzusagen. Meinem Großonkel gefiel dies, und er 

wollte noch mehr hören. 

«Ich kann nichts mehr», sagte ich. 

«Dann erzähl mal etwas, was du willst.» 

«Kann ich aus dem Buch erzählen, welches ich nach der Prüfung als 

Prämie erhalten habe?» fragte ich. 

«Freilich», sagte mein Großonkel, «fang an.» 

Ich fing an, aus dem Buch «Der Pfarrer von Wakefield» vorzutragen. 

Ich erzählte aber nicht nur, was in dem Buch geschehen war, sondern 

ich spielte zugleich alles, wie in einem Theater. Ich trug vor, wie der 

Pfarrer in Wakefield ein heiliges Leben führte, wie ein junger Mann 

seine Tochter Olivia kennenlernte und schließlich entführte. Ich hatte 

keine Ahnung, was «entführen» bedeutete, auch wußte ich nicht, 

warum der Pfarrer deshalb so aufgeregt war. Ich hatte es so in dem 

Buch gelesen und erzählte es auch so. Ich trug vor, wie die Liebenden 

in der Finsternis einander trafen und sich liebkosende Worte 

zuflüsterten - ich trug vor, wie der Pfarrer vor Wut donnerte und nach 

der Flinte griff - wie seine milde Frau ihn beruhigte, indem sie ihm die 

Bibel in die Hand gab ... 

Die Erwachsenen krümmten sich vor Lachen, und als ich schon meinen 

Vortrag beenden wollte, sagte mein Großonkel, er wolle die Geschichte 

des Pfarrers noch weiter hören. So mußte ich weiter vortragen, und da 

lachten sie wieder. Sie lachten, als ob ich die besten Witze erzählt 

hätte; dabei erzählte ich tragische Dinge! 



Einweihung  ( 63 ) 

Am Ende zog mich mein Großonkel an sich und fragte: «Sage mir, 

woher hast du diese Geschichte?» 

«Ja», sagte meine Mutter, «das möchte ich auch wissen!» 

«Aus dem Buch», antwortete ich, «das ich in der Schule als Prämie 

bekommen habe.» 

«Unerhört!» sagte Mutter aufgebracht, aber auch lachend, «wie können 

diese Leute in der Schule einem Kinde solche Bücher geben?» 

«Ach, laß nur, Lilianchen», sagte mein Großonkel, «die haben das Buch 

sicher selber nicht gelesen und haben gedacht, daß man über einen 

Pfarrer nur heilige und harmlose Dinge schreiben kann. Die haben nicht 

daran gedacht, daß Pfarrer manchmal auch Töchter haben. Laß das, 

Lilianchen, und erlaube, daß die Kleine uns auch ein anderes Mal 

erzählt. Was in ihrem Kopfe schon drin ist, kannst du ohnehin nicht 

mehr herausnehmen. Und ich habe schon lange nicht mehr so herrlich 

gelacht!» 

Und so geschah es, daß ich von nun an jeden Abend einen Vortrag 

hielt. Der Familienkreis erweiterte sich durch Freunde aus der 

Nachbarschaft, und ich trug nach und nach vieles aus den Büchern vor, 

die ich gelesen hatte. Es waren verschiedene Tragödien von 

Shakespeare darunter, und ich konnte wieder nicht verstehen, warum 

die Erwachsenen über die tragischsten Geschehnisse sich totlachten. 

Ich trug aber trotz ihrem Lachen vor, wie der arme König Lear 

enttäuscht und verlassen röchelnd stirbt - und die Erwachsenen 

kugelten sich vor Lachen ... In Richard III. machte ich vor, wie alle 

Leute nacheinander starben, der eine so ... der andere so, und ich 

zeigte, wie, und die Erwachsenen erstickten darüber beinahe vor 

Lachen. Wie kann man nur über solche traurigen Ereignisse, wenn so 



Einweihung  ( 64 ) 

viele Menschen sterben, lachen? Das ist doch entsetzlich, aber nicht 

lächerlich! dachte ich in mir und spielte ganz ernst weiter. 

Wie oft - wie oft - mußte ich später an das kleine Mädchen denken, 

welches dort vor dieser Gesellschaft Vorträge hielt und Theater spielte, 

ganz ernst, aus voller Überzeugung. Mein späteres Schicksal hat sich 

schon damals gezeigt. Schon damals habe ich mich daran gewöhnt, aus 

meiner inneren Welt etwas hervorzubringen - schöne, göttliche, wahre 

Dinge -‚ ungeachtet, ob die Zuhörerschaft meine Wahrheiten verstand 

oder nicht. Ich spreche um der Wahrheit willen, und nur ein einziger 

Zuhörer ist mir wichtig: Gott! 

Der Sommer verfloß, und wir fuhren nach Hause. Im folgenden Winter 

entschloß ich mich, nicht mehr in meinen Mädchenkleidern 

umherzugehen, sondern in einem Clowngewand. Das Gefühl, daß ich 

nicht der bin, der ich bin, wollte mich nicht verlassen. Wenn ich auch 

nicht mehr darüber sprach, war dieses Gefühl nicht verschwunden, 

sondern hatte sich tiefer in mich zurückgezogen und wirkte aus dem 

Unbewußten. Ich bettelte so lange, bis meine weichherzige Mutter nicht 

mehr «nein» sagen konnte und mir eigenhändig ein sehr hübsches, 

regelrechtes Clowngewand nähte. Sie kaufte mir sogar zwei 

verschiedenfarbige Clownmützen dazu, und ich ging von nun an in 

dieser Aufmachung umher. Ich turnte sehr gerne auf Schaukelringen 

und am Trapez, ich machte zu Hause alles nach, was ich im Zirkus sah, 

und wenn ich mit dem Kopf nach unten am Schaukelring hing, sah ich 

die ganze Welt umgekehrt, und dann hatte ich das Gefühl, frei zu sein. 

Ich wußte damals noch nicht, daß die Psychologen den Clown den die 

«Person wechselnden Typ» nennen. 

Außer den «Kunststücken», die ich den Zirkusakrobaten nachmachte, 

wurde es mir zur Gewohnheit, merkwürdige, ungewöhnliche 

Körperhaltungen einzunehmen, so daß zuerst meine Eltern erstaunt 



Einweihung  ( 65 ) 

waren und über mich lachten, dann die ganze Bekanntschaft und 

Verwandtschaft über meine «komischen» Körperhaltungen sich 

unterhielt. Wo ich hinkam, mußte ich diese Körperstellungen zeigen. 

Ich machte sie instinktmäßig, ich dachte gar nicht darüber nach, 

warum ich diese mache. Ich fühlte nur, daß sie mir wohltaten, daß ich 

in gewissen Körperhaltungen besser lernen konnte und, wenn ich müde 

war, mich durch gewisse andere Körperhaltungen in wenigen Minuten 

wieder auffallend frisch fühlte. 

Die Familie lachte über meine «verrückte» Gewohnheit, und Mutter war 

es schon gewöhnt, mich, wenn sie in unser Zimmer trat, in einer 

unmöglichen Stellung vorzufinden. Anfangs hielt sie mir einen Vortrag, 

wie ein «artiges Mädchen» auf dem Stuhl sitzen müsse und weder auf 

dem Kopf stehen noch seine Glieder in unmögliche Stellungen 

verrenken oder die Beine rechts und links über die Schultern hängen 

solle. Schließlich ließ sie mir aber dennoch meinen «Rappel». 

Ich fand diese Körperhaltungen selbstverständlich. Sie lagen mir im 

Blute, ich machte sie unwillkürlich gerne und war nur wieder erstaunt, 

daß meine Umgebung über so selbstverständliche Dinge erstaunt war. 

Aber es geschah einmal, als unsere Familie in den Sommerferien auf 

einige Wochen bei Tante Raphaela war, daß eines Abends ein Herr auf 

Besuch kam, der während vieler Jahre Reisen im fernen Orient 

gemacht hatte und - wie Onkel Ferdinand sagte - viele sehr 

interessante Dinge aus diesen fremden Ländern erzählen konnte. Wir 

Kinder wurden dem Herrn auch vorgestellt, und, wie üblich, erzählte 

man, was wir alles konnten. Da erwähnte Tante Raphaela lachend, was 

für eine merkwürdige Gewohnheit ich hätte, daß ich solch sonderbare, 

gliederverdrehende Körperstellungen einnehme, die mir kein Mensch, 

höchstens ein Schlangenmensch, nachmachen könne. 

Ich legte mich auf den Boden, und da ich, wenn man über mich sprach, 

in Verlegenheit geriet und es mir unangenehm war, aus der Erde 



Einweihung  ( 66 ) 

«hervorzuragen», so nahm ich eine Stellung ein, in welcher ich meinen 

Kopf vollständig verstecken konnte, so daß der Zuschauer den Eindruck 

bekam, daß mein Kopf abgeschnitten sei. Die Erwachsenen lachten 

laut. Dann zeigte ich noch einige «schwere» Stellungen, die ich so 

gerne machte. Der fremde Herr schaute meinen Produktionen ganz 

ernst zu und sagte schließlich sehr erstaunt: 

«Aber das Kind macht ja doch typische, exakte Yogaübungen! Wo hast 

du das gelernt, Kleine?» wandte er sich an mich. 

Ich wußte damals nicht, was das Wort «Yoga» bedeutete; so 

antwortete ich ihm, daß mir diese Übungen niemand gezeigt habe, 

sondern daß ich sie von mir aus mache, weil ich sie gerne hätte und 

mich nachher wohlfühle. Der Herr wollte es nicht glauben, schaute 

mich forschend an und schüttelte den Kopf. 

Mir waren die Fragen der Erwachsenen schon langweilig, und da Mutter 

uns wegwinkte, verschwanden wir ins Kinderzimmer. An die 

Bemerkung des Herrn dachte ich nicht mehr. 

Nur viel, viel später, als die Erinnerung plötzlich erwachte und ich auch 

viele andere Dinge, die in meinem Leben so unverständlich waren, 

verstand, erinnerte ich mich an die Bemerkung des fremden Herrn aus 

dem Orient. Da wurde mir klar, wo ich diese Körperstellungen, die ich 

schon als Kind und später als Erwachsene noch immer übte und welche 

der Fremde «Yogaübungen» nannte, gelernt hatte. Da wurde mir ganz 

bewußt, daß ich diese Übungen aus alter Gewohnheit machte, weil ich 

sie viele Jahre hindurch im Tempel täglich hatte ausführen müssen. In 

ihnen spiegelte sich meine Vergangenheit, aber zugleich auch meine 

Zukunft, denn viel später, als Erwachsene, lehrte ich viele Menschen 

diese Übungen, um ihre seelische und körperliche Entwicklung zu 

fördern. 



 

Liebeskämpfe 

 

Die Jahre liefen dahin. Ich wurde immer größer und mein Körper fing 

an zu reifen. Ich las gerne Bücher, in denen Liebesgeschichten und 

Liebesprobleme behandelt wurden, und so tauchte ich immer tiefer in 

meine Persönlichkeit unter. Ich schaute in die Zukunft, mit dem 

Entschluß, einen wertvollen Mann zu finden, der mich vollkommen 

verstehen würde. So beschäftigten mich nach und nach nicht mehr zu 

allererst die Bücher, sondern die jungen Leute, und später die jungen 

Männer. Diese interessierten sich auch für mich. Mutter erzog mich 

umsonst zur Bescheidenheit: ich mußte schon in meinen jüngsten 

Jahren erkennen, daß ich eine Anziehungskraft besaß. In meiner 

Blindheit dachte ich aber, daß diese Anziehungskraft, die so viele 

Menschen anzog, nur meiner Person gelte. Dieses Blindsein, wie alle 

seelischen Mängel, mußte ich später beinahe mit körperlicher Blindheit 

bezahlen. Bis ich einsehen lernte, daß meine Anziehungskraft nicht 

meinem privaten Leben, sondern dazu dienen sollte, die Menschen, die 

mir folgten, auf den Weg der Erlösung zu führen. 

Damals war ich aber noch ganz auf meine eigene Person eingestellt 

und dachte, das höchste Glück in der Liebe zwischen Mann und Frau zu 

finden. So geschah auch mir vieles, wie es auf dieser Welt üblich ist; 

ich wurde geliebt und war verliebt, aber alle Freuden und Leiden waren 

nur Vorspiele in meinem Schicksal. 

Zur Zeit meiner Entwicklung vom dreizehnten bis zum neunzehnten 

Jahre zog sich eine Verbindung mit einem Menschen wie ein roter 

Faden durch die Jahre, die ich betiteln könnte: «Schule zur Entwicklung 



Einweihung  ( 68 ) 

einer außergewöhnlichen Willenskraft.» Mein Schicksal wußte, daß ich 

im Leben diese Waffe brauchen würde. Als ich noch ein dreizehn Jahre 

altes Kind war, kam ich mit einem jungen Mann zusammen, dessen 

glänzende Fähigkeiten weit über den Durchschnitt hinausragten. Seine 

Natur war eine Mischung aus zielbewußtem und unerbittlichem Streben 

nach dem Reinsten und Schönsten und einem bis ins Krankhafte 

gesteigerten Machtwahn und Egoismus. Er liebte mich, so sagte er - er 

liebte aber sich selbst und wollte mich zu seiner schmiegsamen Sklavin 

entwickeln. Er erkannte gleich, daß ich die Dinge ebenso innerlich 

betrachtete wie er, daß ich die Kunst erlebte wie er. So glaubte er, daß 

er eine seiner würdige Partnerin gefunden habe. Er wollte aus mir mit 

der Zeit eine hochgebildete, aber absolut folgsame, ganz nach seinem 

Bilde geschaffene Ehefrau heranziehen. Mein selbständiges Denken 

dachte er zu vernichten. Er brachte mir großartige Bücher über Kunst, 

Musik, über Welt- und Kunstgeschichte, die beste moderne und 

klassische Literatur und bestand darauf, daß ich diese Werke im 

Original lese. Da ich das Erlernen von Sprachen allein schrecklich 

langweilig fand, lernte er die Sprachen mit mir, suchte dann nach dem 

besten Klavierlehrer, kurz, er tat alles, damit meine Bildung nicht nur 

durchschnittlich, sondern außergewöhnlich würde. Meine Mutter sah in 

ihm einen Hilfsengel meiner Erziehung, denn mit den Sprachen ging es 

bei mir nicht von selbst. Umsonst kamen die besten Sprachlehrer, ich 

wollte nicht büffeln. Dieser junge Mann brachte mir deutsche, 

französische, englische Zeitschriften und Theaterstücke, die er mit mir 

las, und so half er mir, daß sich die Tore der verschiedenen Sprachen 

mir öffneten. Das war alles sehr schön und fördernd, aber gleichzeitig 

wollte er mich ganz zielbewußt unter seine Macht zwingen. Kurz nach 

unserer Bekanntschaft sagte er mir, daß ich seine Frau werden müsse, 

und er wolle, daß ich mich als sein Eigentum betrachte. Alles, was ich 

lesen wollte, mußte ich ihm erst zeigen, damit er seine Erlaubnis gab. 

Ich durfte mich nicht mehr mit jemandem befreunden, ohne daß er es 

mir zuerst erlaubt hätte. Wie alle jungen Mädchen besuchte ich auch 

mit meiner Schwester eine Tanzschule. Ich tanzte leidenschaftlich 



Einweihung  ( 69 ) 

gerne und unterhielt mich ebenso gerne mit den jungen Leuten der 

Tanzschule. Auch ging ich auf das Eis Schlittschuh laufen. All das gefiel 

ihm nicht. Ich war aber jung, ich wollte tanzen, Schlittschuh laufen, mit 

anderen jungen Leuten fröhlich sein. Da wurde er eifersüchtig, und 

zwar in einem Maße, daß es die Grenzen des Normalen weit 

überschritt. Damit paarte sich noch ein maßloser Machtwahn. 

Anfangs schmeichelte es mir, daß ein so allgemein anerkannter, 

vielbewunderter Mann mich kleines Mädchen für sich auserwählt habe. 

Er konnte strahlend geistreich sein, und ich habe mich oft glänzend 

unterhalten. Es gefiel mir auch, daß er über Freundschaft, über Liebe 

dieselbe ernste und tiefe Auffassung hatte wie ich. Als ich aber fühlte, 

wie er seinen Willen mehr und mehr, wie einen Eisenreif, systematisch 

um mich herumzuzwingen versuchte, da wurde mir die ganze Liebe 

lästig. Es begann ein Kampf, ein schrecklicher Kampf zwischen den 

unsichtbaren Kräften zweier Seelen! Je mehr er fühlte, daß ich aus 

seiner Macht herauswuchs, umso fester wollte er mich in seinen 

Händen behalten. Als ich siebzehn Jahre alt wurde, wollte er, daß ich 

öffentlich seine Braut werde. Er schickte seinen Vater zu meinem. Mein 

Vater war darüber nicht entzückt. Erst viel später sagte er mir, daß die 

aggressive Natur meines Verlobten ihm nie gefallen habe, aber er 

wollte unseren freien Willen nie einengen. Er respektierte das 

Selbstbestimmungsrecht aller Menschen, auch seiner Kinder, und so 

gab er, wenn auch ungern, seine Zustimmung. Ich hoffte, daß die 

Eifersucht meines Bräutigams nach der Verlobung sich legen werde. Als 

sich aber mit der Zeit meine weibliche Anmut immer mehr entfaltete, 

kannte seine Eifersucht keine Grenzen mehr, und er machte mir immer 

öfter entsetzliche Szenen. Nachdem er mich stundenlang gequält hatte, 

fiel er ins entgegengesetzte Extrem, bat mich auf den Knien um 

Verzeihung, weinte wie ein Kind, bettelte förmlich um meine Liebe und 

versprach, mich nie mehr zu quälen. Solche Auftritte waren mir völlig 

unerträglich. Nie zuvor hatte ich in unserem Hause Ähnliches gesehen. 

Mein Vater besaß eine sehr große Macht, sie strahlte aber unwillkürlich 



Einweihung  ( 70 ) 

aus. Er wollte seine Macht nie anderen Leuten aufzwingen. Er ließ einen 

jeden, wie er war, und wollte nicht, daß andere ihm blindlings folgen 

und gehorchen sollten. Damals nahm er schon seit langem eine 

führende Stellung ein - ich konnte zufrieden sein, er hatte keinen 

Direktor mehr über sich; trotzdem war er nie herrschsüchtig oder 

tyrannisch gegenüber anderen Menschen, die unter ihm standen. Er 

war wie eine Säule, sowohl zu Hause als auch in seinem Amt, an der 

ein jeder immer eine Stütze haben konnte. Hunderte seiner 

Untergeordneten und die Verwandtschaft baten ihn um Rat. Er war 

gerecht, freigebig und immer hilfsbereit. Oh, ich dachte, daß alle 

Menschen so wären! Ich wußte nicht, was Rücksichtslosigkeit, was 

Egoismus ist, da ich so etwas zu Hause nie erfahren hatte. Bei uns 

herrschte in jeder Hinsicht eine gesunde Auffassung und wahre, 

selbstlose Liebe. Ich konnte nicht wissen, was Sadismus und 

Masochismus waren und die Szenen, die mir mein Bräutigam machte, 

nicht verstehen - noch weniger ertragen! Ich wollte frei werden! Frei! 

Lange Zeit konnte ich aber seinem Willen nicht widerstehen, auch 

haben mich meine natürliche Treue und mein Verständnis den 

Schwächen der Menschen gegenüber lange zurückgehalten. Aber mein 

Wille entwickelte sich mit den Jahren, und plötzlich fragte ich mich, 

warum ich diese Quälerei weiter dulden müsse. 

Eines Tages sagte ich ihm, daß ich frei werden wolle. Er wollte nichts 

davon hören. Wir kämpften verzweifelt miteinander, denn sein Wille 

umklammerte mich immer noch wie eine Eisenzange. Je länger ich mit 

ihm kämpfen mußte, desto mehr entwickelte sich mein Wille zu einer 

Widerstandskraft, die seine Kräfte allmählich überragte. Es kam der 

Augenblick, in welchem ich genug Mut hatte, ihm zu sagen, daß ich 

nicht mehr seine Frau werden wolle. Darauf folgten wieder stürmische 

Szenen, aber sie wirkten nicht mehr! Ich bedauerte ihn, aber 

verachtete ihn zugleich völlig wegen seines einerseits tyrannischen, 

anderseits vollkommen feigen Benehmens. Damals wußte ich noch 



Einweihung  ( 71 ) 

nicht, daß diese beiden Eigenschaften ganz eng zusammenhängen, als 

die einander ergänzenden Hälften derselben Krankheit, fühlte aber das 

Krankhafte in ihm und wollte mich unbedingt davon befreien. Mit einer 

letzten Anstrengung schüttelte ich seinen Willen ab. 

Ich sprach mit meinen Eltern. Sie waren nicht überrascht. Und an 

einem schönen Nachmittag - ich war damals schon neunzehn Jahre alt 

- reiste ich mit meinem Vetter zu seiner Mutter, der Schwester meines 

Vaters, zu der schönen Tante Raphaela. 

Meine Verlobung löste ich auf ... 



 

Erste Begegnung mit dem Tode 

 

Seit meiner Kindheit wiederholte es sich ständig, daß ich im Frühjahr 

auf einmal durchsichtig blaß wurde und eine schwere Müdigkeit sich 

meiner bemächtigte. Meistens war das einfachste Mittel für meine 

Erholung, daß meine Eltern mich zu Tante Raphaela schickten. Sie 

wohnte mit ihrer Familie in den Bergen, und die prachtvolle Bergluft 

und diese der Weisheit und Religiosität ergebenen Menschen brachten 

mich immer wieder sehr rasch in Ordnung. Ich fühlte mich in ihrer 

ruhigen, hochgesinnten Umgebung immer sehr wohl. Jedesmal reiste 

ich frisch und voll neuer Lebenskraft nach Hause. 

Nach der Auflösung meiner Verlobung fuhr ich wieder zu meiner Tante. 

Sie war damals schon Witwe und lebte mit ihrer Tochter zusammen. 

Sie empfingen mich mit großer Liebe, und ich genoß meine 

langersehnte Freiheit. Wie ein Papierdrache, der seinen Strick zerrissen 

hat und ungehindert in die Unendlichkeit hinauffliegt, so fühlte ich 

mich. Wie herrlich war dieser Frühling bei meiner Tante! Sie verstand 

mich, wie immer, vollkommen. Sie äußerte sich weise zu meinem 

Entschluß; damit war die Angelegenheit erledigt. Bei meiner Tante 

lebte ich vollständig frei. Sie ließ mich sein, wie ich war, ich konnte in 

den Bergen wandern, die Wälder, die Natur genießen. Und als ich mich 

in meiner Freiheit vollkommen glücklich fühlte und voller Hoffnungen in 

die Zukunft schaute - da begegnete ich dem Tode zum erstenmal! 

Während einer Wanderung in den Bergen kam ich an einem Kornfeld 

vorbei, und da meine Heiratspläne vernichtet waren, versuchte ich es, 

mir meine Zukunft vorzustellen. Ich dachte: Zuerst werde ich 



Einweihung  ( 73 ) 

Klavierkünstlerin, wie meine Großmutter mütterlicherseits, dann werde 

ich einen gesunden, sympathischen, normalen Mann heiraten und 

Kinder bekommen. Dann würden die Kinder aufwachsen, und ich würde 

eventuell auch Enkel haben und dann? - dann würde ich alt ... und 

dann? ... dann würde ich eines schönen Tages sterben müssen! 

Tod! Das ist das Ende, das Ziel, in dessen Richtung wir alle gehen ... 

Aber wozu? Wozu dann all dies? Warum sollte ich Klavier üben und eine 

große Künstlerin werden? War es nicht ganz gleichgültig, ob meine 

Finger, diese mit Haut überzogenen Knochen, einmal mit großer 

Virtuosität über die Klaviatur liefen - oder nicht? Wenn der Mensch 

ohnedies ins Grab sinkt, ist es nicht ganz gleich, was er in seinem 

Leben gemacht hat? Ob er ein berühmter, hervorragender Mensch oder 

ein unbekannter Niemand, ob er ehrlich oder unehrlich war? Wozu 

dann kämpfen, arbeiten, Kinder gebären, leiden und sich freuen, 

glücklich oder unglücklich sein, wenn das Ende der Tod, die 

Vernichtung ist? Dann wäre es doch viel einfacher, jetzt gleich zu 

sterben! 

Dieser Gedanke war mir so entsetzlich, so unerträglich, daß die Welt 

um mich herum vor meinen Augen schwarz wurde. Ich lehnte mich an 

einen Baumstamm und schaute ins Tal hinunter, auf die Stadt, die 

unzähligen Häuser mit den vielen, vielen Menschen, die in diesen 

Häusern wohnten und die von da oben wie kleine Ameisen aussahen. 

Alle diese Menschen lebten, kämpften, rannten dem Geld, der Liebe 

nach, alle hatten ihre Probleme, alle hatten ihr Kreuz zu tragen, sie 

nahmen alles so verzweifelt ernst ... Wozu? Wozu, wenn doch alles nur 

vorübergehend ist ... wenn am Ende der Tod wartet, der alle Probleme 

löst, allen Leiden und Freuden ein Ende macht?! Wohin rennt der 

Mensch? Was erreicht er? Den Tod! Das Ende, ob der Mensch glücklich 

oder unglücklich, ein Krösus oder ein Bettler war, ist: der Tod! 



Einweihung  ( 74 ) 

Panik packte mich. Nein! Ich mache das nicht mit! Ich kann nicht mit 

diesen Gedanken lernen, lieben, leben. Alles ist sinnlos! Lieber töte ich 

mich, damit ich am Ende meines Lebens nicht sterben muß! 

Eine teuflisch spöttische Stimme lachte auf: «Hi hi hi! Sie sind deiner 

würdig, solche Dummheiten! Du willst dich töten, um nicht sterben zu 

müssen? Glaubst du, daß du dem Tode ausweichen kannst? Du bist da 

- hier auf der Erde - in einem Körper - von hier kannst du nicht einfach, 

ohne Tod, entfliehen. Wenn du dich tötest, dann ist das Ende, vor dem 

du dich eben retten willst, sofort da! Der Tod - sofort! Nicht ‚einmal', 

weit entfernt, sondern ‚jetzt', in der Gegenwart! Verstehst du? Wenn du 

schon einmal da bist, im Körper, dann kannst du auch ohne Tod nicht 

loskommen! Du bist eine Gefangene! Verstehst du? Eine Gefangene! 

Aus dem Körper kannst du nur durch den Tod, nur durch dieses Tor 

hinaus, du kannst dem Tode nicht entfliehen ... nicht entfliehen ... hi hi 

hi!» 

Ich versuchte meine Gedanken zu ordnen. Ja, ich mußte einsehen, daß 

ich in einer Falle war und daß Selbstmord nichts nützte. Es würde mich 

gerade dorthin bringen, wovor ich mich eben retten wollte. Also was 

tun? Auf alle Fälle tröstete mich momentan der Gedanke, daß ich noch 

sehr jung war und daß der Tod - da ich gesund war und alle meine 

Vorfahren ein sehr hohes Alter erreicht hatten - voraussichtlich noch 

sehr weit entfernt war. Bis dahin - dachte ich - kann noch so vieles 

geschehen. Die Wissenschaftler, die immer neue und neue Dinge 

entdecken, werden bis dahin, bis ich auch sterben muß, sicherlich auch 

die Unsterblichkeit entdecken! An diesen Gedanken klammerte ich mich 

fest, er gab mir Mut und Kraft, weiter zu leben, weiter zu arbeiten - 

überhaupt noch Wünsche zu haben. 

Ich hatte vollkommen recht! Die Unsterblichkeit wurde tatsächlich 

entdeckt, ich wußte damals nur noch nicht, daß diese «Entdeckung der 

Unsterblichkeit» eben darin besteht, daß ich selbst für mich diese 



Einweihung  ( 75 ) 

Wahrheit entdecken und finden mußte, daß «Tods überhaupt nicht 

existiert, daß der Mensch - also auch ich - in alle Ewigkeit unsterblich 

war und sein wird! Denn die Unsterblichkeit muß ein jeder in sich und 

für sich entdecken, kein anderer kann uns diese Wahrheit übermitteln. 

Ein jeder muß die Unsterblichkeit in sich erleben! Denn wenn jemand 

eine Wahrheit, die sogar handgreiflich ist, nicht glaubt, wird sie 

umsonst von anderen Menschen entdeckt. Ein jeder muß in sich selbst 

erkennen, daß der Tod nichts anderes ist als das Leben selbst und daß 

der Mensch nicht nur nicht sterben muß, sondern überhaupt nicht 

sterben kann! Es ist einfach nicht möglich! 

Damals wußte ich all das noch nicht, der Tod war mir wie eine 

schwarze Wand, an welcher ich meinen Kopf tüchtig angeschlagen 

hatte. 

Ich war aber jung, ich beruhigte mich, so gut ich konnte. Ich verschob 

das ganze Problem und wollte, soweit ich es vermochte, überhaupt 

nicht an den Tod denken. Solche Gedanken würden mich nur 

schwächen, und ich wollte lieber Pläne für die Zukunft schmieden. 

Im allgemeinen war ich daran gewöhnt, alles allein und selbständig 

auszudenken. Mein Vater hatte sich in die persönlichen 

Angelegenheiten seiner Kinder nie hineingemischt. Sein Beruf füllte ihn 

so aus, daß er sehr wenig Gelegenheit hatte zu beobachten, was in der 

Familie vorging. Wir sahen uns meistens nur am Familientisch, wo ich 

natürlich von den Szenen, die seinerzeit mein Bräutigam machte, 

nichts erwähnte. Mutter liebte mich, wie sie alle ihre Kinder liebte, aber 

mich verstand sie erst viel, viel später, als wir voneinander auf immer 

Abschied nahmen. Damals wollte sie, daß ich eine gute Ehefrau, eine 

gute Hausfrau und Mutter werde, wie sie es war. Dies betrachtete auch 

ich als mein Lebensziel, nur den Weg dahin stellten wir uns ganz 

verschieden vor. Mein Weg konnte weder der ihre noch der eines 

andern sein. Mein Weg konnte nur mein eigener sein, und ich konnte 



Einweihung  ( 76 ) 

ihre Vorschläge, die sie in bezug auf meine Zukunft machte, nicht 

annehmen. Mutter wollte, daß ich mich auf die Rolle eines zukünftigen 

Hausmütterchens vorbereite, ich dagegen suchte mit jedem meiner 

Blutstropfen die Erfüllung meines Daseins in der Musik, in der Kunst! 

So war ich gänzlich auf mich selbst angewiesen und hatte mich nach 

und nach daran gewöhnt, ganz selbständig zu denken und zu handeln, 

soweit ich dies im Familienkreis konnte. So versuchte ich auch jetzt, 

mir meine Zukunft ganz allein vorzustellen, ohne jemanden um Rat zu 

fragen. Ich wollte vorerst weiter die Musikakademie besuchen, sie 

beenden, um ein Diplom in der Hand zu haben. Vater hatte uns öfter 

gesagt: «Seid nicht deshalb verblendet, weil es euch jetzt gut geht. 

Irdischer Wohlstand kann vernichtet werden. Aber was ihr wißt, bleibt 

ewig euer Eigentum, das euch niemand nehmen kann. Lernt, so viel ihr 

könnt, und jeder von euch soll wenigstens ein Diplom in der Hand 

haben. Wenn es euch gut geht, könnt ihr es in einer Schublade liegen 

lassen. Wenn ihr in Not kommt, könnt ihr euer Brot damit verdienen.» 

O Vater, du lieber, selbstloser, weiser! Mit diesem Rat hast du mir 

unter den vielen Schätzen, die ich von dir erhielt, den allergrößten 

gegeben. Damals konnten wir uns nicht vorstellen, inwiefern es uns 

schlecht gehen könnte und glaubten im geheimen, daß du uns diese 

Worte nur vom pädagogischen Standpunkt aus sagtest. Wie oft fielen 

mir aber diese deine Worte später ein, als der Krieg alles, was wir 

besaßen, vernichtete und ich mit meinem schwer verwundeten, 

arbeitsunfähigen Mann mittellos dastand. Uns rettete nur das, was ich 

gelernt hatte, was ich in mir trug, was ich wußte; denn alles, was wir 

äußerlich besaßen, ging verloren. Damals, als ich als junges Mädchen 

auf dem Berg über meine Zukunft nachdachte, wußte ich nicht, was 

mein Schicksal barg, aber ich fühlte, daß ich diesen Rat befolgen 

müsse. 

Und so war mir das wichtigste, als ich im Sommer wieder zu Hause war 

und eine neue Etappe in meinem Leben begann, daß ich alle Kräfte 



Einweihung  ( 77 ) 

darauf konzentrierte, das Klavierlehrerdiplom zu erwerben. Alles übrige 

überließ ich dem Schicksal. 



 

Erste Zukunftsvision  

 

Sechs Jahre war ich verlobt, und in dieser Zeit geschah etwas 

überraschendes und so Eindrucksvolles, daß es sich auf die Richtung 

meines ganzen späteren Lebens auswirkte. Jetzt wurde meine 

Aufmerksamkeit auf eine Welt gelenkt, die tief im Menschen verborgen 

liegt: die unbekannte, unbewußte Welt des menschlichen Ichs. 

Ich war fünfzehn Jahre alt, als ich die Erfahrung machte, daß ich im 

Traum zuweilen imstande war, die Zukunft zu sehen, ganz genau und 

wahrheitsgetreu. Damals geschah dies zum erstenmal, und später 

wiederholte sich diese Erscheinung - und wiederholt sich heute noch - 

immer in derselben Weise: Ich träume zuerst allerlei chaotische 

Traumbilder ohne Zusammenhang. Dann scheint sich plötzlich ein 

Vorhang zur Seite zu schieben, und da sehe ich völlig klar farbige, 

plastische und logisch zusammenhängende Bilder wie in Wirklichkeit. 

Damals, als ich das erstemal hellsichtig träumte, sah ich im 

Badezimmer meiner Eltern einen jungen Mann, der ein neugeborenes 

Kind, das ganz blau, wie erstickt, war, zum Atmen zu bringen 

versuchte. Neben ihm stand hilfsbereit eine Assistentin. Das Kind 

atmete nicht. Der Arzt hielt es abwechselnd unter eiskaltes, dann unter 

heißes Wasser. Dann schwenkte er es mit herabhängendem Kopf hin 

und her, bis es endlich einen Laut von sich gab und alle erleichtert 

aufatmeten. Vater stand in der Türe und taumelte jetzt zum Bett 

meiner Mutter im Schlafzimmer, fiel neben dem Bett auf die Knie, legte 

seinen Kopf auf den Bettrand neben meine Mutter und schluchzte, wie 

ich diesen starken Mann nie in meinem Leben hatte schluchzen sehen. 



Einweihung  ( 79 ) 

Meine Mutter war sehr blaß, aber sie lächelte mit ihrem wohl-

bekannten zarten Lächeln und streichelte die schwarzen Haare meines 

Vaters. Vater beruhigte sich nach und nach, stand auf und ging hinüber 

ins Nebenzimmer, wo meine Tante Raphaela mit ihrer Tochter wartete, 

um meine Mutter besuchen zu dürfen. Merkwürdigerweise sah ich in 

alle Zimmer gleichzeitig hinein, was in Wirklichkeit unmöglich wäre. So 

sah ich - und es fiel mir auf -‚ daß der junge Mann, der das Kind der 

Assistentin übergeben hatte und nun herauskam, einen merkwürdig 

schwebenden Gang hatte. Auch sein hübsches blondlockiges Haar fiel 

mir in die Augen, und ich hörte ganz deutlich, wie er sagte: «Mutter 

und Kind sind außer Gefahr, aber sie brauchen vollkommene Ruhe und 

Absonderung. Wenn jemand von der Straße hineingeht, kann ich die 

Verantwortung nicht auf mich nehmen, daß in diesem 

Schwächezustand keine Infektion entsteht.» 

«Selbstverständlich, Herr Doktor», antwortete meine Tante, und ich 

sah, wie sie einsichtig Abschied nahm und mit ihrer Tochter wegging. 

Dann verdunkelte sich das Bild, und ich erwachte. 

Am Morgen rannte ich zu Mutter und erzählte ihr meinen Traum. Mutter 

lachte und sagte: «Ich bitte dich, träume nicht solche Dinge. Ich habe 

genug von Kindern! Und wie kommt Tante Raphaela in diesen Traum? 

Sie wohnt ja gar nicht hier. Und wer ist der hübsche junge Mann mit 

dem schwebenden Gang und den blonden Locken? Es ist mir 

verdächtig, daß du von solchen hübschen jungen Männern träumst.» 

«Das weiß ich nicht, Mutter, wer er ist, aber ich sah ihn in meinem 

Traum so.» 

Später, bei Tisch, wurde noch eine Weile über meinen eigentümlichen 

Traum diskutiert - am anderen Tag dachte man aber schon nicht mehr 

daran. 



Einweihung  ( 80 ) 

Ein halbes Jahr darauf fühlte sich meine Mutter sehr unwohl. Sie 

konnte nicht essen, und die Ärzte hatten den Verdacht, es könnte ein 

duodenales Geschwür vorhanden sein. Es folgten Röntgenaufnahmen 

und andere Untersuchungen. Das Ergebnis ... keine genaue Diagnose. 

Der Internist riet meiner Mutter, zu einem berühmten 

Frauenspezialisten zu gehen. Der alte Professor sagte nach der 

Untersuchung: «Ich gratuliere! Das Ende der großen Krankheit wird 

eine Taufe sein», und dabei lachte er gemütlich. 

Mutter kam verzweifelt nach Hause. Sie war schon neununddreißig 

Jahre alt - aber langsam beruhigte sie sich, und nach sechs Monaten, 

im Sommer, genau ein Jahr nach meinem Traum, da noch kein Mensch 

ahnte, daß Mutter noch ein Kind bekommen würde, traf das neue Kind 

ein. Der alte Professor empfahl einen jungen, aber durch seine 

Geschicklichkeit schon berühmten Arzt, der bei der Geburt zugegen 

war. Das Kind kam scheinbar erstickt zur Welt. Es dauerte zwanzig 

Minuten, bis es den ersten Atemzug tat. Mein Vater war von der 

langdauernden Aufregung so erschöpft, daß er, als die Gefahr vorbei 

war, neben dem Bett meiner Mutter auf die Knie sank, und der 

mächtige Mann schluchzte wie ein Kind. Meine Tante Raphaela und ihre 

Tochter waren hier auf der Durchreise nach Italien. Sie hielten sich 

zwei Tage bei uns auf, und das Kind kam auf die Welt, gerade als sie 

weiterreisen wollten. Sie warteten im Nebenzimmer, und als Vater 

hereinkam, um zu melden, daß alles glücklich vorbei sei, fragte Tante 

Raphaela, ob sie vor ihrer Abfahrt meine Mutter und das Kind sehen 

dürfte. Da trat der junge Arzt ins Zimmer - er hatte lockige blonde 

Haare und einen auffallend schwebenden Gang! - und sagte wörtlich, 

was ich in meiner Vision gehört hatte. Ja! Alles geschah genau so, wie 

ich es schon erlebt hatte! Es war, als ob ich einen Teil eines 

Filmstreifens viel früher, von den übrigen Geschehnissen isoliert, 

gesehen hätte. 



Einweihung  ( 81 ) 

Von nun an wiederholte es sich öfters, daß ich die Zukunft als 

Traumbild genau voraussah. Zuerst erlebte ich es immer im Traum - 

als ob ein Vorhang zur Seite geschoben würde -‚ später konnte ich 

mich mit eigenem Willen in diesen Zustand, bewußt, ohne zu schlafen, 

versetzen. Aber erst viel später. 

Mein Schwesterchen war in der Familie fast ein Enkelkind. Grete war 

damals neunzehn, ich sechzehn und mein Bruder neun Jahre alt. Sie 

wurde der Liebling aller. Wir zwei älteren Kinder wurden aber durch 

ihre Ankunft ziemlich stark in den Hintergrund gedrängt und blieben 

allein. Während mehrerer Jahre begleitete uns nur die Gouvernante 

aufs Eis oder in Konzerte und in Gesellschaften. Mutter war wieder 

ebenso mit dem Neugeborenen beschäftigt wie damals, als mein 

Bruder geboren wurde. So war es kein Wunder, daß sie sich nicht um 

meine Angelegenheiten kümmern konnte, auch als sie bemerkte, daß 

ich mit meinem damaligen Bräutigam Streit hatte. Ich mußte meinen 

Kampf allein, ohne Hilfe, ausfechten. 



 

Die Vergangenheit erwacht 

 

Als ich nach meiner Entlobung von Tante Raphaela heimkehrte, war es 

Sommer. Ich war neunzehn Jahre alt und wollte meine Freiheit 

genießen. Endlich konnte ich mit jungen Menschen verkehren, ohne 

nachher eine schreckliche Eifersuchtsszene mit meinem Bräutigam zu 

gewärtigen. So ging ich gleich nach meiner Ankunft auf den 

Tennisplatz. Hier lernte ich am ersten Tag einen sehr netten, gesunden 

und sympathischen jungen Mann kennen. Er war eine angenehme 

Erscheinung. Er hatte einen schönen Kopf, einen gutgebauten, 

schlanken, muskulösen Körper und erschien stets in einem 

blendendweißen Tennisanzug. Er gefiel mir sogleich - ich ihm auch! Am 

dritten Tag schlug eine Partnerin ihr Racket ungeschickterweise einem 

kleinen Balljungen an den Kopf. Das Kind fing bitterlich zu weinen an. 

Der sympathische junge Mann warf sein Racket sofort weg, rannte zu 

dem weinenden Knaben hin, nahm ihn auf den Schoß und tröstete ihn. 

Er kümmerte sich nicht darum, daß das Kind seinen Tennisanzug 

vollweinte. Er streichelte es, trocknete seine Tränen, gab ihm Geld, bis 

der Kleine durch seine Tränen lächelte und ans Buffet rannte, um 

Bonbons zu kaufen. 

Mein Herz wurde warm. Oh - dachte ich -‚ gibt es auch junge Männer, 

die Herz haben? Ich begann ihn zu lieben ... 

Im Winter wurde ich seine Braut. Wir liebten einander tief und 

leidenschaftlich, und ich wartete voll fieberhafter Ungeduld, daß ich mit 

Leib und Seele, mit meinem ganzen Wesen, seine Frau werde. 



Einweihung  ( 83 ) 

Vater wollte, daß ich zuerst mein Studium beende. Ich hatte an der 

Musikakademie noch ein Jahr zu studieren. So mußten wir warten, und 

ich übte weiter täglich vier bis fünf Stunden Klavier, lernte 

Harmonielehre, machte Kammermusik, kurz, alles, was zur Prüfung 

notwendig war. Jeden Abend verbrachte mein Bräutigam bei uns. 

Eines Abends, nachdem mein Bräutigam weggegangen war, legte ich 

mich nieder und schlief fest ein. Ich schlief, und wie sonst träumte ich 

allerlei, chaotisch und unbedeutend. Plötzlich hörte ich im Traume 

einen merkwürdigen, sich rhythmisch wiederholenden Ton, einen Knall, 

der immer stärker wurde, bis ich mich plötzlich besann und erwachte. 

Ich öffne meine Augen und sehe, daß der sich rhythmisch 

wiederholende Knall von der Geißel des Sklavenführers stammt, der 

neben mir geht und den Takt schlägt, damit alle Sklaven, die mich 

ziehen, gleichmäßig im Takt schreiten. Ich liege auf etwas, das wie ein 

Schlitten auf Schienen langsam weitergleitet. Ich weiß, daß ich gerade 

aus dem Palast herausgezogen wurde, ich hörte vorhin, wie man eben 

hinter mir das Tor schloß. 

Ich will aufspringen - aber ich kann nicht. Ich kann meine Glieder 

überhaupt nicht bewegen, weil ich vom Hals bis zu den Fußspitzen ganz 

fest und eng eingeschnürt bin. Ich liege da, wie aus einem Stück 

gemeißelt, waagrecht, die Hände auf der Brust gekreuzt, die Beine 

parallel, fest nebeneinander ausgestreckt. Aus meiner Lage kann ich 

nur vorwärts- und hinaufschauen. Ich schaue in die Richtung meiner 

Fußspitzen, und ich sehe die im blendenden Sonnenschein 

schweißglänzenden nackten Rücken der Männer, die, nach vorne 

gebeugt, in rhythmischen Bewegungen mich immer weiterziehen. Ich 

erblicke über ihre Rücken hinweg in der Ferne ein Gebäude aus weißem 

Stein, in dessen Mitte ein tiefschwarzer Fleck sich wie eine Türöffnung 

abhebt. Das Gebäude zeichnet sich mit seinen im starken Licht 

blendendweißen Wänden vom tiefdunkelblauen Himmel scharf ab. Wie 



Einweihung  ( 84 ) 

die Sklaven mich immerzu in jene Richtung ziehen, scheint es sich 

langsam zu nähern, und der schwarze Fleck wird immer größer. 

Ich schaue in den Himmel, dessen Dunkelblau beinahe schwarz ist. 

Zwei große Vögel kreisen über mir - Störche oder Kraniche? 

Das Steingebäude ist schon ganz nahe, der schwarze Fleck ist jetzt 

sehr groß ... ja ... er ist tatsächlich eine Öffnung. - Oh! Jetzt erkenne 

ich es: Wir sind in der Stadt der Toten! ... in diesem Grab! Da ist es 

schon, die Sklaven treten hinein, sie verschwinden in der Finsternis  ... 

jetzt gleitet die tintenschwarze Öffnung über meinen Kopf hinweg ... 

und nach dem blendenden Sonnenschein verdunkelt sich die Welt um 

mich herum; es verschwindet alles ... ich bin in vollkommener 

Finsternis! Ein kaltes Entsetzen packt mich, und in meinem Innern rufe 

ich lautlos nach Antwort: «Wie lange - wie lange muß ich hier 

eingesperrt liegen?» 

Und ich höre deutlich eine mir wohlbekannte Stimme, die mir den 

unerbittlichen, unabänderlichen Willen mitteilt: 

«Dreitausend Jahre ...» 

Das Entsetzen überwältigt mich. 

Ich verliere das Bewußtsein ... 

_   _   _ 

Jemand schüttelte mich mit voller Kraft. Ich blickte auf - da trafen 

meine Augen die Augen meiner Schwester. Sie schüttelte mich und 

starrte mich erschrocken an. 



Einweihung  ( 85 ) 

«Um Gotteswillen», sagte sie, «was ist mit dir? Du sitzest hier mit weit 

geöffneten Augen und stöhnst fürchterlich, als ob du sterben würdest. 

Ist dir schlecht? Soll ich Mutter rufen?» 

Ich möchte antworten, aber ich kann keinen Laut aus meiner Kehle 

hervorbringen. Das eben erlebte Entsetzen preßt meine Brust und 

schnürt meine Kehle zusammen. Ich stöhne und winke, daß sie sich 

beruhigen soll. Dann falle ich auf mein Kissen zurück und möchte 

nachdenken, aber ich kann nicht einmal denken. Ich liege da, noch 

immer entsetzt, und es dauert lange, lange Zeit, bis mein Herz wieder 

ruhig schlägt, bis ich mich etwas beruhigt habe und meine ganze 

Situation - wer ich bin und wo ich bin - wieder erfasse. Meine 

Schwester kauert noch eine Weile neben mir, und als sie sieht, daß ich 

ruhig liege und immer ruhiger atme, fragt sie nochmals: «Brauchst du 

nichts?» 

Da konnte ich schon einen Ton hervorbringen: «Nein, danke.» 

Am andern Tag versuchte ich meine Gedanken zu sammeln und in 

Ordnung zu bringen. Was war das? Was war das gewesen in der 

Nacht?! Es sah meinen Visionen aus der Zukunft ähnlich, aber die 

Zukunft konnte es nicht sein. In den Zukunftsvisionen bin ich immer 

dieselbe Person wie im wachen Zustand, aber da war ich eine ganz 

andere Person! Ich betrachtete mich lange Zeit im Spiegel und wollte 

verstehen, wie es möglich sein könne, daß ein und derselbe Mensch 

gleichzeitig zwei Personen sei? Denn ich bin da, das sehe ich im 

Spiegel, aber ich habe jetzt auch ein anderes Bild in mir, welches ich 

auch in einem Spiegel, ja, in einem riesigen Silberplattenspiegel sah, 

damals, als ich diese andere Person war! 

Ich bin diejenige, die ich hier bin, aber gleichzeitig bin ich auch jenes 

Wesen, welches dort, wo ich zu Hause war, in ein Grab hineingezogen 

wurde. Ich erlebte in kaum mehr als einigen Minuten, daß ich jemand 



Einweihung  ( 86 ) 

war, der ebenso genau wußte, wer er ist, wohin er gehört, wo er zu 

Hause ist, also sein ganzes Leben im Bewußtsein trägt, wie dies jeder 

Mensch von sich weiß, auch dann, wenn er gar nicht daran denkt. 

Plötzlich erlebte ich die Erinnerungen an ein Leben, an ein Heim und 

wußte genau, daß ich als Kind mit meinem erwachenden Bewußtsein 

dieses Heim gesucht hatte, daß ich dort zu Hause war und den 

«Großen Herrn», meinen dortigen Vater und Gemahl, als einen 

«wirklichen Vater» kannte. Mit den Jahren und mit dem Erkennen 

meiner jetzigen Situation hatte ich mich in die Vorstellung hineingelebt, 

daß mein jetziger Vater und meine jetzige Mutter auch «wirkliche» 

Eltern sind. Das fremde Gefühl hatte mich aber nie verlassen, und jetzt 

erwachte es mit voller Kraft. Es war nur sehr eigentümlich, daß ich 

viele Dinge damals, als ich sie erlebte, selbstverständlich fand, jetzt 

aber ganz anderer Auffassung war. Die zweierlei Auffassungen stießen 

gegeneinander. So wußte ich z.B. und fand es ganz in Ordnung, 

empfand es sogar als eine Auszeichnung und Ehre, daß ich damals die 

Tochter und gleichzeitig die Gemahlin meines Vaters - des Pharao - 

war. Jetzt, als mir dies bewußt wurde, verabscheute ich es, weil meine 

Erziehung mir ganz andere moralische Auffassungen eingeprägt hatte. 

Aber damals war das nicht unmoralisch, sondern selbstverständlich. 

Denn, wenn die Frau des Pharao starb und er keine Schwester hatte, 

erhob er seine eigene Tochter zur Frau neben sich. Er hätte doch keine 

andere Frau, die nicht zur Familie des Pharao gehörte, über seine 

eigene, aus der Familie des lebendigen Pharao stammende Tochter 

stellen können! Und wer sollte den Platz der königlichen Frau erfüllen 

und mit dem Pharao repräsentieren, wenn nicht das in der Rangfolge 

nächste weibliche Mitglied der Familie: die Tochter? Was wäre dabei 

unmoralisch? Es wäre unmoralisch gewesen, eine fremde Frau in die 

Familie zu bringen. Ich erinnerte mich an viele Dinge, besonders an 

den Tempel, wohin ich sehr oft ging - aber vieles war auch unklar, 

besonders daran konnte ich mich nicht erinnern, wieso ich so fest 

zusammengeschnürt in diesen Sarg zu liegen kam. Warum zog man 

mich in ein Grab hinein? Und wem gehörte diese bekannte Stimme? 



Einweihung  ( 87 ) 

Wem? Eine Wand stand da vor meiner Erinnerung, und wenn ich 

weiterforschen und nachdenken wollte, stieß mich etwas, wie ein 

elektrischer Schlag, zurück. Ich konnte nicht zurückdenken! 

Am anderen Morgen sagte ich beim Familientisch zum Vater: «Vater, 

ich lernte in der Schule, daß die Pyramiden Königsgräber sind. Das ist 

nicht wahr! Die Pyramiden waren nicht alle Gräber, sondern etwas ganz 

anderes. Die Toten hat man außerhalb der Stadt in einer Gräberstadt 

begraben. Man hat die Toten aus dem königlichen Palast auf einem 

schlittenartigen Sarg dorthin gezogen, wo sie dann eingemauert 

wurden. Das Grab wurde mit einer Steintüre verschlossen.» 

Vater schaute mich erstaunt an und fragte: «Woher willst du das alles 

so genau wissen, wenn alle Ägyptologen sagen, daß die Pyramiden 

Königsgräber sind? Wir hörten dagegen nichts über die Stadt der 

Toten.» 

«Ich weiß es dennoch ganz genau, Vater, daß es so ist», antwortete 

ich, meines Rechtes bewußt. 

«So, woher?» fragte Vater, und alle schauten neugierig auf mich. 

«Ich weiß es selbst nicht, ich kann es nicht erklären», sagte ich und 

erzählte meine nächtliche Vision. Vater hörte mir aufmerksam zu und 

sah, daß ich auch jetzt noch, als ich es erzählte, vor Entsetzen zitterte, 

er sah, daß ich etwas Erlebtes erzählte, und sagte endlich: 

«Shakespeare sagt im Hamlet: ‚Es gibt mehr Ding' im Himmel und auf 

Erden, als Eure Schulweisheit sich träumt, Horatio.' Es wird heutzutage 

über vererbte Erinnerungen gesprochen, an welche ich nicht glaube. 

Ich möchte wissen, wie könnte sich die ganze Geschichte einer Familie, 

zurückgehend auf unzählige Ahnen, in einer einzigen, unsichtbar 

winzigen Zelle verbergen? Die Wissenschaftler stellen Hypothesen auf, 

die sich alle zwanzig Jahre ändern. Ich rate dir aber, beschäftige dich 



Einweihung  ( 88 ) 

nicht mit diesen Dingen und denke nicht mehr an deinen Traum - oder 

deine Vision - oder was immer es sonst gewesen sein mag. Das geht 

auf die Nerven, und am Ende wirst du überschnappen. Bleibe nur schön 

auf der nüchternen Erde und laß diese Geschichte mit deinem 

ägyptischen Begräbnis in Ruhe. Vielleicht hast du etwas darüber 

gelesen?» 

«Nein, Vater, ich habe überhaupt noch gar nichts über Ägypten gelesen 

oder gehört, nur so viel, wie man uns in der Schule über ägyptische 

Geschichte lehrte. Es interessierte mich gar nicht. Aber in der Schule 

lernte ich Dinge über Ägypten, die ganz anders waren, als ich sie in 

meiner Vision erlebte. Ich kann mir nicht erklären, was mein Erlebnis 

bedeuten soll, denn ich habe das sichere Gefühl, daß es irgendwie 

dennoch vollkommen objektiv richtig gewesen ist. Das Wesen, welches 

ich im Traum war, existierte, dessen bin ich absolut gewiß, nur kann 

ich mir nicht erklären, wie es möglich ist, daß diese Person hier in 

meiner Haut ich bin. Und wer war jene? Ich verstehe es nicht. Kann 

das möglich sein, daß der Mensch öfters lebt?» 

«Bekommen wir noch Obst?» wandte sich Vater plötzlich an Mutter. 

Man brachte Früchte, und die Familie sprach über andere Dinge. 

Als ich mich abends niederlegte, war ich neugierig, ob ich in der Nacht 

mich wieder in dieses andere «Ich» hineinträumen würde. Aber die 

Erscheinung wiederholte sich nicht. Viele, viele Tage wartete ich - ich 

versuchte sogar, mich hineinzuträumen. Nein! Es gelang nicht. Der 

Traum wiederholte sich nicht mehr. 

Langsam vergaß ich ihn, ich dachte nicht mehr daran. Meine nüchtere 

Natur schloß Phantasien aus. Ich übte Klavier, malte Porträts, lernte 

und erwartete jeden Abend meinen Bräutigam ... Und so verlief dieses 

Jahr. 



Einweihung  ( 89 ) 

 

Zweite Begegnung mit dem Tode 

 

Endlich war der Tag meiner Hochzeit. Es scheint mir heute wie ein 

Traum, daß ich in meinem weißen Schleppenkleid, mit dem 

Spitzenschleier auf dem Kopf, in unseren Salon trete und meine Hand 

auf den Arm meines in Gala gekleideten Bräutigams lege. Wir werden 

photographiert, was mich ärgert und nervös macht. Dann gehen wir die 

Treppen hinunter, steigen in den mit Blumen geschmückten Wagen. 

Uns folgen Grete und meine Cousine in rosaseidenen Kleidern, begleitet 

von den zwei Vettern, mit welchen wir einst die «ewige Freundschaft» 

geschlossen hatten. Beide sind jetzt fesche, junge Offiziere. Dann mein 

Bruder mit seinem traurig-ernsten Gesicht -‚ er ist vierzehn, und das 

kleine vierjährige Schwesterchen, hübsch wie eine Puppe. Sie blickt 

überlegen-keck auf die vielen Erwachsenen. Dann eine Menge 

Verwandte, da ist meine schöne Tante Raphaela, gekleidet wie eine 

Königin, dann die Mutter meines Bräutigams und endlich meine Mutter, 

noch immer strahlend schön und jung, mit Vater, der in Frack und 

Zylinder eine elegante, alle Frauen erobernde Erscheinung ist. Aber als 

er sieht, daß ich mich über seinen Zylinder lustig mache, lächelt er mir 

schelmisch zu, denn er findet diese Formalitäten genau so lächerlich 

wie ich. Wenn er wüßte, wie ich unter meinen bis zu den Achseln 

reichenden Handschuhen leide! Am liebsten möchte ich sie 

herunterreißen - sie hindern mich in meiner Freiheit. Es scheint mir, 

mit dem Blumenstrauß in den Händen, an der Seite meines Bräutigams 

mit der Blume im Knopfloch, wir seien zwei blumengeschmückte 

Opfertiere, die unter der Tyrannei der allmächtigen «Sitte» dieses 

Theater mitmachen müssen. Am liebsten wäre ich weggelaufen, damit 

der Chor der alten Tanten, Onkel, Bekannten und fremden Zuschauer 



Einweihung  ( 90 ) 

uns nicht wie zwei Ausstellungspuppen mustern könne. Ich weiß, daß 

sie jetzt alle an das denken, was ich als das allerhöchste Sakrament 

betrachte: Die Erfüllung der Liebe. Aber mit welchem Unterschied der 

Auffassung! Und ich weiß, daß einige schlimme Onkel sich über uns 

blöde Witze zuflüstern. Aber ich kann nicht entfliehen, die lange Reihe 

der Wagen rollt schon der Kirche zu - wir gehen hinein - wir stehen vor 

dem Altar. Ich versuche, sentimental und gerührt zu sein - es gelingt 

mir nicht. Ich bin nüchtern wie immer. Ich höre mit Geduld zu, wie der 

Freund unserer Familie, der Geistliche, schöne und gescheite Dinge 

redet. Er schaut mich an, und ich sehe in seinen Augen, daß er gerade 

daran denkt, daß ich ihn gebeten hatte, keine lange und langweilige 

Traurede zu halten, sonst würde ich laut und mit offenem Munde 

gähnen. Mutter war damals über meine grenzenlose Frechheit empört, 

aber ich hatte erreicht, daß der Geistliche eine weise, aber kurze Rede 

hielt. Gott sei Dank! Noch nie hat eine lange Traurede eine Ehe 

glücklich gemacht! - Nach der Rede stürzt sich die Schar unserer 

Verwandtschaft und Freunde auf uns, man küßt, umarmt und preßt uns 

dreiviertel Stunden lang unablässig - die alten Onkel nützen die 

Gelegenheit recht aus, die junge Frau tüchtig von allen Seiten zu 

küssen und an sich zu drücken, was ich mit stillem Ekel dulde ... dann 

war all das auch zu Ende. Wir hatten noch das Hochzeitsbankett zu 

ertragen. Endlich nehmen die Verwandten und Freunde Abschied, ich 

ziehe mich um und beginne mit meinem «Manne» die Hochzeitsreise. 

Als ich nach der langen Wartezeit die Frau meines Geliebten wurde, 

erlebte ich das höchste Glück, das ich mir vorgestellt hatte. Ich 

erreichte, was ich wollte, ich wurde vor Gott und den Menschen seine 

Frau. Es war zwischen uns keine «Nicht-erlaubt»-Verbotstafel mehr. 

Ich liebte ihn leidenschaftlich, mit meinem ganzen Wesen, und er liebte 

mich genau so. Ich erlebte die höchste Erfüllung in der Liebe - im 

Körper und in der Seele. 

Und dann brach in mir alles zusammen. 



Einweihung  ( 91 ) 

Ich stieß meinen Kopf noch stärker an die schwarze Wand, auf die ich 

schon einmal zugegangen war: ich begegnete dem Tode zum 

zweitenmal in meinem Leben. Diesmal war aber die Begegnung eine 

viel schwerere ... 

Solange ich auf das Glück wartete, hatte ich einen Fixpunkt in der 

Zukunft, auf den ich zuging. Ich hatte etwas, worauf ich wartete. Als 

sich aber das Erwartete verwirklichte, wurde die Zukunft plötzlich leer. 

Ich fiel in ein Vakuum, denn ich wußte nicht, worauf ich noch zu warten 

hatte; was sollte noch in der Zukunft meines Lebens auf mich warten? 

Ich hatte alles erreicht. Was noch außerdem kommen konnte, war 

höchstens dazu gut, die übrige Zeit auszufüllen. Die übrige Zeit? Bis 

wann? Und die Antwort war: "Bis zum Tode!" 

Ich mußte anerkennen, daß, was immer ich noch in diesem Leben tun 

oder erreichen wollte, was immer das Schicksal mir bringen sollte, ich 

und die anderen Menschen nur in einer Richtung gehen - wir können 

gar nicht in einer anderen Richtung gehen, nur in dieser einzigen -‚ 

dem Tode zu. Wie lange das dauert, bis wir dahin kommen, kann kein 

Mensch vorauswissen, aber einmal fällt alles in dieses Loch. 

Ich mußte erkennen, daß auch unsere Liebe nicht bis in die Ewigkeit 

dauern konnte, und zwar aus dem Grunde nicht, weil früher oder 

später einer von uns sterben mußte. Dann ist das Glück dahin. Wenn 

ich mit meinem Manne zusammen war und in seine schönen, 

liebeglühenden Augen schaute, preßte eine kalte Hand meine Kehle 

zusammen, und ich hörte in mir die Frage: «Wie lange wirst du diese 

schönen Augen sehen dürfen? Was kommt in der Zukunft? Wenn du 

noch so glücklich bist, sagen wir, daß du lange, außergewöhnlich lange 

mit ihm leben wirst, doch wird das Ende früher oder später nur 

dasselbe sein, es kann nur das eine sein: daß entweder er deine Augen 

oder du die seinen schließen mußt! Dann verliert ihr einander, dann 

müßt ihr voneinander Abschied nehmen. Die Zeit eilt unglaublich rasch, 



Einweihung  ( 92 ) 

ob das Ende nach kurzer oder nach langer Zeit eintrifft, spielt keine 

große Rolle. Das größte Glück, die größte Liebe - alles - muß einmal ein 

Ende nehmen, und ihr werdet einander und alles, was schön und gut 

war, verlieren ...» 

Ich schaute in die schönen Augen meines Geliebten und hörte 

unterdessen dieser Stimme zu. Ich wußte, wenn ich sie noch so nicht 

hören wollte, ich würde sie hören, ich kann sie nicht verstummen 

lassen, weil sie recht hat, sie spricht die Wahrheit! 

Ich habe oft erfahren, daß die Menschen so tun, als ob alles ewig 

bleiben würde. Sie denken einfach nicht an die Zukunft. Die meisten 

leben mit der Einstellung, als ob sie nie sterben müßten und als ob 

auch diejenigen, die sie lieben, keine sterblichen Wesen wären. Sie 

wollen nicht anerkennen, daß jedes Zusammensein hier auf Erden nur 

ein Geschenk von kurzer Dauer ist, da es einmal aufhören muß! Früher 

oder später stirbt der eine oder der andere, und dann ist alles aus. Die 

Menschen wollen nicht daran denken. Aber ob sie daran denken oder 

nicht - es ist so! Kein Mensch kann es leugnen. Aber was für einen Sinn 

hat es dann, glücklich zu sein, wenn das Schicksal dieses Geschenk 

einmal unbedingt wegnimmt? Wozu ist es dann gut? Um nachher noch 

unglücklicher zu werden? Man kämpft um das Glück, und wenn man es 

erreicht hat, dann weiß man schon im voraus, daß man es verlieren 

muß. Je größer das Glück, desto größer der Verlust. Als ich noch nicht 

so glücklich war, war ich eigentlich viel glücklicher, weil ich die 

Möglichkeit, das Glück zu verlieren, noch nicht hatte! So stellt es sich 

heraus, daß nur derjenige glücklich ist und bleibt, der nie glücklich war! 

Was für ein schrecklicher Widerspruch! Und warum ist das so? Weil 

alles nur eine Zeitlang dauert, weil nichts ewig bleibt, weil alles stirbt, 

alles vergeht, alles vergehen muß! 

Oh Zeit! Oh Vergänglichkeit! Wie lange werde ich noch unter deiner 

Kette leiden müssen? Wie oft werde ich noch meinen Kopf an deine 



Einweihung  ( 93 ) 

schwarze, undurchdringliche Wand schlagen? Du hast mir jede meiner 

glücklichen Minuten vergiftet, weil es mir immer bewußt blieb, daß in 

dem Moment, als ich etwas hatte, es auch schon verloren war, denn es 

mußte ein Ende nehmen. 

Und jetzt danke ich dir, Vergänglichkeit! Denn dadurch, daß du mich 

nie eine Minute lang ein zeitliches, vergängliches Glück genießen 

ließest - durch dieses ständige Leiden fand ich die unvergängliche, 

unendliche Ewigkeit, das ewige, göttliche Sein, selbst! 

Damals ahnte ich aber all das noch nicht. Auch wußte ich nicht, daß 

dieser Zustand, in dem der Mensch sich wie in einer Wüste befindet 

und in der Tiefe seiner Seele nach Hilfe schreit, der Vorläufer der 

Erlösung ist. Wie es in dem heiligen Buche - der Bibel - geschrieben 

steht: «Ich bin die Stimme eines Schreienden in der Wüste. Ich richte 

den Weg des Herrn. Ich taufe euch mit Wasser; der aber nach mir 

kommt, ist stärker denn ich, dem ich auch nicht würdig bin, die 

Schuhriemen zu lösen; der wird euch mit dem Heiligen Geist und mit 

Feuer taufen.» 

Damals irrte ich noch in der Wüste, schrie lautlos um Hilfe und vergoß 

unsichtbare Tränen. Ich wurde mit Wasser getauft - mit Tränen - und 

wußte nicht, daß die Zeit nahe war, wo ich das ewige Sein 

kennenlernen würde. Denn auf diesen Zustand folgt der, welcher von 

sich sagt: «Ich bin die Auferstehung und das Leben; wer an mich 

glaubet, der wird leben, ob er gleich stürbe» - und tauft mit Heiligem 

Geist und Feuer ... 

Er war aber noch nicht da, ich erlebte noch den Johannes-Zustand, ich 

schrie in der Wüste nach Hilfe, denn ich war mit meiner Verzweiflung 

ganz allein, wie in einer Wüste ... Meinem Manne wollte ich von meiner 

Verzweiflung nichts sagen. Er war restlos glücklich und hätte mich gar 

nicht verstehen können. Wenn er keine solchen Gedanken hatte, wenn 



Einweihung  ( 94 ) 

er noch den Traum der Sterblichen träumte, wozu ihn erwecken und 

ihn auch unglücklich machen? Ich sah für meinen Zustand keine 

Lösung, denn kein Mensch hätte sagen können, daß ich nicht recht 

hatte. Er hätte höchstens anerkennen müssen, daß eben alles 

vergänglich ist und der einzige Trost, «nicht daran zu denken». Mich 

befriedigte es aber nicht, daß man die Wirklichkeit übersehen soll. Noch 

weniger befriedigten mich die Märchen der Religion über das «Jenseits» 

und über die «andere Welt». Das sind Phantasiebilder, um die 

Menschen zu betäuben. Glücklich, der sie glauben kann - aber ein 

denkender Mensch will Beweise haben. Ich trug einen ständigen 

seelischen Druck in mir, ohne mich davon befreien zu können. Ein 

ständiger seelischer Druck äußert sich aber früher oder später im 

Körper ... 



 

Finsternis 

Ich glich in meiner Gestalt und Konstitution Vater. Auch ich war 

hochgewachsen, meine Haare waren, wenn auch nicht tiefschwarz wie 

Vaters Haare, so doch dunkelbraun, und die Hautfarbe war nicht so 

rosig wie die von Mutter, sondern blaß wie die Vaters. Nur meine 

Augen waren nicht schwarz, sondern dunkelblau. 

Nach meiner Heirat wurde ich noch blasser und auffallend mager. Ich 

konnte mich mit dem Gedanken der Zeitlichkeit und Vergänglichkeit 

nicht versöhnen und nie ganz frei und glücklich aufatmen. Der ständige 

Druck auf meiner Seele wirkte aber sehr schädlich auf meine 

körperliche Verfassung. 

Eines Abends legte ich mich vollkommen gesund nieder. In der Frühe, 

als ich meine Augen öffnete, schaute ich unwillkürlich an die 

Zimmerdecke. Zu meiner größten Überraschung erblickte ich dort einen 

dicken schwarzen Strich. Ich war so erstaunt, daß ich mich im Bett 

plötzlich aufsetzte. Ich wollte genauer sehen, was dieser eigentümliche 

schwarze Strich sei. Da schleuderte sich der schwarze Strich nach oben 

und sank wieder langsam herunter. 

Mein Herz blieb vor Schreck stehen. Ich erkannte, daß der Strich nicht 

auf der Decke, sondern in meinem Auge war. Ich machte meine Augen 

abwechselnd auf und zu, schaute einmal mit dem rechten, dann mit 

dem linken Auge, da stellte es sich heraus, daß der schwarze Strich nur 

im Innern meines rechten Auges sichtbar wurde. 

Ich hörte einmal von einer Augenstörung, die man «mouches volantes» 

nennt. Man sieht vor den Augen kleine schwarze Punkte tanzen, wie 



Einweihung  ( 96 ) 

wenn Fliegen durcheinander fliegen würden. Wie ich hörte, sind das 

nervöse Erscheinungen und nicht gefährlich. Ich versuchte zu 

beobachten, ob ich vielleicht diese «mouches volantes» sähe. Ich 

schaute aufwärts, abwärts - der schwarze Strich bewegte sich genau 

nach dem Gesetz der Gravitation. Es schien, als ob ein dicker 

schwarzer Faden an einem Ende irgendwo angebunden wäre. Der 

übrige Teil hing frei, und bei jeder Bewegung meines Auges bewegte er 

sich mit. Es war keine nervöse Täuschung, sondern objektiv, physisch 

begründet! 

Und es begann der Kalvariengang, den ein jeder kennt, über welchen 

ein körperliches Elend hereinbricht, vor dem die menschliche 

Wissenschaft versagt. 

Ich ging von einem berühmten Professor zum andern, und das Resultat 

war die Feststellung, daß mein Auge nicht geheilt werden könne, weil 

die Erscheinungen nicht von einer organischen Krankheit her 

stammten. Der eine sagte mir: «Das ist überhaupt keine Krankheit, 

und darum kann man es nicht heilen. Das ist eine Alterserscheinung, 

die sehr, sehr selten auch bei ganz jungen Leuten auftreten kann. 

Dieselbe Erscheinung, wie wenn ein junger Mensch durch einen 

fortdauernden seelischen Druck weiße Haare bekommt. Wie könnte 

man auch diesen Prozeß heilen? Er kann stehenbleiben, wenn der 

seelische Druck aufhört. Aber heilen? Heilen kann man Krankheiten. 

Gegen diese Augenstörung ist die heutige Wissenschaft machtlos. Bei 

alten Menschen ist das nicht gefährlich, denn sie entwickelt sich sehr 

langsam weiter. Bei jungen ist sie unberechenbar. Ihre Augen sind 

organisch vollkommen gesund, aber überempfindlich. Sie konnten von 

der Versuchstafel alle Buchstaben lesen, selbst die Angaben über den 

Druckort der Tafel. Solche Augen findet man unter Tausenden einmal. 

Die Apperzeptionsfähigkeit ist auch abnorm stark. Die 

Lichtempfindlichkeit ist so groß, daß Sie bei einer Beleuchtung, bei der 

ein Durchschnittsmensch nicht einmal sieht, wieviel Finger ich vor sein 



Einweihung  ( 97 ) 

Gesicht halte, noch den kleinsten Druck fließend lesen konnten. Solche 

Augen findet man nur bei manchen Matrosen, die aus einer 

unglaublichen Entfernung von einem Kirchturm am Ufer ablesen 

können, welche Stunde der Uhrzeiger zeigt. Die leben aber ständig in 

salziger Meerluft, sind nicht nervös und haben keinen seelischen Druck. 

Die Matrosen haben genügend Widerstandskraft, um dieser Sensibilität 

der Augen das Gleichgewicht zu halten. Sie aber, kleine Frau, leben in 

einer Großstadtluft und haben wenig Widerstandskraft, da Sie 

übertrieben mager und durchsichtig sind. Sagen Sie, leiden Sie nicht 

unter irgendeinem ständigen seelischen Druck?» 

«Nein, Herr Professor», antwortete ich, «ich bin vollkommen glücklich.» 

Wie hätte ich ihm erklären können, daß die Last, die mich so 

wahnsinnig bedrückte, die Vergänglichkeit war?! Daß ich mit der Zeit 

kämpfte, die unerbittlich läuft und alle Lebewesen und ihr Glück zur 

Verwesung, in die Vernichtung mit sich schleppt - in den Tod 

hineinstößt? 

Und wenn ich es auch gesagt hätte, wie hätte er mich davon befreien 

können? Lieber fragte ich ihn etwas anderes: «Herr Professor, kann 

dieses Symptom auch auf das andere Auge übergreifen?» 

«Wie kann ich das wissen? Wir hoffen, daß die Salzinjektionen, die Sie 

bekommen, helfen werden und daß das Exsudat aufgesaugt wird. Auch 

hoffen wir, daß das andere Auge nicht angegriffen wird. Aber 

prophezeien kann ich es nicht, noch weniger garantieren. Essen Sie 

gut, sorgen Sie dafür, daß Ihre Blutarmut verschwindet, daß die 

Widerstandskraft der Augen gesteigert wird. Für alle Fälle tragen Sie 

bei Sonnenschein eine dunkle Brille, damit die Aderhaut sich beruhigt, 

ruhen Sie viel - und wir wollen hoffen, daß Ihr Auge in Ordnung 

kommt.» 



Einweihung  ( 98 ) 

Das genügte mir. Ich ging mit meinem Manne zu meinen Eltern, und es 

war mir, als ob statt meiner dies alles jemand anderer erlebt hätte. Ich 

hörte zu, wie dieser Jemand auf die Fragen meiner Eltern antwortete, 

schaute zu, wie dieser Jemand das Abendbrot aß; alles war so 

verändert, so merkwürdig geworden. Alle Familienmitglieder waren 

sehr aufgeregt, aber sie wollten es mir nicht zeigen, sondern strengten 

sich an, fröhlich zu scheinen. Mutter wollte mich trösten: «Sei ruhig, es 

wird alles wieder gut. In der Familie hat weder von meiner noch von 

der väterlichen Seite jemand eine Augenkrankheit gehabt. Dein Auge 

wird auch bald wieder gesund. Denke nicht daran! 

Oh! Wie oft hörte ich noch dieselben Worte von verschiedenen mich 

liebenden Menschen, die mich trösten wollten. «Denke nicht daran!» 

Wie soll ich an etwas, das ständig vor meinen Augen tanzt, nicht 

denken?! Wie kann ich es vergessen, wenn der schwarze Faden, wohin 

ich auch schaue, hineinhängt und einen Teil des gesehenen Bildes 

bedeckt und stört? Wenn ich jemanden anblickte, lag der schwarze 

Strich einmal auf seiner Nase oder auf seiner Stirne, dann sank er 

langsam herunter auf seinen Mund. Und später, als die schwarzen 

Flecken in meinem Auge sich fortwährend vermehrten, sah ich alles wie 

durch ein schmutziges, zerfetztes Netz. Wie soll man nicht daran 

denken? 

In den ersten Tagen fühlte ich mich, als wenn ein mächtiger Felsblock 

auf meinen Kopf gestürzt wäre, so daß ich ganz flachgedrückt, ganz 

vernichtet blieb. Ich konnte es nicht fassen: meine Augen in ernster 

Gefahr? Eine Alterserscheinung? Unmöglich! Das ist unmöglich! Das ist 

ein böser Traum, aus dem ich erwachen muß. Dann kann ich, von 

diesem Alpdruck befreit, wieder leicht und frei aufatmen. 

Aber das Erwachen aus diesem Alpdruck blieb aus. Ich saß vor meinem 

Spiegel und schaute mich forschend an. Es schaute ein kindliches 

Gesicht mit seinen großen dunkelblauen Augen auf mich zurück. Und 



Einweihung  ( 99 ) 

diese Augen weisen Alterserscheinungen auf? Ich bin doch ganz jung, 

ich fing mein Leben überhaupt erst an! Und schon altern? Ja, dort auf 

dem Berg oben, als ich zum erstenmal meinen Kopf an die Wand des 

Todes schlug, rechnete ich damit ab, daß alles vergänglich ist. Aber 

geht das so schnell? So unerwartet? Damals beruhigte ich mich, daß 

ich noch Zeit hätte, ja, viel, viel Zeit! Soll sie jetzt schon vergangen 

sein? Ist das möglich, daß der Körper nicht gleichzeitig alt wird, 

sondern daß gerade ein so wertvolles Organ wie das Auge viel früher 

zugrunde gehen kann? - Und daß der Körper eventuell noch lange Zeit 

weiterlebt - aber ohne die Augen gebrauchen zu können? - Blind? - 

Entsetzlich! - Entsetzlich! 

Nein! Das konnte ich nicht aushalten! Ich wollte weglaufen ... 

entfliehen ... Aber wohin? Mein Unglück, die schwarzen Flecken in 

meinem Auge, kam mit, ich trug es mit mir, wohin ich auch laufen 

mochte ... 

Ich verfiel in eine abgrundtiefe Verzweiflung, die nur Menschen, die 

ähnliche Dinge erlebt haben, verstehen können. Oh, wie mein Herz 

schmerzte, wenn ich blinde Menschen sah -‚ wie ich sie verstand! - Ich 

konnte meine Verzweiflung keine Minute, keinen Augenblick vergessen. 

Die schwarzen Flecken flatterten ständig vor meiner Nase und änderten 

sich mit der Zeit. Ich beobachtete sie fortdauernd. Es wurde mir zur 

Gewohnheit, daß ich am Morgen, wenn ich aufwachte, sofort meine 

Augen zu untersuchen anfing. Ist es schlimmer geworden? - Kann ich 

noch die kleinen Buchstaben mit dem rechten Auge sehen? - Und wenn 

nicht -‚ wenn ich mit unbeschreiblichem Schreck konstatieren mußte, 

daß es wieder schlechter geworden war, schoß mir das Blut in den 

Kopf, und mit Herzklopfen forschte ich weiter, um wieviel es sich 

verschlechtert habe. 

Oh Beethoven! - In diesen Tagen verstand ich deine Verzweiflung über 

das Ertauben deiner Ohren! Du kanntest diesen Zustand, diese Panik, 



Einweihung  ( 100 ) 

in der man das Gefühl bekommt: jetzt kann ich es nicht mehr ertragen, 

ich muß fliehen, ich muß diesem entsetzlichen Leiden entrinnen. Ja! 

Aber wohin? Das Unglück läuft mit! Man kann es nicht loswerden, man 

kann nicht aus der eigenen Haut herausfahren! Man muß sein Unglück 

überall mittragen. 

Meine Verzweiflung über die Vergänglichkeit war nicht genug, jetzt trug 

ich wie ein ewiges «Memento» an die Verwesung, an den Tod, diese 

schwarzen Flecken vor meinen Augen. Ich hatte manchmal das Gefühl, 

daß ich von diesen schwarzen herumtanzenden Flecken wahnsinnig 

würde. Aber es gab kein Erbarmen! 

Nie mehr konnte ich mich über etwas wirklich freuen. Mein Mann tat 

alles, damit ich den Zustand meines Auges vergäße. Aber was immer 

er auch tat, was immer er mir zum Geschenk brachte -‚ ich konnte 

mich nicht freuen. In allem sah ich die Vergänglichkeit, denn in allem 

sah ich auch die schwarzen Flecken. Wie die Karthäusermönche, 

welche die zwei Buchstaben «M» «M» in ihren Handflächen als 

Anfangsbuchstaben dieser Zwei Worte «Memento Mori» betrachten 

müssen, so erinnerten mich die schwarzen Flecken in meinem Auge 

ständig an das Erblinden - an den Tod! 

Wenn mein Mann mich in eine schöne Gegend brachte, dachte ich mir: 

«Wie lange werde ich noch den Sonnenschein, die Berge, die Wiesen, 

den Himmel, die ganze Natur sehen können?» Wenn ich im Opernhaus 

eine prachtvolle Vorstellung sah, dachte ich: «Wie lange kann ich noch 

schöne Vorstellungen, die feinen Bewegungen der Ballettänzerinnen 

sehen?» Tiefe, von der grausamen Realität hervorgerufene 

Verzweiflung hatte mich erfaßt, denn der Prozeß hatte, wenn auch in 

vermindertem Maße, auch schon im anderen Auge begonnen. Ich hatte 

also alle Aussicht, blind zu werden. Und ich konnte mich nicht einmal 

tüchtig ausweinen. Ich hatte auch sonst nie leicht geweint. Das Weinen 

betrachtete ich als vollkommen nutzlos, als ein Selbstbedauern, ein 



Einweihung  ( 101 ) 

Selbstmitleid, das ich unter meiner Würde fand. Jetzt war mir das 

Weinen ein für allemal verboten, denn es hätte meinen Augen 

außerordentlich geschadet. Ich trug meine Verzweiflung ohne äußere 

Zeichen, ich sprach nicht darüber. Eines sah ich ein: Wenn ich mit 

meiner Umgebung ständig über den Zustand meiner Augen sprach, 

würde diese ebenso unter dem seelischen Druck leiden wie ich. Und da 

der Mensch instinktiv von allem, was ihm unangenehm ist und schadet, 

loskommen will, so werden sie in ihrem Unterbewußtsein auch von mir 

loskommen wollen. Ich wollte mit meinem Jammer nicht unangenehm 

und langweilig werden. Im Gegenteil! Ich war immer lustig und 

humorvoll wie ein Clown, der unter seiner Maske die tiefste Melancholie 

verbirgt. So trug ich mein Elend stumm in mir. 

Dieser Schlag vernichtete auch meine künstlerischen Ambitionen. 

Neben dem Klavierspiel übte ich mich schon seit vielen Jahren sehr 

fleißig auch im Zeichnen und Malen, und meine Lehrer erwarteten sehr 

viel von mir. Das Malen machte mir große Freude. Jetzt war alles aus! 

Wenn ich malen wollte, sah ich ständig die schwarzen Flecken vor 

meinen Augen tanzen; das störte mich und machte mich 

außerordentlich nervös, so daß ich mich beherrschen mußte, um die 

Pinsel nicht wegzuwerfen. Ich hatte keine Energie mehr, es lähmte 

mich auch der Gedanke, daß ich, wenn ich mir mit der Zeit einen 

Namen erwerben und großen Erfolg haben würde, wegen Erblindung 

alles, was ich erreicht hätte, bald aufgeben müßte. Nein! Dann gab ich 

die bildende Kunst lieber gleich ganz auf. Ich übte lieber wieder mehr 

Klavier, da man Klavier auch blind spielen kann. 

Und ich übte Klavier mit geschlossenen Augen ... Ich ging im Zimmer 

umher und versuchte die verschiedenen Dinge zu finden - mit 

geschlossenen Augen. Ich versuchte mich anzuziehen und zu kämmen 

- mit geschlossenen Augen, damit die Blindheit, wenn es notwendig 

sein würde, mich nicht unvorbereitet fände. Außerdem aber auch 

deshalb, weil durch das Schließen der Augen sich die einzige 



Einweihung  ( 102 ) 

Möglichkeit bot, die schwarzen Flecken nicht fortwährend vor meinen 

Augen tanzen sehen zu müssen. Es war meine einzige Rettung ... 

Die Salzinjektionen waren auch eine große Prüfung. Die Nerven wollen, 

daß die Augen schon vor der Möglichkeit der Gefahr geschützt werden. 

Die Augenlider schließen sich reflexartig, wenn man vor den Augen 

etwas auch nur bewegt. Ich mußte diese natürlichen Reflexe in mir 

besiegen und dagegen wirken. Ich mußte mein Auge bewegungslos 

offenhalten und zuschauen - denn wenn die Augen offen sind, sehen 

sie, ob man will oder nicht -‚ wie der Arzt mit der Nadel in das Auge 

sticht. Ich mußte das zwanzigmal aushalten. Ich wußte nicht, daß dies, 

die natürlichen Instinkte zu besiegen, die stärksten Yogaübungen sind, 

da dabei das Ich über den Körper Herr bleiben muß. Ich wurde durch 

das Schicksal dazu gezwungen und erlangte dadurch eine 

außergewöhnliche Herrschaft über meine Nerven. Aber damals, als 

mich der Arzt das erstemal nach der Salzinjektion zur Türe führte, 

mußte ich mich sehr zusammennehmen, um nicht zu taumeln. Und das 

Lächeln, womit ich von ihm Abschied nahm, gelang mir nur schwer. Ich 

hatte das Gefühl, daß meine Mundmuskeln knackten, als ob sie rostig 

geworden wären. Dabei nützten die Injektionen nichts. 

Ich ging zu keinem Professor mehr -‚ ich wurde immer hoffnungsloser. 

Jeder sagte dasselbe. Keine organische Krankheit, die Augen sind 

vollkommen gesund - nur der Glaskörper wird trübe. Ich sah täglich 

schlechter. Ist es nicht gleich, ob man mit einem kranken oder mit 

einem gesunden Auge blind wird? - Ich mußte das unvermeidlich 

Scheinende annehmen. Ich sollte mich ergeben. Aber ich konnte nicht! 

Wie kann ein Mensch sich ergeben, wie kann er es in Ordnung finden, 

daß er blind wird? Wir zwei: die Unveränderlichkeit und ich, waren 

zusammengestoßen. Es war keine Frage, daß ich unterliegen mußte. 

Ich konnte nicht nachgeben -‚ so mußte ich vernichtet werden ... 



Einweihung  ( 103 ) 

In jener Nacht, als der schwarze Strich vor meinem Auge sich das erste 

mal zeigte, wurde ich erschlagen. Nur bemerkte ich es nicht gleich. 

Dieses lustige, freche, eitle, auf Sinnlichkeit eingestellte junge Wesen, 

das eine berühmte, gefeierte, große Künstlerin und eine schöne, 

heißgeliebte Frau sein wollte, wurde vernichtet. Meine verborgene 

Einstellung dem Leben gegenüber, die schon damals auf dem Berg, bei 

der ersten Begegnung mit dem Tode, sich zeigte, kam jetzt mit voller 

Kraft zum Vorschein. Jetzt konnte ich nicht - und wollte auch nicht - die 

Stimme, die mich ständig an die Vergänglichkeit erinnerte, 

verstummen lassen ... Und als ich mich von dieser Stimme nicht mehr 

abwenden wollte, sondern mit voller Aufmerksamkeit hinhorchte, 

erkannte ich nach und nach immer mehr eine wohlbekannte und 

heißgeliebte Stimme: Seine Stimme ... 



 

Wende 

 

Eines Vormittags kam ich aus der Stadt allein nach Hause. In unserer 

Straße standen Villen in schön gepflegten Gärten. Die Sonne schien 

wunderbar, alles war voller Blumen, die Vögel sangen fröhlich, und ich 

dachte an die Worte Don Carlos': «O Königin, das Leben ist so schön!» 

«Ja», fügte ich hinzu, «wenn meine Augen nicht ihr Licht verlieren 

würden!» 

Da hörte ich in mir die Stimme ganz deutlich, wie sie mich fragte: «Bist 

du schon blind? Siehst du die Welt, den Himmel, die Bäume, die 

Blumen nicht mehr?» 

«Doch», antwortete ich in mir und schaute mich um, «ich sehe noch 

alles ganz klar», und es fiel mir ein, daß vor einigen Tagen der 

Professor, als ich wieder einmal bei ihm war, um meine Augen 

kontrollieren zu lassen, sagte: «Ja, das rechte Auge ist ziemlich trübe 

und undurchsichtig geworden, aber mit dem anderen sehen Sie noch 

immer viel mehr und viel besser, als es Durchschnittsmenschen mit 

beiden Augen tun.» 

«Wenn du also noch so gut siehst, warum bist du dann so verzweifelt, 

als ob du schon blind wärest? Warum schon jetzt verzweifeln? Nehmen 

wir an, daß du während der zweiten Hälfte deines Lebens erblindet 

leben wirst. Wenn du schon jetzt verzweifelt bist, während du noch gut 

siehst, so wirst du in beiden Hälften deines Lebens verzweifelt und 

versauert sein! Außerdem, bist du denn ganz sicher, daß unbedingt 

Blindheit auf dich wartet? Vielleicht stirbst du, bevor die Blindheit 



Einweihung  ( 105 ) 

tatsächlich eintritt, und in diesem Falle warst du umsonst während 

Wochen, Monaten und Jahren verzweifelt, und dabei hast du während 

dieser Zeit alles - abgesehen von den störenden Flecken - doch klar 

und tadellos gesehen! Was für ein Unsinn, sich wegen Dingen Sorge zu 

machen, die überhaupt noch nicht da sind! Zukunft? Weißt du denn, 

was Zukunft ist? Geschehnisse, die noch nicht da sind. Warum 

verdirbst du dir dann wegen nicht existierender Dinge die Lust am 

Dasein? Dein Heute ist gar nicht schlecht. Freue dich deines Lebens, 

dann hast du auch viel mehr Aussichten, deine Augen wieder gesund 

zu machen. Diese Depression beschleunigt nur noch den ganzen 

Prozeß, der in deinen Augen vorgeht. Genieße die Gegenwart und 

denke daran: Wenn deine geistige Blindheit aufhört, werden auch deine 

körperlichen Augen sehend!» 

Ach, wie recht hatte diese gesegnete Stimme! Ich ahnte in den 

Augenblicken der tiefsten Verzweiflung, daß die schwarzen Flecken in 

meinen Augen meine innere Finsternis, meine geistige Blindheit, 

offenbarten. Aber wie sollte ich meine geistige Blindheit aufheben? 

Gerade das war es, was meine Seele entsetzlich drückte, daß ich mich 

gegenüber dem Geheimnis des Lebens und des Todes vollkommen 

blind fühlte. Ich war in der inneren Finsternis, weil ich überall den Tod 

sah und den Sinn des Lebens nicht erfassen konnte. Ich wollte 

«sehend» werden, das war mein höchster Wunsch - aber wie? 

Und die Stimme antwortete: «Suchet, und es wird euch gegeben - 

klopfet an, und es wird euch aufgetan!» 

Diese Worte verstand ich damals noch nicht, aber ich wollte gehorchen. 

Ich versuchte, leicht und tief aufzuatmen und nur an die Gegenwart zu 

denken! Es ging schwer - die schwarzen Fetzen tanzten vor meinen 

Augen und erinnerten mich immer an mein Elend -‚ aber ich versuchte 

es wieder und immer wieder - und erreichte, daß ich manchmal schon 

wieder fröhlich sein konnte. Ja, ich mußte fröhlich sein, das würde 



Einweihung  ( 106 ) 

meinen Augen gut tun! Ich wollte mir selber helfen. Ich mußte fröhlich 

sein, ich mußte Freude haben! Ich fing an nachzudenken, was für mich 

zur ständigen freudigen Beschäftigung werden könnte. Mein Mann war 

von seinem Beruf sehr in Anspruch genommen - er war 

Brückenbauingenieur - und ich, ausgenommen die Mahlzeiten, den 

ganzen Tag allein. Ein Gedanke blitzte durch meinen Kopf: ein Kind! 

Wie lange sehne ich mich schon nach einem Kinde! Das würde eine 

ganz große Freude sein! Und ich wäre nicht ständig allein. 

Ich öffnete meine Seele einem Unbekannten, der irgendwo darauf 

wartete, mein Kind zu werden. Und der Unbekannte erhörte meinen 

Ruf ... 

Während ich das Kind erwartete, verschwanden allmählich die Exsudate 

aus meinen Augen, so daß ich, bis zur Zeit der Geburt, vollkommen 

vergaß, daß mit meinen Augen etwas nicht stimmte. 

_   _   _ 

Es scheint mir jetzt wie ein Traum, daß ich im Operationssaal eines 

Sanatoriums halbtot daliege und aus der Narkose erwache. Ich bin 

noch im Rausch, aber einen Ton höre ich schon, der mein Herz 

durchzuckt und mich ganz aufweckt. Es ist ein Geschrei ... nicht wie 

das eines Neugeborenen, nein, wie das Gebrüll eines kleinen Löwen! 

«Es lebt», denke ich, voll Dankbarkeit aufatmend, und öffne meine 

Augen. Ein Gesicht erscheint über mir und sagt: «Ein Knabe, ein 

schöner, gesunder Knabe» - und hält eine kleine rosige Masse vor mich 

hin. Ich sehe einen runden Kopf und einen dicken kleinen Körper. 

«Das ist mein Kind?» denke ich und betrachte es neugierig. Ich fühle, 

daß nur sein Körper «mein Kind» ist, sonst ist es ein selbständiges 

Wesen, von dem ich jetzt nur so viel weiß, daß es als «unser Kind» 

kam. 



Einweihung  ( 107 ) 

Dann liegt das Kind zum erstenmal in seinem Leben in Menschenkleider 

gehüllt im Polster und schaut mit weitgeöffneten Augen in die neue 

Welt hinein. 

Meine Mutter und mein Vater sind schon da, um uns beide, mich und 

das Kind, nach diesem schrecklichen Kampf ums Leben zu begrüßen. 

Ich bin an der Grenze meiner Kraft, mein Herz schlägt kaum nach dem 

riesigen Blutverlust. Aber das Kind lebt! 

Nach der schweren Geburt erhole ich mich sehr langsam. Ich bleibe 

lange Zeit schwach, blutarm, das Licht ertrage ich schlecht, die 

Exsudate treten wieder auf, und der Glaskörper in meinem rechten 

Auge wird wieder undurchsichtig. Dicke, neblige Wolken bedecken das 

Bild, das ich mit diesem Auge sehe. Ich habe aber sehr wenig Zeit, 

mich mit meinen Augen zu beschäftigen. Das Kind ist da, ich bin den 

ganzen Tag bei ihm, und wenn es mich anlächelt und seine runden 

kleinen Arme meinen Hals umarmen, gelingt es mir, die Last auf 

meiner Seele zu vergessen. 

Die Jahre verliefen mit Meilenschritten. Das Kindchen entwickelte sich 

prächtig und fiel mit seinen großen blauen Augen, die so viel Liebe 

strahlten, überall auf. Es war abnorm frühreif, und als es vier Jahre alt 

war, wiederholte sich dieselbe Szene wie damals mit meinem Vater: es 

zeigte ein Bilderbuch und fragte, was dieser und jener Buchstabe 

bedeute. Ich erklärte es ihm. Das Kind beschaute aufmerksam die 

Buchstaben, und endlich schrie es laut auf: «Mutter, das ist also ‚Stier', 

nicht wahr?» 

Ich nahm es auf meinen Schoß und küßte es tausendmal. Dann zeigte 

ich ihm langsam alle Buchstaben. Es brauchte nicht zu lernen -: es 

schien, als ob es sich nur zu erinnern hätte. 



Einweihung  ( 108 ) 

Den Sommer verbrachten wir immer alle zusammen am großen See in 

der Familienvilla. Eine Reihe sehr fröhlicher Sommer! Mein Bruder und 

die jüngere Schwester brachten eine Menge Freunde und Freundinnen, 

die oft wochenlang unsere Gäste waren. Wir spielten Krocket, ruderten 

und badeten, und an den Abenden machten wir Kammermusik oder 

Gesellschaftsspiele, oder wir tanzten mit den Jungen auf der Terrasse. 

Es war ein gesundes, harmonisches Zusammenleben. 

Meine Augen beunruhigten mich zu dieser Zeit nicht sehr. Nach der 

Geburt des Kindes reiste ich auf mehrere Monate ans Meer. Diese 

geheimnisvolle Kraftquelle gab mir wieder so viel Lebensenergie, daß 

ich blühend gesund nach Hause kam und meine Augen auch das Licht 

besser ertrugen. Ich konnte sogar wieder zeichnen und malen und 

begann mit Holzschnitzereien. Wie immer bereitete mir die 

künstlerische Arbeit außerordentlich viel Freude. 

Äußerlich war also alles in Ordnung. Und dennoch war ich nicht 

glücklich! Ich wußte nicht, warum. Eine innere Unzufriedenheit und 

Unruhe wuchs in mir heran, sie wurde allmählich bewußt, ich konnte 

ihr nicht mehr ausweichen. 

Eines Nachts, nachdem ich mit meinem Manne die höchste Erfüllung 

irdischer Liebe und Einheit wieder erlebt hatte, saß ich, statt glücklich 

einzuschlafen, lange Zeit in meinem Bett und grübelte, grundlos 

verzweifelt. Ich weinte und schluchzte, und in dieser Nacht, dort in der 

Finsternis, fing ich an, mich grausam zu fragen und zu sezieren, warum 

ich denn so unzufrieden und so wahnsinnig unglücklich sei. Ich fragte 

mich, warum? Ich habe alles, was einen Menschen glücklich machen 

kann. Woher stammt nur diese Unzufriedenheit? 

Auf diese Frage gestaltete sich die Antwort. Die Ursache meiner 

Verzweiflung begann aus meinem Unterbewußtsein aufzusteigen und 

bewußt zu werden. 



Einweihung  ( 109 ) 

Ich suchte einen Menschen, der meine andere Hälfte, meine Ergänzung 

war. Die Liebe ist die Offenbarung einer Kraft, die zwei sich ergänzende 

Hälften zwingt, sich zu vereinigen. Den unterbewußten Willen sich zu 

vereinigen, nennt man überhaupt «Liebe». Ich habe diese Vereinigung 

erlebt, ich erreichte die höchste Erfüllung im Körper und in der Seele 

und fühle mich doch nicht glücklich, und nach jeder Erfüllung wurde ich 

immer unglücklicher und unruhiger. 

Ich saß in der Finsternis in meinem Bett da und fragte mich 

verzweifelt: Warum kann ich nicht glücklich sein? Ich wollte eine 

Antwort und schaute tief in mich hinein. Und da wurde mir bewußt, daß 

ich mir das Glück der Vereinigung nicht so vorgestellt hatte! Ich hatte 

unbewußt etwas gesucht, eine Erfüllung, und solange ich es noch nicht 

erlebt hatte, dachte ich, daß die körperliche Liebe mir diese Erfüllung 

bringen würde. Und nachdem ich es erlebt hatte, mußte ich erkennen, 

daß ich nicht das erwartet hatte! Ich hatte die höchste körperliche 

Erfüllung erlebt und sah -‚ ich mußte es sehen und erkennen: ich 

suchte etwas anderes! 

Aber was? 

Ich suchte eine Erfüllung, die dauernd ist! Ich suchte eine wirkliche 

Einheit, die bleibt! Ich suchte eine Einheit, in welcher ich mit dem 

Geliebten identisch würde. Ich wollte mit seiner Seele, mit seinen 

Gedanken, mit seinem ganzen Wesen eins werden! Ich wollte er 

werden! 

Aber ich wollte nicht das, was mir die körperliche Vereinigung brachte. 

Die körperliche Vereinigung ist eine verzweifelte Anstrengung, eins zu 

werden - man setzt alle seine Kraft ein -‚ und im Augenblick, wo beide 

de Erfüllung zu erreichen glauben, fällt man auseinander ... und wir 

haben die Einheit überhaupt nie erreicht! 



Einweihung  ( 110 ) 

Dort in der Finsternis tauchte ein Bild aus der Kindheit auf: Ich sitze 

am Familientisch und vereinige mit meinem Löffel die Fettaugen auf 

der Suppe. Ja! Ich wollte genau so, wie ich damals aus zwei Fettaugen 

eines machte, aus unseren zwei Seelen, aus unseren zwei Wesen ein 

einziges machen. Ich wollte aus unseren zwei «Ich» ein einziges 

machen. Ich wollte unsere zwei «Selbst» in ein einziges Selbst 

verschmelzen! Das ist aber nicht möglich. In der Liebe hat jeder 

Liebende den Drang in sich, mit dem anderen eins zu werden. Sie 

wollen das aber körperlich erleben, und sie drücken und pressen sich 

gegenseitig verzweifelt aneinander. Ein jeder kann beobachten, daß, 

wenn sich zwei Liebende umarmen, sich ihre Körper in der Herzgegend 

aneinanderdrücken, sie wollen also ihre Herzen vereinen, in ihren 

Herzen vereint sein. Es geht aber nicht! Warum? Der Körper, steht 

dazwischen. Der Widerstand des Körpers verhindert die Vereinigung! 

Demnach hindert den Liebenden gerade der Widerstand des Körpers 

am vollkommenen Einswerden. Wie eigentümlich - dachte ich -‚ daß ich 

mit meinem Geliebten mit meinem Körper eins werden will, und gerade 

der Körper selbst verhindert es. Kann es denn sein, daß mein Körper 

diese Einheit wünscht? Will mein Körper diese Einheit? Kann der Körper 

etwas wünschen, was eben nach dem Wesen des Körpers unmöglich 

ist? Was gerade der Körper selbst verhindert? - Nein! Der Körper kann 

nicht einen Wunsch in sich tragen, dessen Erfüllung gerade er selbst 

verhindert. Wer und was wünscht also die vollständige Vereinigung? Es 

kann nichts anderes sein als mein «Ich», das körperlos ist. Und warum 

will ich diese Einheit? Warum will ich etwas, das unmöglich ist? Weil ich 

weiß, daß mich nur die vollkommene Vereinigung, dieses Gänzlich-

identisch-Werden, befriedigen kann und daß ich nur in diesem 

Zustande die wirkliche, vollendete Seligkeit erlange! Nach dieser 

Seligkeit sehne ich mich, seitdem ich lebe. Warum suche ich aber 

etwas, das nicht möglich ist? Weil ich weiß, weil ich die Gewißheit in 

mir trage, daß es dennoch möglich ist, daß sie dennoch irgendwie 

existiert - nur weiß ich nicht, wie. Was hindert mich daran, sie zu 

erreichen? Der Körper! Der Körper steht zwischen uns! - So wäre es 



Einweihung  ( 111 ) 

also möglich, aber nur in einem körperlosen Zustand!? Ich sehne mich 

in diese Einheit zurück. Ich war schon darin, irgendwo und irgendwann, 

ich bin nur herausgefallen. Wäre es möglich, daß es einen Zustand 

gibt, in dem ich körperlos war und eben dadurch aus der Einheit 

herausgefallen bin, weil ich in den Körper hineingeboren wurde? Ist das 

möglich, daß ich in einer Einheit lebte, in einer Welt, wo kein Körper 

existiert, in einem körperlosen Zustande? 

Als ich in meiner logischen Folgerung so weit gelangte, fühlte ich kalten 

Schweiß: In einem körperlosen Zustande? In einer Welt, in der es 

keinen Körper gibt? Also in der «anderen Welt»? Im «Jenseits»? Wäre 

es möglich, daß dieses «Jenseits» tatsächlich existiert? Das Jenseits, an 

welches ich nie geglaubt hatte und welches ich nur als eine notwendige 

Erfindung der Religionen betrachtete, um mit ihrem versprochenen 

«Himmel» oder mit ihrer «Hölle» die primitiven Menschen zu einer 

moralischen Lebensführung zu zwingen? Lebt also in dieser irdischen 

Welt nur mein Körper? Und mein «Ich», das diese im Körper 

unmögliche Einheit kennt und wiederherstellen will, gehört es der Welt 

des «Jenseits» an? So stammen wir Menschen alle aus einer anderen 

Welt, wo die Einheit Wirklichkeit ist, und sind aus dieser Welt 

herausgefallen - und in die Materie, in den Körper, in die irdische Welt 

hineingefallen? ... Die Sehnsucht aber nach der einstigen Seligkeit 

tragen wir in unserem Ich, in unserer Seele, die nicht hierher gehört, 

die aus einer «anderen Welt» stammt. Und immer wieder verfallen wir 

dem riesigen Irrtum, daß wir dieses Glück, die Einheit, im Körper und 

mit der Hilfe des Körpers in der Sexualität erreichen und erleben 

wollen. Im Körper, der uns daran gerade hindert. Oh, «Fall aus dem 

Paradies», jetzt dämmerte mir, was du bedeutest! 

Das ersehnte Glück ist also nur im Jenseits - im Paradies - möglich. Da 

ich diese Seligkeit in die materielle Welt nicht hineinziehen, 

hineinzwingen kann, so will ich das Jenseits kennenlernen, wo die 



Einweihung  ( 112 ) 

Seligkeit zu Hause ist! Aber wie? Leere Worte befriedigen mich nicht - 

ich will die Wirklichkeit! Ich will Konkretes wissen! 

Diese Nacht war ein Wendepunkt meines Lebens. Es wurde mir klar, 

daß Sexualität der größte Betrug ist. Die Natur verspricht uns etwas 

Wundervolles, etwas Großartiges, sie verspricht uns das höchste Glück, 

die Erfüllung selbst, sie nimmt uns aber selbst die Kraft dazu, und im 

Augenblick, in dem wir schon an der Grenze der Erfüllung sind, fallen 

wir plötzlich noch tiefer, als wir vorher waren. Wir verlieren eine Menge 

Kraft, und der Mensch fühlt sich nachher wie ein Bettler. Das 

lateinische Sprichwort sagt auch, daß nach einer körperlichen 

Vereinigung Tiere und Menschen traurig sind. 

Ich suchte fortdauerndes, bleibendes Glück, nicht das, was die 

Sexualität geben kann. Nicht das! Was hat man von der größten 

sexuellen Freude am anderen Morgen? Nichts, höchstens Müdigkeit! 

Und soll sich das immer wiederholen? Alles umsonst, es bleibt ein 

verzweifeltes Streben nach der unerreichbaren Einheit! Nie erreicht der 

Mensch die Erfüllung seiner Sehnsucht, nie kann er in eine wirkliche 

Einheit hineinschmelzen, hineintauchen, die ewig bleibt. Vorher war 

wenigstens eine Kraft da - die Anziehungskraft, die die einander 

Suchenden verband. Nachher ist diese Kraft befriedigt, eine Leere ist 

entstanden, und jeder bleibt allein zurück, - für sich -‚ verzweifelt 

allein, ewig allein ... 

Ich sah ein: ich suchte nicht "das". 

Aber wenn ich das nicht suchte, wenn mich die Sexualität betrogen hat, 

so mache ich nicht mehr mit! Ich lasse mich nicht mehr betrügen! Die 

Sexualität kann nur den Körper befriedigen, nie aber die Seele, das 

Ich! Ich sehnte mich aber nach der Einheit, die ich in meinem ich 

erlebte; diesen Wunsch konnte keine sexuelle Befriedigung erfüllen! 



Einweihung  ( 113 ) 

Was nun? Ich will, ich muß das Glück finden! Ich muß auf meine 

großen Fragen eine Antwort bekommen. Ich kann nicht stehenbleiben, 

ich muß weitergehen. Aber wohin? 

Wenn das Glück im Jenseits ist, so gehe ich ihm nach ins Jenseits! 

Und so ging ich, das Glück zu suchen, die Erfüllung zu suchen, dort, wo 

ich sie zu finden ahnte, im Jenseits ... 



 

Kampf um das Licht  

 

Ich wollte das Jenseits erobern, aber ich wußte nicht wie. Ich fühlte 

mich wie ein Mensch, der den Urwald erobern will, aber nicht weiß, an 

welchem Ende er anfangen soll, und nur eine kleine Axt zur Hand hat, 

womit er sich einen Weg bahnen will. Er weiß auch nicht, daß in diesem 

Urwald die verschiedensten Gefahren auf ihn lauern, giftige Schlangen 

und wilde Tiere; er kann sich auch verirren oder in einen Abgrund 

stürzen. Aber gerade seine Unwissenheit gibt ihm Mut, dennoch in den 

Dschungel einzudringen. 

Auch ich wußte nicht, daß auf meiner Entdeckungsreise ins Jenseits aus 

dem Reich des Unbewußten unbekannte Kräfte wie wilde Tiere auf mich 

losstürzen würden, Irrwege mich täuschen wollten und Abgründe des 

Irrsinns in diesem Dschungel lauerten. Und auch ich hatte nur eine 

kleine Axt: meinen einfachen Menschenverstand! 

Wo anfangen? Vom Jenseits redet die Religion, aber die Geistlichen, mit 

denen ich bisher sprach, wollten entweder, daß ich Dogmen, die sie 

selber nicht verstanden hatten, blindlings glaubte, oder sie erzählten 

mir von einem Himmelreich sentimentale Märchen, an die sie selber 

nicht glaubten, die sie aber für gut genug befunden hatten, um die 

«kleine Frau» zu befriedigen. 

Ich wollte lieber sehen, was die großen Denker der Erde über diese 

gewaltige Frage, über den Sinn von Leben und Tod, zu sagen hatten. 

Und da ich damals noch von den orientalischen großen Denkern keine 

Ahnung hatte, begann ich die europäischen Philosophen zu lesen. 



Einweihung  ( 115 ) 

Ich las zuerst die alten griechischen und römischen Werke der 

Philosophie, die in eine mir verständliche Sprache übersetzt waren. Ich 

war von Sokrates, Platon, Pythagoras, Epiktet und Marc Aurel 

begeistert. Durch diese Werke wurden viele Dinge in meiner Seele reif, 

ich lernte von diesen titanischen Denkern unendlich viel. Besonders ein 

Satz von Epiktet wurde auf meinem weiteren Wege wie eine ewig 

brennende kleine Flamme, die mir aus der Finsternis zum ewigen Licht 

hinzugehen half: 

«Nie sind die Dinge schlecht, nur wie du über sie denkst.» 

Von dem Moment an, da ich das las, vergaß ich diesen Satz nie mehr 

und versuchte meine ganze Denkart zu ändern, meinen Standpunkt zu 

wechseln - anders über die Dinge zu denken! - Aber alle diese 

großartigen Wahrheiten konnten mir auf meine große Frage nach dem 

Jenseits keine Antwort geben. 

Dann las ich die neueren Philosophen: Kant, Schopenhauer, Nietzsche, 

Descartes, Pascal, Spinoza. Aber keiner konnte mich befriedigen. Ich 

fühlte genau, daß sie alle bis zu einem gewissen Grade gelangten, bis 

wohin der Verstand gelangen kann, aber das Endziel, die 

Verwirklichung, erreichten sie nicht. Auf die große Frage konnten sie 

noch weniger Antwort geben als die Philosophen des Altertums. Von 

den neueren Philosophen hat wohl Spinoza den höchsten Grad erreicht, 

aber bei den neuen Philosophen hatte ich das Gefühl, daß sie sich in 

ihren Gehirnwindungen verirrt hatten. Sie waren selber unzufriedene, 

enttäuschte und unglückliche Menschen geblieben, trotz ihrer 

philosophischen Systeme. Wie hätten sie mir auf dem Wege zu den 

großen Wahrheiten über das Jenseits weiterhelfen können? Sie wußten 

ja selber nichts und hatten die Lösung so verzweifelt gesucht wie ich. 

Ich wollte die Wirklichkeit, nicht aber viele Worte. 



Einweihung  ( 116 ) 

Eines Tages stand ich am Fenster unserer Wohnung und schaute mit 

meinem kleinen Sohn zu, wie die Blätter von der gegenüberstehenden 

Wildkastanie langsam niederkreisten. Wie früher schon so oft grübelte 

ich über den Sinn des Lebens nach. «Tod», dachte ich, «immer wieder 

Tod!» 

Da hörte ich die Stimme in mir: «Tod? - Warum siehst du nur die eine 

Seite der Wahrheit? Was offenbaren der Baum und die ganze Natur im 

Frühling? Leben! - Immer wieder Leben! Tod und Leben wechseln im 

ewigen Kreislauf. Tod ist nur die andere Seite des Lebens ... » 

In diesem Augenblick sah ich ganz klar, daß der Baum jetzt im Herbst 

das Leben aus den Blättern in sich zurückzieht und daß die Blätter 

leblose leere Hüllen werden, sterben und abfallen. Aber nur die leere 

Hülle! Das Leben, das die Blätter belebt hat, ruht im Baum und strömt 

im Frühling wieder nach außen, kleidet sich wieder in eine neue 

Materie, in neue Blätter, und das Leben wiederholt seinen ewigen 

Kreislauf. Der Baum atmet das Leben aus und ein, nur die Blätter 

wechseln, nur die äußere Hülle! Das Leben bleibt ewig, denn das Leben 

ist das ewige Sein. Und ich sah weiter: Die Quelle des ewigen Seins - 

die Menschen nennen es Gott - atmet auch das Leben in den Menschen 

hinein‚ wie auch die Bibel sagt, daß Gott in Adams Nasenlöcher das 

Leben hinein blies, dann zieht er den Atem wieder ein, und die leere 

Hülle fällt: der Körper des Menschen stirbt. Aber das Leben hört nicht 

auf, es bekleidet sich wieder mit einem neuen Körper, in ewigem 

Rhythmus, wie alles in der Welt im Rhythmus lebt und sich bewegt, der 

Kreislauf der Weltkörper wie der Atem und der Herzschlag aller 

Lebewesen. 

Da blitzte die Erinnerung durch meinen Kopf, daß ich einmal, als ich 

sechs bis sieben Jahre alt war und das erstemal vom Tode hörte, vor 

dem Spiegel stand und das Bild des Unsichtbaren betrachtete: mein 

eigenes Bild. Schon damals konnte ich es nicht verstehen, daß ich 



Einweihung  ( 117 ) 

einmal sterben müsse und einmal nicht mehr existieren sollte. Ich 

wollte sehen, wo dieses «Ich» war, das jetzt diese Dinge denkt und 

nicht sterben will, und besah mich immer näher im Spiegel, bis meine 

Nase das Glas berührte. Ich schaute in meine Augen aus nächster 

Nähe, ich wollte dieses «Ich» sehen! In meinem Auge war zwar ein 

schwarzes Loch, aber «mich» konnte ich nicht sehen. Das Ich - ich 

selbst - blieb unsichtbar, wie ich es immer, seit meinem ersten 

Bewußtwerden auf dieser Erde vorgestellt hatte. Auch im Spiegel 

konnte ich mich nicht sehen, nur mein Gesicht, meine Maske, und die 

zwei schwarzen Löcher in meinen Augen, aus denen ich herausschaute. 

Ich fühlte genau, es war unmöglich, daß ich nicht existiere! «Gut», 

fragte ich mich damals vor dem Spiegel, «aber wodurch willst du in die 

Welt hinausschauen, wenn sich diese Augen einmal schließen werden?» 

«Aus zwei anderen Augen!» antwortete ich ohne Zögern, «hier mache 

ich diese Augen zu, und in einem anderen Körper öffne ich wieder zwei 

neue Augen.» «Und wenn zwischen den zwei Körpern eine Zeit 

vergeht, wenn du nicht gleich einen anderen Körper findest? Wenn du 

eine Woche, oder vielleicht Monate, oder Jahre, eventuell Jahrtausende 

warten mußt?» «So etwas gibt es nicht», sagte das kleine Kind, das ich 

damals war, «denn wenn ich schlafe, weiß ich beim Aufwachen auch 

nicht, wie lange ich geschlafen habe. Im Schlaf gibt es keine Zeit, und 

im Tod wird es auch ebenso sein, solange ich ohne Körper sein werde. 

Ob ich eine Woche in der Finsternis, - im ‚Nichts' -‚ bin oder ein 

Jahrtausend, das ist gleich. Ich werde es doch so empfinden, als ob ich 

hier meine Augen eben zugemacht hätte und sie dort schon wieder 

aufmache. Im Nichts ist keine Zeit. Aber daß ich nicht existieren soll, 

das gibt es nicht!» Und ich ging damals vollkommen beruhigt vom 

Spiegel weg, um weiter zu spielen. 

Jetzt, da ich dort vor dem Fenster als Erwachsene das Gesetz der 

Wiederverkörperung im Kastanienbaum erkannte, durchblitzte mich die 

Erinnerung an dies Erlebnis aus der Kindheit, und ich war selber 

erstaunt, daß ein Kind diese Wahrheit so natürlich und spontan mit 



Einweihung  ( 118 ) 

seinem kleinen, primitiven Verstand fand, ohne über 

Wiederverkörperung je etwas gehört oder gelesen zu haben. Heute 

würde ich nicht mehr sagen, daß in der «Finsternis» keine Zeit 

existiere, sondern eher, daß es «im Unbewußten» keinen «Zeitbegriff» 

gibt ... 

Jetzt wußte ich auch, wie es möglich war, daß ich die verschwommenen 

Erinnerungen einer Person in mir trug, die einmal auch ich war. Die 

Vision aus Ägypten war nichts anderes als das Auftauchen von 

Erinnerungen! 

Meine Suche nach dem Jenseits und die Ideen über 

Wiederverkörperung lenkten meine Aufmerksamkeit auf den 

Spiritismus. Die Spiritisten behaupten, daß sie mit den Geistern der 

Verstorbenen einen Kontakt herstellen können, und sie glauben auch 

an die Wiederverkörperung. Ich hatte aber eine ausgesprochene 

Abneigung gegen den Spiritismus, weil ich zu Hause meine Eltern über 

diese Dinge in einer ziemlich verächtlichen Weise hatte sprechen hören. 

Mutter hatte eine sehr liebe alte Freundin, die sich mit Spiritismus 

beschäftigte. Mutter erzählte, daß bei ihr spiritistische Séancen 

stattfanden und daß sich während dieser Experimente ein bleischwerer 

Eichenholztisch in die Luft hob. Mutter machte diese S6ancen nie mit, 

sie beschäftigte sich mit solchen Dingen überhaupt nicht, weil sie die 

Überzeugung hatte, daß solche Experimente den Nerven schädlich 

seien. Wie ich noch so über die Wiederverkörperung nachgrübelte, fiel 

mir ein, daß ich als junges Mädchen einmal bei dieser alten Dame, 

ohne daß Mutter davon etwas erfahren hatte, eine Séance miterlebte. 

Wenn man das, was wir dort getrieben haben, "Séance" nennen kann! 

Die alte Freundin meiner Mutter liebte ihre Enkel sehr und lud öfters 

junge Leute zum Mittagessen ein. Ich war öfters zu diesen Jugend-

Mittagessen eingeladen. Einmal waren einige von uns länger bei der 

Dame geblieben. Sie hatte eine fröhliche Natur und unterhielt sich 



Einweihung  ( 119 ) 

gerne mit uns Jungen. Ich war damals zirka fünfzehn Jahre alt, und die 

übrigen Kinder waren in ähnlichem Alter. Wir waren neugierig, vom 

Spiritismus zu hören, und baten die alte Dame, uns etwas darüber zu 

erzählen. «Wenn ihr wollt», antwortete sie, «können wir Tischrücken 

machen.» Wir Jungen waren sofort einverstanden und warteten 

gespannt darauf, was geschehen würde. 

Es wurde ein Experimentiertisch hereingebracht. Dies war nicht der 

große Eichenholztisch, von dem Mutter sprach, sondern ein kleines 

dreibeiniges Tischchen. Das Tischchen stellte die alte Dame in die Mitte 

des Salons, und sie und wir Jungen stellten uns so auf, daß wir rund 

um das Tischchen standen, unsere Hände auf die Tischplatte legten, so 

daß unsere gespreizten Finger mit dem Daumen und kleinen Finger 

einander berührten. Das Zimmer war hell beleuchtet. Wir Jungen waren 

ausgelassen und fanden es schrecklich komisch, daß die alte Dame laut 

in die Luft hineingefragt hatte: «Ist jemand da?» 

Wir guckten einander schelmisch an und konnten das Lachen kaum 

zurückhalten. Wir wollten aber die liebe alte Dame nicht beleidigen und 

versuchten fromme Gesichter zu machen. Wir standen und warteten. 

Auf einmal begann das Tischchen zu zittern, als ob eine innere Kraft 

das Holz auseinandersprengen wollte, dann wurde das Zittern immer 

stärker, und plötzlich hob sich der Tisch auf einer Seite, so daß ein Fuß 

sich in die Luft erhob; dann fiel er wieder zurück und blieb stehen. 

«Ja», sagte die Dame, der «Tisch sagte "ja". Wenn der Tisch einmal 

klopfte, so bedeutete es "ja", wenn er zweimal klopfte, bedeutete es 

"nein". Wolfgang», sagte sie zu ihrem Enkel, «nimm Bleistift und Papier 

und schreibe die Buchstaben auf, ein Geist ist gegenwärtig.» 

Wolfgang nahm den Bleistift und wartete. Da kam der Tisch in 

Bewegung und klopfte, klopfte nacheinander. Wir sagten das Alphabet 



Einweihung  ( 120 ) 

her, und Wolfgang schrieb die Buchstaben, bei welchen der Tisch 

stehenblieb, nieder. 

Ich kann nicht erklären, warum dies alles auf uns mit elementarer Kraft 

komisch wirkte. Wir fanden das Buchstaben-Aufzählen komisch und 

auch, daß die alte Dame alles so ernst nahm. Ich glaubte keine Minute, 

daß der Tisch sich von selbst bewegte. Es war sicher Nikolaus, der 

andere Enkel der Dame. Schon das Klopfen fanden wir sehr erheiternd, 

aber was nachher kam, hat uns unwiderstehlich zum Lachen 

gezwungen, so daß die alte Dame tadelnd ihren Kopf schüttelte. Aber 

wir konnten nichts dafür, wir mußten lachen, auch wenn wir nicht 

wollten: der Tisch begann sich plötzlich öfter nacheinander so tief zu 

verbeugen, daß die Tischkante den Boden beinahe berührte - ich 

dachte, der Tisch gleite gleich aus und falle zu Boden -‚ aber nein, er 

stand unwiderstehlich wieder auf, dann fing er an, sich zu drehen und 

im Zimmer rundherum zu laufen. Wir mußten mitlaufen, und nachdem 

sich der Tisch um sich selbst gedreht hatte, mußten auch wir um ihn 

herumlaufen und ihm im ganzen Zimmer folgen. Endlich blieb der Tisch 

in einer Ecke stehen und rührte sich nicht mehr. Die Dame fragte 

wieder in die Luft hinein: «Niemand da?» 

Der Tisch rührte sich nicht. 

«Es war ein Spaßmacher-Geist, da ihr so ausgelassen seid, und jetzt 

sind alle Geister fort. Wartet, Kinder», sagte sie weiter, «ich lasse euch 

Kaffee hereinbringen», und verschwand in die Küche. 

Wir Jungen blieben allein. Ich sagte zu Nikolaus: «Nicht wahr, du hast 

den Tisch bewegt?» 

«Ich?» sagte er erstaunt, «ich dachte, daß du es warst, oder 

Emmerich, aber ich war es nicht. Ich habe nur mitgemacht, aber den 

Tisch haben meine Fingerspitzen kaum berührt.» 



Einweihung  ( 121 ) 

Wir schauten Emmerich an. Er protestierte ernst: «Nein, auch ich habe 

den Tisch nicht bewegt.» 

«Kommt, Kinder», sagte ich, «wir wollen den Tisch jetzt selbst in 

Bewegung setzen.» 

Alle waren einverstanden, und wir rannten zum Tisch, stellten uns 

wieder auf und fingen an, den Tisch eigenhändig hin- und her zu 

drücken und in Bewegung zu bringen. Zu unserer größten 

Überraschung ging es nicht! Der Tisch war bewegungslos, wie eben ein 

Stück Holz leblos und bewegungslos zu sein pflegt, und als wir ihn 

immer stärker drückten, fiel er einfach um und blieb auf dem Boden 

liegen. Beim früheren Experiment hatte sich der Tisch manchmal ganz 

tief, beinahe bis zum Boden, verbeugt und war dann wieder 

aufgestanden. Das konnten wir mit unserem Willen um keinen Preis 

fertigbringen! Wenn wir den Tisch endlich, infolge vorangehend 

besprochenen taktmäßigen Druckes, einseitig aufgehoben hatten, so 

ließ er sich einfach fallen, wir konnten ihn nicht aufhalten und wieder 

aufrichten. 

Wir schauten einander an und wurden plötzlich still. Wir verstanden die 

ganze Sache nicht. Die Lust zum Lachen verging uns im Moment, nur 

die zwei Enkel der Dame blieben ruhig und sagten, daß sie die Sache 

auch nicht verständen, aber es sei eine Tatsache, daß, wenn ihre Tante 

Margaret dabei sei, dann hebe sich sogar der riesige Eichenholztisch in 

die Luft, den sonst nur vier Menschen hinauszutragen vermöchten. Es 

sei also nicht möglich, daß Tante Margaret ihn in die Höhe hebe. 

Als ich nach Hause ging, dachte ich noch lange darüber nach, wie die 

Sache mit diesem Tischrücken sich verhalte. Denn, daß den Tisch ein 

«Geist» bewege, glaubte ich keine Minute. Daß aber eine unbekannte 

Kraft da war, mußte ich anerkennen. 



Einweihung  ( 122 ) 

Nach diesem Ereignis übte ich aber wieder Klavier, ging Schlittschuh 

laufen, stritt mit meinem damaligen Bräutigam ... und das Tischrücken 

verschwand im Lager meiner Erinnerung. Jetzt war es mir wieder 

eingefallen. Daß die liebe gute alte Dame nicht viel von Spiritismus 

verstand, war mir klar, aber vielleicht gab es spiritistische Kreise, wo 

man sich ganz ernst mit dieser Sache beschäftigte. Man soll keine 

Vorurteile haben, sondern zuerst alles gründlich kennenlernen und 

untersuchen. Vielleicht erführe ich durch den Spiritismus doch etwas, 

was mich auf meinem Wege weiterführen könnte. 

Ich fand eine Verbindung zum Kreisführer des größten und 

berühmtesten spiritistischen Kreises im Lande. Der Kreisführer gab mir 

zuerst Bücher zu lesen, denen ich glauben oder nicht glauben konnte. 

Theorien können einen wahrheitsuchenden Menschen nicht befriedigen. 

Ich wollte Praxis und Überzeugung. In einem Buch las ich über ein sehr 

berühmtes Medium, das seine Fähigkeit so erlangte, daß es jeden Tag 

zur selben Stunde sich niedersetzte, ein Stück Papier vor sich legte, 

einen Bleistift nahm, den Bleistift auf dem Papier ansetzte und eine 

Stunde lang wartete. Das wiederholte es während eines halben Jahres. 

Nach einem halben Jahr begann der Bleistift sich zu bewegen und 

schrieb verschiedene Worte nieder. Auf diese Weise schrieb dieses 

Medium eine Menge Bücher, die zu ihrer Zeit sehr berühmt waren. Die 

Bücher interessierten mich nicht, denn es waren salbungsvolle 

Predigten - in jeder Kirche konnte man bessere Reden hören -‚ was 

brauchte man dazu einen «Geist», wenn diese Kraft, die die Hand eines 

Mediums bewegt, auch tatsächlich ein Geist war! 

Ich nahm auch ein Stück Papier und einen Bleistift, hielt den Bleistift 

senkrecht zum Papier - und wartete. 

Erster Tag - nichts. 



Einweihung  ( 123 ) 

Am zweiten Tag fing der Bleistift an zu zittern, so daß meine Hand 

mitzittern mußte, dann fing er an, sich steif, stoßartig hin- und her zu 

bewegen, und zeichnete verschiedene «Abrakadabra» aufs Papier. 

Am dritten Tage fing der Bleistift gleich an zu zittern und schrieb bald 

Worte, die man deutlich lesen konnte. Es sah aus, als ob ein alter 

Mensch mit zitternder Hand geschrieben hätte. Ich setzte das 

Experiment jeden Tag fort, und der Bleistift schrieb immer längere 

Sätze. Während der Bleistift schrieb, beobachtete ich meinen Arm und 

meine Hand. Woher kommt die Kraft, die meine Hand bewegt? Ich 

überlegte: Wenn der Bleistift von sich aus schreiben würde, so könnte 

jeder herumliegende Bleistift aufstehen und schreiben. Den Bleistift 

bewegt also ohne Zweifel mein Arm, aber ohne daß ich es gewollt hätte 

und ohne daß ich vorher wußte, was der Bleistift niederschreiben 

würde. Die Kraft stammt also von einem Quell außerhalb meines 

Bewußtseins, aber zweifellos aus mir. Es kann eine Kraft sein, die aus 

meinem Unterbewußtsein stammt, aber es gibt vorläufig gar keinen 

Beweis dafür, daß diese Kraft von einem außer mir stehenden fremden 

Wesen, sagen wir von einem «Geist», herstammt. 

Wer weiß aber genau, was unser «Unterbewußtes» ist? 

Ich zeigte diese Schriften dem spiritistischen Kreisführer. Mit 

verblüffender Sicherheit sagte er, daß es typisch mediumistische 

Schriftzüge seien, die von einem Geist stammten. Ich schwieg. Mit 

solchen Behauptungen bin ich sehr vorsichtig. Daß die Kraft, die 

meinen Arm bewegt, nicht aus meinem Bewußtsein stammt, das ist 

sicher, denn nicht mein Wille bewegt den Bleistift. Sie kann aber immer 

noch aus meinem eigenen Wesen, aber aus dem Unterbewußten 

stammen. Daß die Spiritisten glauben, daß diese Kräfte von Geistern 

herstammen, ist noch kein Beweis, daß es tatsächlich so ist! 



Einweihung  ( 124 ) 

Ich führte die Experimente weiter und beobachtete mich und den 

Bleistift. 

An einem Sonntagnachmittag saßen wir, mein Mann und ich, 

zusammen. Er las ein Buch, ich war mit Holzschnitzen beschäftigt und 

grübelte dabei über die Bleistiftexperimente nach. Ich kam zu der 

Folgerung, daß, wenn es möglich sei, daß meine Hand, meine Nerven 

oder irgendein Instrument in mir, das noch unbekannt ist, die 

Gedanken eines außer mir stehenden fremden, körperlosen Wesens 

übernehmen und offenbaren können, es auch möglich sein müsse, daß 

ich auf diese Weise, genau so, auch die Gedanken eines von mir 

getrennten, aber im Körper wohnenden Wesens, also eines Menschen, 

übernehme und offenbare. Dann wären wir doch einen Schritt 

weitergekommen. 

Ich sagte meinem Manne, worüber ich nachdachte, und fragte, ob er 

keine Lust hätte, mit mir einen Gedankenübertragungsversuch zu 

machen. Er war sofort einverstanden, er selbst war auch interessiert, 

ob es gelingen würde. 

Ich wußte nicht, wie man solche Experimente macht, aber ich dachte 

mir, wenn ich die Gedanken eines anderen Menschen übernehmen will, 

so ist das allerwichtigste, mich vollkommen passiv und leer zu geben, 

so daß meine eigenen Gedanken sich nicht störend hineinmischten. So 

stellten wir uns nebeneinander auf, ich hielt mit meiner rechten Hand 

den Puls seiner Linken - ich dachte, es würde helfen, eine Verbindung 

herzustellen -‚ dann lockerte ich alle meine Muskeln, versuchte an 

nichts zu denken - und wartete. 

Eine Gedankenübertragung stellte ich mir so vor, daß mein Mann an 

etwas denke, und dieser Gedanke wird irgendwie in meinem Kopfe 

erscheinen. Ich erwartete also einen Gedanken, der nicht von mir 

stammte. (Damals habe ich nicht daran gedacht, daß wir auch von 



Einweihung  ( 125 ) 

diesen Gedanken, von denen wir glauben, daß es unsere eigenen sind, 

nicht wissen, woher sie stammen!) Zu meiner größten Überraschung 

geschah etwas ganz anderes, worauf ich wirklich nicht vorbereitet war. 

Wie ich mit meinem Manne dastand und auf den Gedanken wartete, 

fühlte ich ganz genau - ich «sah» es! -‚ daß aus seiner Magengegend 

ein Strom mit einem Durchmesser von zirka acht bis zehn Zentimetern 

herausquoll und meinen Leib, auch in der Höhe des Magens, gleich 

einem Lasso umschlang. Ich fühlte es so genau, als ob dieser aus der 

Magengegend meines Mannes hervordringende Strom eine Materie, 

sehr fein, wie dicker Nebel, aber dennoch Materie, gewesen wäre. 

Nachdem dieser Materiestrom mich umfaßt hatte, zog er mich ganz 

deutlich in eine Richtung, so daß ich einen Schritt tun mußte. Dann zog 

er mich weiter und weiter. Wenn ich in einer falschen Richtung einen 

Schritt tat, riß es mich deutlich zurück und stieß mich in die richtige. So 

gelangten wir bis ans Fenster. Dort ließ mich der materialisierte Wille 

meines Mannes stehen. Da kam eine neue Überraschung: Mein freier 

Arm, der wie sonst herunterhing, hob sich plötzlich in die Luft - er 

wurde gewichtslos! Bis dahin dachte ich nie daran, daß mein Arm 

darum herunterhängt, weil die Erde ihn ständig an sich zieht. Man lernt 

in der Schule die Gravitation, aber nie war mir bewußt, daß auch mein 

Arm aus diesem Grunde herunterhängt. Aber dort, vor dem Fenster, 

erlebte ich unmittelbar, daß mein Arm sein Gewicht verliert und sich in 

die Luft hebt, wenn die Anziehungskraft der Erde aufhört. Dadurch, daß 

mein Arm sich in die Luft hob, hob er auch den Vorhang. Ich hatte 

keinen einzigen Muskel bewegt oder gespannt, es schien mir, als ob die 

Masse, die von dem Sonnengeflecht meines Mannes ausströmte, 

meinen Arm unterstützte. Dann stieß diese Masse meinen Kopf nach 

vorne, so daß ich meine Nase unwillkürlich ans Fensterglas drückte. In 

diesem Moment verließ die Masse meinen Leib - Arm und Kopf -‚ und 

ich konnte mich wieder frei bewegen. 

Wir schauten einander an und waren beide sehr aufgeregt. Mich regte 

die neue Erfahrung auf, die Tatsache, daß der menschliche Wille wie 



Einweihung  ( 126 ) 

eine Materie aus dem Sonnengeflecht des Menschen herausströmt und 

sich förmlich auf den anderen Menschen legt, ihn wie ein Polyp 

umschlingt und sogar das Gewicht aufzuheben vermag. Diese 

«Materie» hinterließ den Eindruck, als ob sie aus Myriaden kleiner 

Nebelkörnchen bestünde, gleich wie die Milchstraße am Himmel, und 

als ob alle diese Körnchen in engem Zusammenhang miteinander in 

eine Richtung fließen würden. 

Mein Mann war auch erregt, weil er nicht verstehen konnte, wie das 

möglich war, daß ich alles, was er dachte -‚ daß ich zum Fenster gehen, 

den Vorhang heben und durch das Fensterglas hinausschauen sollte - 

wie ein Automat ausführte. Ich erzählte ihm, daß aus seinem 

Sonnengeflecht ein Strom hervorströmte, den ich wie eine Materie 

empfand. Ich sagte ihm aber gleich, daß es nur subjektiv sei, wenn 

man etwas als Materie empfinde. Eine Kraft vermittelt uns den 

Eindruck von Materie. 

Es fiel mir ein, daß einmal vor Jahren, als das Kind Bauchschmerzen 

hatte und ich das elektrische Heizkissen auf sein Bäuchlein legte, dann 

sein Gesicht streichelte, sich seine Gesichtshaut, die sonst so weich 

und fein war wie ein Rosenblatt, zu meiner größten Überraschung jetzt 

so rauh wie eine Raspel anfühlte. Es war, als ob ich einen Mann mit 

sehr starken Barthaaren, der sich seit zwei Tagen nicht mehr rasiert 

hat, gestreichelt hätte. Es stellte sich dann heraus, daß das Heizkissen 

durch die Luft etwas feucht geworden war und den Körper des Kindes 

elektrisiert hatte. Im Moment, als ich das Heizkissen ausschaltete, 

hörte die Rauheit der Haut auf. Den elektrischen Strom hat also meine 

Hand als rauhe Materie empfunden. Wenn wir diese Tatsache, die jeder 

Mensch nachprüfen kann, bedenken, so kann man auch überlegen, ob 

wir diese «Materie», die die Offenbarung des menschlichen Willens ist, 

mit einer Materie oder mit einem elektrischen Strom vergleichen 

wollen. Im Grunde genommen ist es dasselbe, denn die heutige 

Wissenschaft weiß, daß die Materie auch nichts anderes als eine 



Einweihung  ( 127 ) 

Energieform, eine Schwingung ist, und sie macht nur deshalb den 

Eindruck von Materie, weil sie für uns undurchdringbar ist. 

Da sich die ganze Familie jeden Sonntagabend bei meinen Eltern 

versammelte, gingen wir auch an diesem Tag hin. Ich erzählte, was wir 

erfahren hatten, und die Familie wollte natürlich sofort Versuche 

machen. Zuerst stand ich mit Mutter auf. Die übrigen waren totenstill 

und versuchten an nichts zu denken, denn wenn ich in diesem 

gesteigerten Zustand war, empfand ich die Gedanken der übrigen 

Anwesenden so intensiv, daß dies mich bei der Gedankenübertragung 

gestört hätte. 

Mit Mutter erlebte ich wieder etwas Neues. Der Strom, den sie 

aussandte, war schwächer, viel feiner, und hatte keinen so großen 

Durchmesser wie der meines Mannes. Dann machte ich mit 

verschiedenen Onkeln, Tanten und anderen Verwandten, die sich 

sonntags auch immer bei meinen Eltern zum Nachtmahl einfanden, 

denselben Versuch. Da erfuhr ich, daß aus jedem Menschen ein 

anderer Strom ausstrahlte. Ein Onkel, der im allgemeinen eine 

schlechte Konzentrationsfähigkeit besaß und unentschlossen war, hatte 

einen dicken, starken Strom, aber die Bestandteilchen des Stromes 

strömten nicht in derselben Richtung, sondern chaotisch hin und 

zurück, und die Wirkung war auch chaotisch. Es wurde eine schwere 

Aufgabe, herauszufinden, was er wollte. Eine Tante hatte einen sehr 

dünnen, aber stechend-scharfen Strom, wie ein steifer, harter Draht 

war er zu fühlen, der verletzend wirkte. Sie war im allgemeinen eine 

sehr aggressive Person. Und so hatte ein jeder eine andere 

Willensausstrahlung. 

Mir öffnete sich eine neue Welt! Ich fing an, viele Erscheinungen zu 

verstehen, die ich bisher nur gefühlt und geahnt oder gar nicht 

bemerkt hatte. Auf einmal wurde es mir klar, weshalb man nach einem 

Wortgefecht oft so müde wird, als ob man einen körperlichen 



Einweihung  ( 128 ) 

Ringkampf ausgefochten hätte. Ich verstand auch, warum das 

Zusammensein mit anderen Menschen einmal ganz erschöpft, dann 

wieder erfrischt und kräftigt. Ich verstand handgreiflich, was 

Sympathie und Antipathie ist: gebende und absorbierende 

Ausstrahlungen. Die ersteren strömen Kraft aus, die letzteren kleben 

an einem wie die Saugarme eines Polypen, sie ziehen aus dem 

Menschen Kraft heraus. Von solchen Menschen wurde ich nach dem 

Experiment so schwach, daß ich mich nachher mit zitternden Knien, 

vollkommen kraftlos, niedersetzen mußte, und es dauerte einige Zeit, 

bis ich mich wieder so weit erholt hatte, daß ich die Experimente 

fortsetzen konnte. Denn selbstverständlich wollten alle selber die 

Gedankenübertragung mit mir versuchen, schließlich das 

Stubenmädchen, die Köchin und das andere Personal meiner Eltern, die 

alle bei uns wie Familienmitglieder behandelt wurden. Da erfuhr ich 

noch etwas, eine Tatsache, die man mit keinem menschlichen 

Machtwort ändern kann, nämlich, daß von kultivierten, 

selbstbeherrschten Menschen ganz andere Strömungen ausgehen als 

von unkultivierten, unbeherrschten, nur der Befriedigung ihrer Triebe 

lebenden Menschen primitiver Art. Natürlich hängt das nicht von 

Klassen- oder Standesgrenzen ab! Ich erfuhr bei manchen ganz 

einfachen ungelehrten Menschen, die in einem Wald oder auf einem 

Berghang einsam lebten und oft gar keine Zivilisation kannten, reinere 

und höhere Schwingungen als bei manchen sehr gelehrten, gebildeten 

und belesenen, aber vollkommen egoistisch eingestellten Menschen. 

Diese Strömungen kann man nicht verbergen, verleugnen oder 

verfälschen. Sie verraten, mit wem man es zu tun hat. 

Ich machte noch eine interessante Erfahrung bei diesen Experimenten. 

Wenn jemand von mir etwas wollte, das gegen meine Erziehung war, 

stand diese zwischen dem Willen des andern und mir wie eine 

isolierende Wand, und nur mit der größten Anstrengung konnte ich 

diese Wand schließlich ganz explosiv durchbrechen. 



Einweihung  ( 129 ) 

Diese Experimente ermüdeten mich immer sehr, denn selbst dann, 

wenn ich mit positiv eingestellten Menschen experimentierte, mußte ich 

mich erst leer machen, um den Willen des anderen zu übernehmen, 

das heißt, ihn in mir bewußt zu machen und dadurch die Schwingungen 

in meine eigenen Nerven hineinzuleiten und meine eigene Ausstrahlung 

so weit als möglich zu unterdrücken. Und dies ist das allerschwerste. 

Unsere Nerven sind immer auf unsere eigenen Schwingungen 

eingestellt, ihre Widerstandskraft ist unserem eigenen Lebensstrom 

angepaßt. Jede Änderung strengt die Nerven an, es entsteht eine 

Umstimmung, die - ob nach unten oder nach oben - immer 

nervenanspannend ist. Schon wenn wir in uns solche Umstimmungen 

erleben, wirken diese oft schädlich, sei es ein Schreck oder ein 

leidenschaftlicher Ausbruch oder sogar eine übergroße Freude. Es ist 

verständlich, daß die Einstellung unserer Nerven auf ganz fremde 

Schwingungen, die nicht nur in der Schwingungszahl, sondern auch in 

ihrer Eigenart von den unsrigen völlig verschieden sind, ermüdend oder 

sogar schädlich sein kann. Wenn der Schwingungsunterschied sehr 

groß ist, können großer Schaden, Nervenerkrankungen, Überreiztheit 

und Nervenentzündungen die Folge sein. Das erklärt, warum manche 

empfindliche Menschen in einer gewissen Umgebung auf rätselhafte 

Weise immer krank werden. Es besteht dabei aber noch eine ganz 

große Gefahr, die jedem Medium droht und sogar meistens 

unvermeidlich eintrifft, daß nämlich das Medium seinen eigenen 

Charakter verliert. Es übernimmt alle Schwingungen; kann es sie aber 

nicht verdauen, aneignen, so wird es selbst chaotisch, unzuverlässig, 

willensschwach! Spielen wir nie mit diesen Dingen! Wir können 

massenhaft Dokumente über die traurigen Geschichten der 

verschiedenen Medien lesen, die zuletzt willenlose Automaten aller 

Eindrücke wurden, gar keine Widerstandskraft mehr besaßen und 

schließlich als Lügner oder Betrüger «enthüllt» wurden. Kein Wunder! 

Eben infolge ihrer medialen Fähigkeiten wurden sie immer 

willensschwächer, bis sie das Spielzeug ihrer Zuschauer wurden. Ich 

war selbst Zeugin, wie eine Frau mit selten großen Fähigkeiten anfangs 



Einweihung  ( 130 ) 

wahrhaftige Phänomene zeigte, später aber, als sie ihren eigenen 

Charakter immer mehr verlor, dem Wunsche anderer Menschen nicht 

mehr widerstehen konnte und immer etwas produzieren wollte. Wenn 

dann die unbekannte Kraft sich nicht zeigte, begann sie, um die 

Neugierigen zu befriedigen, zu betrügen. Das Ende der Geschichte war 

ein riesiger Skandal. Die Unwissenden triumphierten und behaupteten, 

daß alle Erscheinungen von Anfang an Betrug gewesen waren. Nein! 

Nicht alle Erscheinungen waren Betrug. Eben durch ihre wirkliche 

Medialität wurde sie so charakterlos und willensschwach, daß sie 

schließlich als Betrügerin endete. Ich konnte diese Wirkungen an mir 

selbst beobachten. Ich wollte mich selbst nicht betrügen, ich wollte die 

Wahrheit kennenlernen und erlebte die sehr schädigenden Wirkungen 

dieser Experimente. Ich war bewußt genug und hatte einen genügend 

starken Willen, die fremden Schwingungen zu besiegen und nach 

jedem Experiment wieder «ich selbst» zu werden, aber eben weil ich 

durch die Bekämpfung fremder Wirkungen sehr müde und nervös 

wurde, gab ich alle diese - und später auch alle spiritistischen 

Experimente - gänzlich auf. Ich weiß sehr gut, daß viele Spiritisten 

behaupten, daß das Manifestieren nicht ermüdend und nicht schädlich 

sei. Sie sollen mir verzeihen, wenn ich jetzt, nach meinen langjährigen 

Experimenten, ganz aufrichtig sage, daß diejenigen Medien, die nach 

den Experimenten nicht müde sind, nie einen fremden Willen 

übernahmen, sondern aus ihrem eigenen Unbewußten manifestierten, 

trotz ihrer eigenen festen Überzeugung, daß die Manifestation von 

einem außenstehenden Wesen stamme. Meine Experimente 

überzeugten mich, daß der Mensch seinen eigenen Willen aus einem im 

Unterbewußten tief verborgenen Komplex ebenso «übernehmen», 

empfinden und offenbaren kann wie den eines fremden Wesens. Und 

hier liegt der Grund der meisten Selbsttäuschungen. Mit unwissenden 

Menschen kann man aber nicht diskutieren, sie beharren bei ihrem 

fanatischen Glauben an die «Geister», sie täuschen sich selbst und eine 

Menge kontrolloser Leichtgläubiger. Sie haben von ihren eigenen 

unbewußten Kräften keine Ahnung. 



Einweihung  ( 131 ) 

Der Mensch aber, der die Wahrheit kennenlernen will und mit 

erbarmungsloser Kontrolle alle Erscheinungen weiter erforscht, der 

kann auf höchst interessante Tatsachen stoßen. Nur mit dem Worte 

«Geist» muß man sehr vorsichtig sein! 

Bedenken wir nur: Wenn der Wille eines Menschen veranlassen kann, 

den Arm eines anderen hochzuheben, also die Anziehungskraft der 

Erde zu besiegen, wo ist dann die Grenze der Möglichkeiten? Als ich mit 

diesen Tatsachen bekannt wurde, verstand ich jene Erscheinung, die 

man hier im Westen «Levitation» nennt und welche man in gewissen 

Klöstern Tibets mit systematischen Übungen noch heute erreicht. Ohne 

daß ich von diesen tibetanischen Übungen damals etwas gehört hätte, 

haben mich meine Experimente zu denselben Resultaten geführt. Hier 

in Europa ist diese Erscheinung auch bekannt, und zuverlässige 

Augenzeugen beschrieben, daß die große Teresa von Avila, Johannes 

vom Kreuz und Franziskus von Assisi nicht einmal, sondern öfter, sogar 

manchmal stundenlang in der Luft schwebten. Ich weiß, daß das 

möglich ist, denn der eigene Wille wirkt genau wie der fremde und 

kann die Anziehungskraft der Erde auf eine gewisse Zeit überwinden. 

Es hängt von der Größe des Willens ab. 

Es ist mir auch vorgekommen, daß ich während eines Experimentes 

den Willen eines Menschen in mir nicht bewußtmachen konnte, und 

dann war es mir unmöglich, das, was er dachte, zu verwirklichen. Dann 

lag diese scheinbare Masse auf meiner Brust wie ein riesiges Gewicht, 

ich atmete schwer und mußte so stöhnen, als ob ich sterben müßte. 

Ich bat ihn, sich besser zu konzentrieren. Im Moment, als ich seines 

Willens bewußt wurde und ihn ausführte, atmete ich wieder leicht und 

frei, der Druck hörte plötzlich auf! Was ich durch diese Experimente 

erlebte, schuf in mir die Überzeugung, daß in sehr vielen Fällen Asthma 

nichts anderes ist, als der unsichtbare Wille eines anderen Menschen, 

der sich auf den Kranken wie ein schweres Gewicht legt. Dieser 

unsichtbare, unverwirklichte Wille kann aber auch aus dem eigenen 



Einweihung  ( 132 ) 

Willen, aus dem Unbewußten, stammen und Krankheiten verursachen, 

ohne daß der Kranke wüßte, daß ihn sein eigener Wille krank macht. 

Das ganze Leben besteht aus solchen unsichtbaren Kämpfen, in denen 

Wir einmal unterliegen, ein anderes Mal siegen. 

Diese Experimente und Erfahrungen waren mir eine wunderbare 

Schule. Ich hatte dadurch Gelegenheit, in das Unbewußte des 

Menschen einen 'tiefen Einblick zu erlangen und eine gründliche Selbst- 

und Menschenkenntnis zu erwerben. Ich bin zum Beweis gekommen, 

daß es möglich ist, die Gedanken eines anderen Lebewesens zu 

übernehmen. Aber ich sah gleichzeitig, wie unglaublich schwer das ist! 

Ich verstand, warum die Tibeter oder die Inder, bevor sie eine 

Übermittlung oder eine Verbindung mit dem Geiste eines Verstorbenen 

herstellen wollen, drei Tage in die Einsamkeit gehen, mehrere 

Kilometer weit von jeder bewohnten Gegend, während der drei Tage 

fasten und beten, und nur auf diese Weise gründlich vorbereitet, 

fangen sie dann an, eine Verbindung mit dem Geiste des Verstorbenen 

zu suchen. Aber nicht so, wie Tausende sich Spiritisten nennende 

Leute, die nach der Büroarbeit oder inmitten eines weltlichen Lebens 

zusammenkommen und glauben, daß auf diese Weise eine Verbindung 

mit Jenseits möglich wäre. Sie stellen sich vor, daß ein Gebet genüge, 

sie vor jeder Gefahr zu sichern. Man soll einmal sehen, ob das 

Hersagen eines Gebetes nützt, wenn jemand in einen Abgrund springt, 

und ob er deshalb nicht zu Tode fällt! Mit dem Spiritismus unwissend 

zu experimentieren bedeutet eine ebenso große Gefahr, wie aus 

Unwissenheit in einen Abgrund springen. Seien wir vernünftig! 

Vergessen wir nicht, daß wir einen Verstand haben, um alle unsere 

Erfahrungen zu kontrollieren. Während der vielen Jahre, da ich in den 

verschiedensten Kreisen zugegen war, mußte ich miterleben, wie 

unzählige Katastrophen, Besessenheiten, Selbstmorde, 

Nervenzusammenbrüche, schwere geistige Erkrankungen als Folgen 

der unverantwortlichen Spielereien, die man Spiritismus nennt, 



Einweihung  ( 133 ) 

hervorgerufen wurden. Wohlwollende und ehrliche Menschen, aber 

vollkommen unwissend und psychologisch ungeschult, machten 

Séancen! Unwissende Leute erwecken Kräfte, die sie nicht kennen und 

von denen sie nicht wissen, woher sie stammen. Sie beherrschen sie 

auch nicht und sind ihnen vollkommen ausgeliefert. Mit dem 

Spiritismus sollen sich nur Menschen befassen, die vollkommen 

unbeeinflußbar sind, die eingehendes psychologisches Wissen und 

große Erfahrungen haben und mit einer enormen bewußten 

Willenskraft und Selbstbeherrschung ausgestattet sind. 



 

Gelübde 

 

Nach und nach sah ich ein, daß ich in den verschiedenen spiritistischen 

Kreisen nichts mehr zu suchen hatte. Die Erfahrungen, die ich dort 

sammelte, öffneten mir aber das Tor zu der menschlichen Seele, und 

ich sah entsetzt, wie verlassen und wie einsam die Menschen in der 

größten Finsternis der Unwissenheit umherirren. Meine eigene 

Medialität bot mir Gelegenheit, in das enorme Gebiet des Unbewußten 

hineinblicken zu können. Ich sezierte mich selber mit grausamer 

Strenge und ließ mich nicht durch unsichere und nebelhafte Theorien 

verblenden. Ich ging in diesem Dschungel mit meiner kleinen Axt 

immer weiter, Schritt um Schritt. Schließlich führte mich der 

Spiritismus zum Studium der Psychologie. Ich begann die westliche 

Wissenschaft der Psychologie gründlich zu studieren, da ich damals von 

dem enormen psychologischen Wissen der Orientalen - der Inder und 

Chinesen - noch keine Ahnung hatte. 

Wenn jemand nach etwas ernsthaft strebt und sich diesbezüglich 

vollkommen konzentriert, hilft ihm immer auch das Schicksal voran. 

Nach einer gründlichen theoretischen Vorbildung kam ich in Verbindung 

mit dem Chefarzt der staatlichen Irrenanstalt, und er half mir, auch 

eine gründliche und systematische Schulung in der Praxis zu erlangen. 

Ich bekam die Erlaubnis, in der staatlichen Irrenanstalt die Kranken zu 

studieren. Ich durfte mich mit den Kranken jeder Abteilung 

beschäftigen, durfte sogar in die Abteilungen der rasenden männlichen 

und weiblichen Kranken. 



Einweihung  ( 135 ) 

Als ich einmal abends nach Hause kam, saß ich lange allein in meinem 

Zimmer und versuchte, in meinen Gedanken Ordnung zu schaffen. 

Entsetzlich, was ich in der Irrenanstalt erlebt hatte! Entsetzlich! Dantes 

«Inferno» ist noch mild, verglichen mit dem, was man dort zu sehen 

bekommt. Und wie viele Kranke gibt es auf dieser Erde, die so leiden, 

eingesperrt und nicht eingesperrt, und wie viele Gesunde gibt es, die 

durch diese Leidenden selber leiden müssen, allmählich selbst krank 

werden und auch zugrunde gehen. Wie viele Kranke gibt es, die, weil 

sie sich normal benehmen und keinen Stempel an ihrer Stirne tragen, 

daß sie geisteskrank sind, unwissende Menschen täuschen; sie nehmen 

manchmal hohe Stellungen ein, heiraten ahnungslose, gläubige 

Menschen, dann aber richten sie ihre Angehörigen, ihre Umgebung und 

Familie, oft ganze Unternehmungen, sogar ganze Länder zugrunde. 

Die Hölle lag offen vor meinen Augen, und ich stand verzweifelt vor 

dem unermeßlichen Ozean der Leiden, verzweifelt vor der Hilflosigkeit 

der Menschheit diesem schrecklichen Elend gegenüber. 

Es muß etwas geschehen, alle Menschen müssen aufgeklärt werden 

über die verschiedenen Gefahren, welche seelische Erkrankungen 

verursachen. Alle gesunden Menschen müssen zusammenhalten, um 

mit vereinten Kräften gegen dieses Elend zu kämpfen. 

Die Beschäftigung mit den Kranken öffnete mir die Türe zu den tiefsten 

Geheimnissen der verschiedensten Menschen und Familien, und ich 

erkannte mit Entsetzen, daß viel mehr kranke als gesunde Menschen in 

der Welt leben. Ich sah die unzähligen Abnormitäten und seelischen 

Krankheiten, die die Menschen in sich tragen, und sah, daß es deren 

sehr viele gibt, die man bei richtiger Behandlung noch retten könnte 

oder wo man oft mit einfachen Mitteln, manchmal nur durch einen 

Wechsel der Umgebung, die gesunde seelische Einstellung 

wiederherstellen und so das verlorene Glück noch mancher Familie 

zurückgeben könnte. 



Einweihung  ( 136 ) 

Ich saß und grübelte nach, wieviel man erreichen könnte, wenn jeder 

gesunde Mensch sich dieser Arbeit widmen würde. Und ich dachte, daß 

ich mich mit allen meinen Kräften für diese Arbeit, für die Milderung 

der Leiden, einsetzen wolle, aber wie und wo soll man anfangen? 

Wo finde ich eine Hilfe? 

Wie ich so dasaß und mir diese Frage stellte, hatte ich auf einmal die 

Gewißheit, daß jemand im Zimmer neben mir stehe. Die 

Gedankenübertragungen und spiritistischen Experimente hatten meine 

Nerven so verfeinert und geschult, daß, wenn man mich mit 

verbundenen Augen in ein Zimmer führte, ich sagen konnte, ob das 

Zimmer leer war oder ob sich jemand darin befand. Ich konnte auch 

sagen, welchen Charakter der eventuell Anwesende hatte. Ich erkannte 

jetzt das wohlbekannte prickelnde Gefühl, das mir, wie ein elektrischer 

Strom, die Gegenwart eines Lebewesens meldete. Ich fühlte aber jetzt 

eine wohlbekannte Ausstrahlung, aber noch immer wußte ich nicht, 

woher ich diese kannte, diese erhabene, ganz reine, sehr mächtige 

Ausstrahlung ... und ich hörte wieder die wohlbekannte Stimme in 

meinem Inneren: 

«Wo du eine Hilfe findest? Bei dir selbst! Siehst du, das ist eben das 

Übel, daß alle von außen her auf Hilfe warten, und da alle Hilfe 

erwarten und nicht Hilfe geben, bekommt kein Mensch Hilfe. Wenn 

dagegen alle Menschen Hilfe geben würden, so würde ein jeder Hilfe 

erhalten. Dann könnte man die Erde von allen Leiden befreien!» 

Ich antwortete der inneren Stimme: «Ich weiß nicht, wer du bist oder 

überhaupt, was für eine Kraft du bist, ich höre nur deine Stimme, die 

mir immer die Wahrheit sagt. Du siehst meine Gedanken, mein den 

Menschen unsichtbares inneres Wesen, und ich brauche dir nicht zu 

sagen, daß ich mein ganzes Leben der Linderung der Leiden anderer 

widmen will. Wenn ich auch nur ein Staubkorn bin, so will ich mit 



Einweihung  ( 137 ) 

diesem Staubkorn die heilende Kraft vermehren. Mich kann im Leben 

sonst nichts mehr interessieren, ich kann mich über nichts mehr 

freuen, solange ich die Leiden anderer ständig in meinem Bewußtsein 

trage. Ich will bei der Erlösung der Erde Mitarbeiter werden!» 

«Achtung!» sagte die innere Stimme, «gib acht mit den großen 

Worten! Mitarbeiter sein bedeutet Pflicht und Opfer. Dann ist es mit 

deinen Unvollkommenheiten aus! Dann darfst du dich keine Minute 

vergessen, du mußt ständig wach sein, daß du keinen einzigen Schritt 

gegen die ewigen Gesetze tust. Alle Versuchungen, die du bisher nicht 

bestanden hast, werden dich wieder heimsuchen, wieder in deinem 

Leben auftauchen, und wehe dir, wenn du sie nicht bestehst. Kein 

Sterblicher kann mit den göttlichen Kräften spielen. Nie mehr darfst du 

die Kräfte, die du als Mitarbeiter erlangst, zu persönlichen Zwecken 

gebrauchen. Nie darfst du persönliche Gefühle haben oder etwas vom 

persönlichen Standpunkt aus betrachten. Gib acht, lebe lieber dein 

persönliches Leben weiter wie die übrigen Menschen, als daß du als 

Mitarbeiter versagst. Ich warne dich.» 

«Ich habe keine Angst», antwortete ich. «Ich bin mit dem persönlichen 

Leben so fertig, daß ich mir persönlich nichts mehr wünsche. Nach 

allem, was ich erlebt und erfahren habe, kann ich keine persönliche 

Freude mehr haben. Ich fürchte mich vor keinen Versuchungen. Ich 

werde ihnen widerstehen, weil ich keine Illusionen mehr habe. Ich will 

am großen Werk Mitarbeiter sein!» 

Ich hörte eine Weile nichts, fühlte nur eine ganz große Liebe auf mich 

einstrahlen. Dann hörte ich wieder: «Deine Selbstsicherheit ist mir 

wohlbekannt, mein Kind, aber vergiß dich diesmal nicht ...» 

Ich saß auf dem Diwan, rieb meine Stirne, schaute mich um -‚ das 

Zimmer war leer. Wer war das, wer ist das? - oder was für eine Kraft 

ist das, die zu mir mit einer wohlbekannten Stimme spricht? - woher 



Einweihung  ( 138 ) 

kenne ich diese Stimme - und woher kennt sie meine 

«Selbstsicherheit» - und wann hatte ich nicht genug achtgegeben, daß 

ich mich diesmal nicht vergessen sollte? 

Aber ich bekam keine Antwort mehr. 



 

Aufleuchten 

 

Tage vergingen, Wochen vergingen, Monate vergingen ... Ich wartete 

auf ein Zeichen, auf eine Wegweisung, was ich tun müsse, was meine 

Pflicht und mein Opfer sein sollten, wie die Stimme des Unsichtbaren 

mir sagte, aber ich hörte die Stimme nicht mehr ... 

Wie oft versuchte ich mich in den gewünschten Zustand zu versetzen, 

das eigentümliche unbeschreibliche Summen und Prickeln im ganzen 

Körper zu fühlen, als ob man sich in Kohlensäure baden würde - meine 

Sinnesorgane zu verschließen und nach innen zu öffnen und dann die 

Stimme zu hören ... es gelang mir nicht. 

Ich war ratlos. Ich wartete ständig auf ein Zeichen, umsonst. Die Zeit 

wollte ich aber nicht vergeuden; so dachte ich, das allerbeste sei es, 

meine täglichen irdischen Pflichten so gut als möglich zu erfüllen, und 

ich hoffte, daß mir die innere Stimme inzwischen sagen werde, was 

meine Pflicht als Mitarbeiter im großen Werke sein würde. Ich dachte 

auch, daß so, wie eine Fensterscheibe rein sein müsse, wenn man 

durch sie die Sonne klar erblicken wolle, so müsse ich zuallererst meine 

Seele von jeder egoistischen Einstellung befreien, wenn ich die 

Wahrheit vollkommen klar sehen wolle. Der erste Schritt dazu ist, zu 

erkennen, was in mir steckt. Wenn ich mein inneres Wesen gründlich 

kennengelernt habe, kann ich es auch reinigen. 

Ich begann die Quelle und Beweggründe aller meiner Gedanken, 

meiner Worte, meiner Bewegungen und Handlungen zu erforschen. 

Was für eine unbewußte Kraft arbeitet in mir? Woher stammen meine 



Einweihung  ( 140 ) 

Gedanken? Was will in mir, daß ich diese oder andere Worte sage, 

warum will ich gerade dies tun und nicht etwas anderes? Wenn ich 

mich über etwas freute, untersuchte ich, weshalb ich darüber Freude 

empfand. Wenn mich etwas deprimierte oder ärgerte, forschte ich nach 

den Beweggründen. Wenn ich jemanden sympathisch oder 

unsympathisch fand, analysierte ich mich sofort, um welcher 

Eigenschaften willen ich das fand. Ich beobachtete mich ständig, 

warum ich etwas gerne, etwas anderes dagegen nicht gerne tat. Wenn 

ich redselig war, forschte ich nach den Ursachen, die mich zum Reden 

trieben, wenn ich schweigsam war, warum ich keine Lust zum 

Sprechen hatte. Jedes Wort, das aus meinem Munde hervorkam, 

analysierte ich, ob es vollkommen wahr sei, ob es niemanden verletze. 

Ich beobachtete die Wirkungen meiner Worte und meiner Taten auf 

den anderen, der mir gegenüberstand. Ich versuchte mich ständig in 

Gedanken mit dem auszutauschen, mit dem ich eben sprach: was 

würde ich fühlen, wenn er mir dieselben Worte sagen würde, die ich 

ihm sagte? Ich hielt mich fortdauernd, ununterbrochen unter Kontrolle. 

Dieses fortwährende Sezieren hat mir unermeßliche Schätze 

eingebracht. Ich lernte nach und nach die Zauberwelt des Unter- und 

Oberbewußtseins kennen. Ich erkannte die verschiedenen 

Offenbarungen ein und derselben Kraft, von den niedrigsten Trieben an 

bis zum höchsten geistigen Selbst. Ich erkannte, daß wir freie Wahl 

haben, uns mit den Trieben zu identifizieren oder Herren der Triebe - 

das heißt wir selbst - zu bleiben! Ich erfuhr, daß nur der Mensch frei 

ist, der seine Triebe beherrscht und nicht der Sklave seiner 

Leidenschaften, Begierden und Wünsche ist. 

Neben meiner fortdauernden Selbstanalyse studierte ich weiter 

Psychologie und Philosophie, aber ich vernachlässigte auch meine 

Schnitzereien und mein Klavier nicht. Die künstlerische Arbeit ist eine 

wunderbare Gelegenheit, sich in sich selbst zu vertiefen und zu 

versenken und über verschiedene Dinge nachzugrübeln. 



Einweihung  ( 141 ) 

Es geschah einmal, daß ein Kunstkritiker als Gast bei uns war und 

meine selbstgeschnitzten Möbel sah. Über dem Bett hatte ich einen auf 

der Flöte spielenden geschnitzten Faun. Der Ästhet fragte mich, ob ich 

diese Figur zuerst in Lehm modelliert habe. Ich antwortete ihm, daß ich 

gar nicht wisse, wie man in Lehm modelliert, sondern daß ich die Figur 

gleich in Holz geschnitzt hätte. «Was überflüssig war, schnitzte ich 

einfach weg», sagte ich. 

«Sie haben aber Anatomie gelernt?» fragte er wieder. 

«Nein, ich studierte Musik und konnte nicht gleichzeitig auf zwei 

Hochschulen gehen.» 

Er schaute noch eine Weile meine Schnitzereien an, dann sagte er: «Es 

ist doch eine Sünde, daß Sie keine Bildhauerin geworden sind.» 

«Ohne es zu erlernen, bleibe ich immer eine Dilettantin, und das will 

ich nicht sein. Auf der Kunstakademie kann ich mich aber nicht 

einschreiben lassen, weil ich meinen Mann und mein Kind nicht 

vernachlässigen will.» 

«Warten Sie», sagte er wieder, «ich spreche mit dem Direktor der 

Kunstgewerbeschule. Vielleicht erlaubt er Ihnen ausnahmsweise, nur 

die Fachstunden zu besuchen. Sie brauchen die Nebenfächer nicht, und 

ich glaube, es wird sich eine Möglichkeit finden, daß Sie als 

außergewöhnliche Schülerin in die Kunstschule aufgenommen werden.» 

So wurde ich zuerst Schülerin der Kunstschule und später unseres 

derzeit größten Bildhauer-Meisters. Als ich mich bei ihm zum erstenmal 

meldete, kam er ganz nahe an mich heran, schaute forschend in mein 

Gesicht und sagte überrascht: «Wie interessant! Jetzt sehe ich das 

erstemal bei einem lebendigen Menschen ägyptische Augen. Wissen 

Sie, daß Sie ägyptische Augen haben?» 



Einweihung  ( 142 ) 

«Nein», antwortete ich, «ich weiß nicht einmal, was der Unterschied 

zwischen gewöhnlichen und ägyptischen Augen ist.» 

«Die Augenöffnungen sind an der Seite länglich aufgeschlitzt, und 

deshalb liegen die Augenlider auch ganz anders auf den Augen als bei 

den westlichen Rassen. Wenn Sie ein Bildwerk sehen, erkennen Sie 

sofort an diesem Charakteristikum der Augen, ob es ägyptisch ist. Nie 

dachte ich aber, daß ich bei einem lebendigen Menschen solche Augen 

finden würde. Die heutigen Ägypter haben solche Augen nicht mehr. 

Nur aus Bildern kennt man sie. Genau so existiert der längliche 

ägyptische Schädel nicht mehr. Wir kennen auch ihn nur von den 

Plastiken. Aber woher haben Sie diese Augen?» 

Ich lächelte höflich und sagte: «Ich weiß es nicht, Herr Professor. 

Vielleicht ist es ein Atavismus?» Er lächelte auch, dann gab er mir eine 

Arbeit ... 

Nach einem Jahr kam er in das Atelier, wo ich arbeitete, er hatte 

mehrere nebeneinander, und sagte mir: «Ich nehme von Ihnen kein 

Honorar mehr an. Wenn Sie kein Atelier haben, können Sie hier 

arbeiten. Dieses steht Ihnen weiter zur Verfügung, aber als 

selbständigem Künstler. Sie brauchen meine Führung nicht mehr, nur 

noch Übung, um sich in der Gestaltung immer besser ausdrücken zu 

können.» 

Ich bedankte mich für seine Mühe, und da ich zu Hause ein großes 

Atelier hatte, damals war ich schon längst ausstellende Künstlerin, 

arbeitete ich zu Hause weiter. Er blieb unser Freund und kam auch 

noch später, um sich über meine Arbeiten auszusprechen. 

Die Arbeit machte mich glücklich. Während ich arbeitete, erlebte ich 

vollkommenes Glück. Ich arbeitete wie in Ekstase. Für mich hörte die 

Außenwelt, die Zeit auf, ich empfand keine körperlichen Wünsche, 



Einweihung  ( 143 ) 

Hunger oder Durst, ich vergaß überhaupt meine Person. Ich bemerkte, 

daß eine Kraft in meine Nerven strömte, während ich vollkommen 

konzentriert arbeitete, die auf meinen Körper heilend und auf meinen 

Verstand erleuchtend wirkte. Es passierte mir häufig, daß ich, wenn 

ich, auf meine Arbeit konzentriert, an gar nichts anderes dachte, 

plötzlich eine Wahrheit erblickte, die in gar keinem Zusammenhang mit 

meiner Arbeit stand. So bekam ich oft Antwort auf tiefe Probleme, die 

mich beschäftigten, auf philosophische, psychologische oder andere 

ungelöste Fragen. In solchen Fällen blieb das Modellierholz in meiner 

Hand, ich stand einen Augenblick regungslos und schaute mit meinem 

geistigen Auge die neue Wahrheit, die neue Entdeckung. Ich hatte in 

diesen Momenten das Gefühl, als ob mein Kopf den Boden eines über 

mir liegenden Stockwerkes durchgeschlagen hätte. Ich tauchte dort 

auf, schaute mich in dem so sichtbar gewordenen Raum um und sah 

die Schätze, die dort verborgen lagen. Diese aufblitzenden 

Erleuchtungen kamen nach und nach immer häufiger, nicht nur 

während der Bildhauerarbeit oder des Klavierspielens, sondern fast 

immer, wenn ich mich auf etwas konzentrierte. 

Ich erlebte einmal etwas ganz Sonderbares! Es geschah aber nicht 

während der Arbeit, sondern abends, als ich eben einschlafen wollte. 

Unsere Betten standen nebeneinander, und wir beide hatten die 

Gewohnheit, vor dem Einschlafen noch ein wenig bequem im Bett zu 

lesen. An diesem Abend lasen wir auch, fröhlich nebeneinander liegend. 

Ich wurde schläfrig und sagte meinem Manne: «Du, ich bin schläfrig, 

gute Nacht», löschte meine Nachttischlampe, streckte mich und schloß 

die Augen, um zu schlafen. Ja, ich machte meine Augen zu, aber ich 

sah im Zimmer doch alles! Ich sah mit geschlossenen Augen das ganze 

Zimmer, alles, was im Zimmer war, und ich sah auch meinen Mann im 

Nebenbett, wie er im Buch eben weiterblätterte. Ich öffnete rasch 

meine Augen, um zu sehen, ob mein Mann tatsächlich im Buch blättere 

oder ob die ganze Erscheinung nur aus meinem Innern projiziert sei. 



Einweihung  ( 144 ) 

Aber seine Bewegung setzte sich fort! Ich machte meine Augen wieder 

zu, dennoch sah ich alles. Bei dieser Überraschung saß ich in meinem 

Bette auf, schaute mit geschlossenen Augen herum, ich sah alles ganz 

klar! Nur das war sehr merkwürdig, daß ich alle Dinge nicht plastisch - 

in drei Dimensionen - sah, sondern daß alles, wie meine Augenlider, 

durchsichtig war und flach wie ein photographisches Negativ, ähnlich 

einem Röntgenbild, aber noch viel klarer, durchsichtiger. Ich sah z.B. 

meine Nähmaschine durch ihre Holzhülle, die Bilder an der Wand im 

Nebenzimmer durch die geschlossene Türe, sah die Kleider im Schrank 

und alle meine kleinen Sachen chaotisch hintereinander im 

Schreibtisch. Das ganze Bild war wie ein Abdruck aller Dinge, die 

hintereinander da waren. 

Mein Mann schaute eine Weile erstaunt zu, wie ich meinen Kopf mit 

geschlossenen Augen herumdrehte, dann fragte er: «Was machst du?» 

Ich antwortete aufgeregt, daß ich alles mit geschlossenen Augen sähe. 

Er wurde neugierig und machte verschiedene Versuche mit mir, ob ich 

sähe, wieviel Finger er mir zeige, und ähnliche Dinge. Ich sah in 

seinem Körper sein Skelett, aber auch seine Organe, alles 

hintereinander. Es war unheimlich, aber meine sehr auf Humor 

eingestellte Natur gewann die Oberhand, und ich mußte laut lachen, 

wie er durchsichtig so komisch aussah. 

Schließlich mußten wir schlafen. Ich schlief wie immer ruhig, und am 

anderen Tag sah ich wieder normal und nur mit geöffneten Augen. Die 

merkwürdige Erscheinung wiederholte sich damals eine Zeitlang nicht 

mehr. Ich arbeitete an meinen Bildhauerarbeiten ungestört weiter. 

Neben meiner Bildhauerei vernachlässigte ich auch meine 

psychologischen Studien nicht. Es kamen immer mehr Menschen zu 

mir, um ihre seelischen Probleme mit mir zu besprechen. Dadurch 

sammelte ich auch immer mehr praktische Erfahrungen. 



Einweihung  ( 145 ) 

So vergingen mehrere Jahre: im Winter ununterbrochen Arbeit, im 

Sommer das gemeinsame Leben im Familienkreise am großen See, wo 

wir die Natur und das Zusammensein genossen. 



 

Visionen 

 

Es brach eine Periode in meinem Leben an, in welcher ich öfters in 

hellwachem Zustande Visionen hatte. Manche wirkten so erschütternd 

auf mich und auch auf mein weiteres Leben, daß ich die wichtigsten 

erwähnen muß. 

Am Ende eines jeden Sommers machte ich mit meinem Manne eine 

Reise durch verschiedene Länder. Einmal, auf der Rückreise aus Italien, 

blieben wir eine Zeitlang in den Dolomiten für einige Bergtouren. Hier 

erlebte ich eine meiner erschütterndsten Visionen. 

Eines Abends kamen wir ins Hotel zurück, und nach der anstrengenden 

Bergtour legte ich mich nieder. Während der Wanderung hatte die 

Sonne mit solch durchdringender Kraft geschienen, daß ich das Gefühl 

hatte, als ob die Sonnenstrahlen wie Speere meinen Rücken und mein 

Herz durchstächen. Die gewaltigen rötlichen Felswände warfen den 

Sonnenschein vertausendfacht zurück, die ganze Atmosphäre wirkte 

dämonisch, alles glühte, als ob wir in der Vorhalle der Hölle gingen. Ich 

war wirklich froh, als wir endlich den Rückweg antraten und die Sonne, 

die in diesem Gebirge wie ein höllischer Flammenwerfer wirkte, hinter 

dem Horizont verschwand. 

Ich legte mich früh zu Bett und streckte mich aus, um einzuschlafen. In 

diesem Augenblick überkam mich das Gefühl, daß die ganze 

Zimmerdecke auf mich herunterstürze und ich in grundloses Nichts 

falle, daß ich sofort sterben müsse. Kurz gesagt, ich bekam eine heftige 

Herzattacke, wie der auf den verzweifelten Ruf meines Mannes 



Einweihung  ( 147 ) 

herbeigeeilte Arzt feststellte. Er gab mir eine Einspritzung; die Nacht 

verging, aber ich hatte noch immer kaum Puls, und das Gefühl der 

Vernichtung quälte mich. Ich lernte kennen, was Todesangst ist. Wie 

immer, so auch jetzt, beobachtete ich mich und stellte fest, daß 

Todesangst ein körperlicher Zustand ist. In meinem Bewußtsein war 

Ruhe, ich fürchtete mich nicht vor dem Tode, und doch litt ich unter 

solch entsetzlicher Todesangst, daß ich keine geeigneten Worte finde. 

Es war einfach unerträglich! Ich war nicht mehr ganz in dieser Welt, 

aber auch nicht drüben, ich schwebte im Nichts. Ich litt so wahnsinnig 

darunter, daß ich dachte, lieber sofort sterben zu wollen, als diese 

schreckliche Qual noch weiter ertragen zu müssen. Ich gab den Kampf 

auf, ich wollte bewußt in den Tod hineingehen, nur um mich von der 

Todesangst zu befreien ... 

Als ich aber mit meinem Bewußtsein in dies Nichts - wovor ich solch 

wahnsinnige Angst hatte - hineingleiten wollte, dehnte sich plötzlich der 

Raum, und die Unendlichkeit öffnete sich vor meinen erstaunten 

Augen. Ich sah in dieser Unendlichkeit einen langen, langen Weg sich 

weiterschlängeln, an dessen Ende, jenseits alles Vergänglichen, schon 

in der Ewigkeit, eine herrliche männliche Gestalt aus blendendem Licht 

stand, die Arme mit unaussprechlicher Liebe ausgebreitet. Er war 

unendlich weit von mir, und sein Antlitz glänzte und strahlte in solchem 

Licht, daß es mich blendete und ich seine Gesichtszüge nicht erfassen 

konnte. Dennoch wußte ich, daß er der Erlöser der Welt ist. 

Auf dem Wege bewegten sich langsam ovale Wesen vorwärts, die wie 

Eier ausschauten, die aber, indem sie sich langsam zusammen 

vorwärts bewegten, auf mich den Eindruck einer Schafherde machten, 

bei welcher man die Beine der Schafe nicht sieht, nur die runden, 

weichen Rücken der Tiere. Ich mußte ihnen, am Anfang dieses Weges 

stehend, den Weg zeigen. Ich stand da, die Schafe auf den Weg 

treibend, und sie gingen langsam, gleichmäßig weiter in der Richtung 

der Lichtgestalt, die sie mit offenen Armen erwartete. Diejenigen, die 



Einweihung  ( 148 ) 

Ihn erreichten, gingen in sein Licht hinein und verschwanden, 

verschmolzen mit diesem Glanz. Der ganze, unendlich scheinende Weg 

war wie ein nie aufhörender riesiger Strom, bestehend aus diesen 

ovalen Wesen, von welchen ich wußte, daß es Menschenseelen waren. 

Und ich zeigte den Weg, und es kamen immer wieder Seelen, und ich 

mußte auch diesen und immer neuen und immer weiter 

herbeiströmenden Seelen den Weg weisen ... 

Es wurde mir bewußt, daß ich jetzt noch nicht sterben würde, weil ich 

diese Arbeit noch vor mir hatte, und daß ich so lange überhaupt nicht 

sterben könne, bis ich diese Aufgabe erfüllt hätte. Und ich wußte, daß 

diese Arbeit sehr lange dauern würde, bis endlich meine Zeit auf der 

kosmischen Uhr abgelaufen wäre und ich selbst in meine Lichtheimat 

zurückkehren dürfe, wo auch mich die ewig strahlende Liebe erwarte ... 

Unendlicher Friede kam über mich, und mein Herz begann, zwar noch 

sehr schwach, aber doch normaler, zu arbeiten. Ich schaute auf meinen 

Mann, er beobachtete mich mit sorgenvollem Gesicht. Ich konnte 

meine Zunge wieder etwas bewegen, und ich sagte ihm leise, daß mir 

etwas besser sei. Der arme alte Knabe weinte wie ein Kind vor Freude, 

daß ich wieder sprechen konnte und daß in meine Augen das Licht 

zurückkehrte. 

Noch einen Tag mußte ich liegen, dann war ich so weit hergestellt, daß 

wir nach Hause reisen konnten. In kurzer Zeit war wieder alles gut. 

_   _   _ 

Im Sommer, am großen See, überkam mich fast immer der 

eigentümliche Zustand, in welchem ich für Visionen oder für 

Übernahme und Aussendung telepathischer Botschaften empfänglicher 

war als sonst. Einmal, in den Sommerferien, gingen wir nach einem 

fröhlichen Tage zu Bett. Das Haus wurde still, und ich schlief neben 



Einweihung  ( 149 ) 

meinem Manne ein. Ich träumte allerlei chaotische, scheinbar 

unzusammenhängende Bilder, als ich auf einmal, schon im Traum, 

Schritte hörte, langsame, schlürfende Schritte, und ich wachte plötzlich 

auf ... ja natürlich, ich schlummerte nur so sitzend, als ich bei der 

Treppe saß und lange niemand vorbeikam, von dem ich etwas erbetteln 

konnte. Jetzt weckte mich das erwartete Geräusch, jemand kam ... ich 

wurde ganz wach, öffnete meine Augen: da sehe ich, daß die 

schlürfenden Schritte von einem sehr alten, gebrochenen Manne 

stammten, der eben bis hieher gelangt ist und sich mir gegenüber auf 

die andere Ecke der Treppe setzt. Die Treppe führt aus diesem 

hochgelegenen Stadtteil in die Stadt hinunter, und da hier oben viele 

staatliche und städtische Ämter sind, gehen hier täglich Tausende 

treppauf, treppab. Nur zur Mittagszeit, wie jetzt, entsteht eine kleine 

Pause, wo der ständige Strom der Menschen abnimmt. Es ist ein guter 

Posten für mich, da zu sitzen; das Dach des Treppeneinganges schützt 

mich vor Regen, und ich habe gute Einnahmen. Ich habe meine 

Stammgäste, die mir jeden Tag Almosen geben, wenn sie in ihre Büros 

eilen. Aber was für eine Frechheit ist es von diesem alten Bettler, daß 

er gerade hieher kommt, um zu betteln? Es wird mir schaden, denn die 

Leute geben nicht gleichzeitig zwei Bettlern, und so verliere ich sicher 

die Hälfte meines Einkommens. Ich schaue ärgerlich auf ihn und will 

ihm sagen, er soll woanders betteln gehen, dies ist mein Platz, er soll 

sofort von hier weg! Ich schaue ihn an, und es packt mich ein 

unsicheres Gefühl. Ich bohre meine Augen in die seinen ..., es wird mir 

unbehaglich - ich sehe, daß er auch in Verlegenheit gerät, er macht 

eine Bewegung, als ob er gerne weglaufen würde, aber es ist zu spät - 

ich erkenne ihn und er mich, wir erkennen einander ... Oh Vater des 

Erbarmens verlaß mich nicht! 

er ist es, den ich in meinem ganzen Leben suchte, der mich verlassen 

hat und den ich nie vergessen konnte ... Und jetzt sitzt er mir 

gegenüber und ist ebenso ein Bettler wie ich ... Oh, daß wir uns so 

wiedersehen müssen! 



Einweihung  ( 150 ) 

Ich schaue ihn an, sein runzeliges, altes Gesicht, seine Haut, seine 

Lippen hängen schlaff, seine dünnen Haare und sein Bart sind 

vernachlässigt, seine Kleidung besteht aus verschiedenen alten, 

verbrauchten, zusammengebettelten Fetzen. Was ist aus dem einstigen 

eleganten, schönen Kavalier geworden? Er schaut mit Schreck, 

schuldbewußt und beschämt zurück, sein altes, unbeherrschtes Gesicht 

verzerrt sich, sein schlaffer Mund krümmt sich, er beginnt tonlos zu 

weinen. Er hebt seine Hände, um seine Tränen wegzuwischen - da sehe 

ich seine Hände, brüchige Haut voll Wunden - schmutzige, lange Nägel 

- abstoßend, steif, vernachlässigte, gichtknotige Finger. Oh, diese 

Hände, die einst so schön, so elegant, so gepflegt waren, die küssen zu 

dürfen mich glücklich machte ... 

Ich betrachtete meine Hände ... Oh Entsetzen! ... Es sind genau so 

vernachlässigte, alte Hände. Wie ich sie aufhebe, sehe ich die von Gicht 

verkrümmten Finger, die Haut hart und steif, auch voll von tausend 

blutigen Rissen. Seit wann sind meine Hände so eklig, so abstoßend? 

Ich weiß es nicht! Ich dachte nie daran, mich zu beobachten. Ich lebte 

wie ein Schlafwandler. Jetzt besinne ich mich, wie aus einem 

halbwachen Zustand erwachend, als ob ein dicker, undurchdringlicher 

Nebel auf meinem Bewußtsein gelegen hätte. Jetzt schiebt sich der 

Nebel plötzlich weg, und ich sehe auf einmal alles klar. Mein ganzes 

Leben, meine ganze Lage unter den Menschen, die mich wie ein 

halbtierisches Wesen behandelten, ohne Liebe, ohne Mitleid. In meinem 

halbbewußten Zustande duldete ich alles - die vielen Schläge, die 

Herzlosigkeit, den Spott - als sich die Leute im Hof über mich wegen 

meiner Unvollkommenheiten und meiner Hilflosigkeit lustig machten. 

Wie wäre es mir eingefallen, auf die Beschaffenheit meiner Hände oder 

überhaupt auf mein Aussehen zu achten? Als ich jung war, wollte ich 

manchmal hübsch sein, um ihm zu gefallen, damals band ich farbige 

Bänder in meine Haare; aber nachdem ich ihn und das Kind verloren 

hatte, war mir alles gleichgültig. Es fiel mir überhaupt nie mehr ein, in 

einen Spiegel zu schauen, und ich kümmerte mich nicht darum, wie 



Einweihung  ( 151 ) 

meine Hände aussahen, sondern nur darum, was man in meine 

ausgestreckten, bettelnden Hände hineintat. Ja jetzt, da Klarheit in 

meinen Kopf kommt, erinnere ich mich plötzlich, daß manche Leute, als 

sie mir das Geldstück in die Hand legen wollten und ich gierig danach 

griff, ihre Hände angeekelt von den meinigen zurückzogen und das 

Geld fallen ließen, um meine Finger ja nicht zu berühren. Jetzt verstehe 

ich, es ekelt mich selbst, wenn ich auf meine morschen Hände und auf 

meine schmutzigen, stinkenden, zerrissenen Bettlerfetzen schaue. Wie 

mag wohl mein Gesicht aussehen? Oh, wenn er mich damals nicht so 

herzlos verlassen hätte, würde jetzt keiner von uns in dieser 

schrecklichen Verwahrlosung sein, und ich hätte auch das Kind nicht 

verloren ... Warum? Warum mußte das alles so sein, und warum 

müssen wir uns jetzt am Ende so begegnen? Das Leben ist aus - nichts 

können wir gutmachen - nichts! Alles ist aus, es ist zu spät ... zu spät. 

Unsagbare Hoffnungslosigkeit und grenzenlose Verzweiflung 

überwältigen mich, ein schrecklicher Schmerz durchdringt mein ganzes 

Wesen - ich fühle, daß mein Herz bricht - ein Krampf, der mein Herz 

immer mehr zusammenpreßt ... dann wird alles schwarz vor meinen 

Augen, alles verschwindet, ich falle ins Nichts ... 

Jemand stöhnt, röchelnd, schnaubend ... ich höre es und will sehen, 

wer es ist ... es wird langsam hell - da begegnen meine Augen dem 

erschrockenen Blick meines Mannes, und ich werde mir bewußt, daß 

ich es bin, die so nach Atem ringt. Ich sitze im Bett, er schüttelt mich 

verzweifelt, und als er sieht, daß ich ihn erkenne, atmet er erleichtert 

auf und sagt, noch immer sehr erschrocken: «Was ist mit dir? Bist du 

wieder bei dir? Ich war so entsetzt! Ich erwachte von deinem Stöhnen, 

da saßest du mit weitgeöffneten Augen, aber mich erkanntest du nicht, 

du schautest ins Leere, schautest auf mich, hast mich aber überhaupt 

nicht wahrgenommen. Was hast du? Was ist mit dir? Antworte doch!» 



Einweihung  ( 152 ) 

Ich schaue ihn an, will antworten, kann aber keinen Ton 

herausbringen. Das Entsetzen preßt meine Kehle noch immer 

zusammen. Langsam komme ich so weit zur Besinnung, daß ich mit 

großer Mühe so viel hervorstöhnen kann: «Nicht jetzt - ich kann nicht 

jetzt - morgen.» 

Mein Mann fragt nicht weiter, ich falle auf meine Kissen zurück. Er hält 

nur meine Hand in der seinen, und als er sieht, daß ich mich allmählich 

beruhige, schaut er mich nochmals mit forschendem Blicke an, dann 

löscht er die Lampe. 

Am nächsten Vormittag sitzen wir beide im Garten, und ich erzähle 

ihm, was mit mir in dieser Nacht war, ich erzähle ihm meine Vision. 

Ich war eine Bettlerfrau, die sich an ihr ganzes Leben erinnerte, und ich 

bin es, war einmal diese Bettlerfrau. Ich erinnere mich an alles, was ich 

damals, als ich diese Frau war, erlebt habe. Es war mein eigenes 

Leben, das plötzlich wach und bewußt wurde. Und ich erzähle ihm 

weiter: «Ich war ein verlassenes leibeigenes Kind in einem großen Hof. 

Ich hatte keinen Vater, wenigstens erinnere ich mich weder an Vater 

noch Mutter. Im Hof gingen viele Menschen hin und her, ein Kutscher, 

der die Pferde besorgte, Knechte, die Holz hackten und die Jagdhunde 

fütterten, die Köchin, die in der großen Küche kochte und noch viele 

andere Mädchen, die in der Küche, im Hof und auch im Hause 

arbeiteten. Ich bin in diesem Hof aufgewachsen, man stieß mich hin 

und her, und seit ich mich erinnere, arbeitete ich immer, was ich eben 

arbeiten konnte. Nachdem ich aufgewachsen war, half ich auch im 

großen Hause, wo die Herrschaft wohnte. Es war ein riesiges Haus mit 

vielen Zimmern, und ich hörte von den Zimmermädchen, daß dort alles 

sehr, sehr schön sei. Ich durfte aber nie hinein, weil ich immer barfuß 

herumlief, und hinein durften nur die von der Dienerschaft, die Schuhe 

hatten. Ich war eine «äußere Magd». - Die Zimmer gingen auf einen 

sehr, sehr langen Korridor. Diesen Korridor mußte ich rein halten. Ich 



Einweihung  ( 153 ) 

trug vom Brunnen riesige Kübel voll Wasser hinein, dann kniete ich 

nieder und scheuerte mit einer Bürste die großen farbigen Steinplatten 

des Korridors. Ich sehe jetzt noch diese Steinplatten ganz nahe vor 

meinem Gesicht, wie ich mich über sie beuge und reibe, reibe, mich um 

eine Reihe weiter zurückziehend, weiter reibe. Dann schütte ich immer 

wieder Wasser auf die Steinplatten und schrubbe weiter und noch 

weiter - der lange, breite Gang will kein Ende nehmen! Und wenn ich 

damit endlich doch fertig bin, kommt der Korridor im oberen Stockwerk 

an die Reihe ... die Tage vergehen, Monate, Jahre vergehen, und ich 

wasche und scheuere immer und immer noch die Steinplatten. Ich bin 

zufrieden, denke über. wenig Dinge nach, in meinem Kopf herrscht ein 

dicker Nebel. Ich wasche die Steinplatten gerne, sie sind farbig, und ich 

habe die farbigen Sachen gerne. Für meine Arbeit bekomme ich in der 

Küche zu essen und darf in einer kleinen Kammer hinten über dem 

Stall schlafen. In den Hof kommen oft fremde Wagen. Die gehören den 

Gästen, die vorne am Haupteingang schon ausgestiegen sind. Die 

Kutscher bringen dann die Wagen in den großen Hof, spannen die 

Pferde aus und führen sie so lange im Kreise herum bis sie sich 

abkühlen, dann binden sie die Pferde im Stall der Gäste an. Viele Gäste 

kommen zur Jagd, und dann ist der Korridor voll Dreck. Mit 

schmutzigen Stiefeln kommen die vielen Herren herein, und ich muß 

schon in der Morgendämmerung den Korridor waschen, damit er, wenn 

die Herrschaften aufstehen, rein ist. 

Eines Tages bin ich gerade im Hof, als ihn ein wunderschöner, junger 

Herr betritt. Er will nach seinem Pferd schauen und geht in den Stall. Er 

läßt sein Pferd satteln, steigt auf und reitet weg. Ich schaue bezaubert 

zu ihm auf, er ist so wunderschön, und einmal schaute er sogar nach 

mir! Ich bewundere ihn, als ob er der Herrgott selber wäre, und als er 

mich in derselben Nacht in meiner kleinen Kammer aufsucht, lasse ich 

bezaubert und glücklich mit mir alles geschehen, was er von mir 

wünscht. Sein Gesicht leuchtete durch den dicken Nebel, der meinen 

Kopf verdunkelte, und ich erlebte glückliche Minuten in seinen Armen. 



Einweihung  ( 154 ) 

Er kam öfters auf die Jagd und mein Leben bestand aus manchen 

glücklichen Tagen, wenn er da war, und aus Warten auf die Tage, da er 

wiederkommen würde. 

Nach einem Jahr war das Kind da. Die Köchin half mir, als ich vor ihrer 

Türe hilfesuchend zusammenbrach. Ich wußte nicht, was mit mir 

geschah, nur als sie mir nach schrecklichen Qualen das Kind in die 

Arme legte, fühlte ich eine Wärme in meinem Herzen für das kleine 

Wesen, und zum erstenmal war ich glücklich in meinem Leben: jemand 

brauchte mich, jemandem bedeutete ich alles! Die Köchin sprach mit 

der Herrin, sie kam, schaute mich und das Kind an und erlaubte, daß 

das Kind bei mir blieb. Ich werde arbeiten, versprach ich, noch mehr 

arbeiten, nur das Kind sollen sie mir nicht wegnehmen ... 

Als er - der Vater meines Kindes - wieder Gast im Hause war und in der 

Nacht, wie sonst, zu mir kam, zeigte ich ihm glücklich das Kind und bat 

ihn, mir zu erlauben, daß ich in seinem Haus, in seinem Hofe arbeite, 

damit ich ihm dienen könne. Er schrak zuerst zurück, dann behauptete 

er, es sei gar nicht sicher, daß das Kind von ihm sei. «Wer weiß», sagte 

er, «welcher Knecht oder Leibeigene sein Vater ist!» Umsonst wollte ich 

ihm erklären, daß mich nie jemand angerührt hatte, denn ich 

verteidigte mich gegen alle wie ein wildes Tier, und nur ihm erlaubte 

ich, wie betäubt, alles, was er wollte. Umsonst bat ich ihn, mir zu 

erlauben, in seiner Nähe zu leben, ich versprach ihm, ihn nicht zu 

stören, ich wollte für ihn arbeiten. Er hörte mich eine Weile an, dann, 

als ich vor ihm niederkniete und seine Knie umklammerte, stieß er 

mich weg und lief hinaus. Nie mehr habe ich ihn gesehen. Ob er 

nachher noch Gast im Hause war, weiß ich nicht. In den hinteren Hof 

kam er nie mehr, umsonst wartete ich noch Jahre hindurch. Er 

verschwand aus meinem Leben. Aber das Kind war da! Es bedeutete 

mir alles, meine Gedanken beschäftigten sich nur mit ihm, es 

bedeutete mir das Leben selbst! 



Einweihung  ( 155 ) 

Ich rieb die Fliesen im Korridor und dachte an das Kind ... Ich zog 

Wasser aus dem Brunnen und dachte an das Kind. Ich beeilte mich mit 

meiner Arbeit noch mehr, damit ich mit dem Kind sein könne. Es war 

ein Mädchen, hübsch und gescheit wie sein Vater. Es tat immer das 

Gegenteil von dem, was ich ihm sagte, es duldete keinen Widerspruch. 

Je mehr ich seine Sklavin wurde, desto weniger lieb war es zu mir. 

Noch ganz klein, war es schon grob zu mir und verachtete mich. Es 

gefiel ihm nichts, was ich sagte oder tat, und am liebsten schweifte es 

in der Gegend herum. Oft ging es so weit, daß es erst am anderen Tag 

nach Hause kam. Ich war verzweifelt und suchte es nach der Arbeit in 

der Umgebung. Aber dann kam es wieder, und für mich war wieder 

alles gut. 

Eines Tages verließ es mich und kam nie wieder. Ich wartete 

verzweifelt, suchte überall in der Gegend - wartete und suchte - es war 

auf immer verschwunden. Ich konnte nicht mehr arbeiten. Die Sonne 

verfinsterte sich für mich, und die Welt wurde vollkommen leer. Eines 

Tages konnte ich es nicht mehr aushalten, ich ging weg, um das Kind 

zu suchen, und kam nie mehr zurück. Ich wanderte von einem Ort zum 

anderen und fragte überall, ob die Leute mein Kind nicht gesehen 

hätten. Jahre vergingen, und ich suchte noch immer, aber schon ohne 

Hoffnung, nur aus Gewohnheit. Ich ging nur, weil die innere Unruhe 

mich weitertrieb. Die Menschen gaben mir etwas zu essen, und als 

meine Kleider zerrissen waren, schenkten sie mir hie und da alte, 

verbrauchte Fetzen, um meine Glieder zu bedecken. Und ich ging und 

ging von Ort zu Ort, immer weiter ... 

Einmal ging ich durch eine Stadt, und da traf ich auf der Straße die 

Köchin aus dem Hofe, die inzwischen geheiratet hatte. Sie lebte mit 

ihrem Manne in dieser Stadt. Sie nahm mich mit nach Hause, gab mir 

zu und erzählte, daß der Vater des Kindes ...» 



Einweihung  ( 156 ) 

Hier ergriff plötzlich mein Mann meine Hand und unterbrach mich im 

Erzählen. Totenblaß und mit bebender Stimme sagt er: «Warte, warte! 

Ich erzähle weiter, ich weiß, was weiter kommt, ich erinnere mich, was 

weiter geschah! Während du erzähltest, wurde in mir auf einmal alles 

klar, ich erkannte mich selber und weiß: ich war dieser Mann, der dich 

damals verlassen hat, denn ich weiß, daß ich damals wahnsinnig 

leichtsinnig und verantwortungslos gewesen bin. Ich lebte nur, um 

mich zu unterhalten, ich warf das Geld mit beiden Händen ohne 

Bedenken hinaus, und eines schönen Tages verlor ich alles. Mein 

Familiengut wurde versteigert, und ich mußte mein Land und mein 

Schloß verlassen. Zuerst ging ich zu Freunden, die mit mir getrunken 

und gespielt hatten, die mir meine Erbschaft vergeuden halfen. Aber 

nach einigen Wochen ließen sie mich merken, daß ich in ihrem Hause 

überflüssig sei, und ich mußte weiter. Das wiederholte sich bei anderen 

sogenannten Freunden, bis es mich vor mir und vor ihnen ekelte, bis 

ein wirklicher Freund mir den Rat gab zu arbeiten. Ich wollte ein neues 

Leben beginnen und versuchte Arbeit zu bekommen. Aber niemand 

nahm mich und meine Bitte ernst. Ich wußte nicht, wie ich arbeiten 

und was ich arbeiten sollte. Ich glitt immer tiefer und tiefer. Auf einmal 

bekam ich die fixe Idee, daß mein Unglück Gottes Strafe sei, weil ich 

dich und das Kind so herzlos von mir gestoßen hatte. Ich ging zu dem 

ehemaligen Freunde, wo du arbeitetest. Ich wußte selber nicht, was ich 

dort zu tun hätte, wollte nur wissen, was aus dir und dem Kinde 

geworden war. Ich fand aber weder dich noch das Kind, ihr beide waret 

fort, niemand wußte, wohin ... Ich ging weiter und fand immer weniger 

Freunde, die mir etwas geliehen hätten. Es war das schon ein Betteln, 

und als mir niemand mehr ein Obdach und ‚Darlehen' gab und ich älter 

wurde, fing ich an, ganz fremde Leute um etwas Hilfe zu bitten. So 

wurde ich schließlich ein Bettler, der von einem Ort zum anderen 

wanderte, und gutherzige Menschen erlaubten mir, im Stall oder in 

einer Scheune die Nacht zu verbringen. Ich brach mehr und mehr 

zusammen, wurde immer älter, der Hunger überwältigte mich, und 

eines schönen Tages - mir war schon alles gleich - fing ich an, in der 



Einweihung  ( 157 ) 

Stadt auf der Straße zu betteln. Und so geschah es, daß wir einander 

zum Schluß am Bettlerstand wiedergesehen haben.» 

Ich hörte ihm in größter Aufregung zu, denn alles, was er sagte, war 

genau so. Ich wußte von Anfang an, daß mein Mann der alte Bettler 

war, und war erschüttert, daß er sich seines damaligen Lebens bewußt 

wurde. Alles war genau so, wie er sich erinnerte, denn die Köchin 

erzählte mir damals, als ich sie besuchte, daß er seine Erbschaft und 

sein Vermögen verschwendet hatte und daß er mich einmal - viel 

später - im Hof suchte, aber damals war er schon nicht mehr der 

elegante Herr, sondern ein sehr vernachlässigter, in abgewetzten 

Kleidern herumwandernder Landstreicher. Nachdem ich von der Köchin 

weggegangen war, suchte ich den alten Hof wieder auf und fragte 

nach, ob man dort seine Adresse wüßte. Aber es war niemand, der 

wußte, wohin er ging, wo er sich aufhielt. So ging ich weiter und 

gelangte in die Stadt, wo ich ständig blieb. Ich war schon alt und 

konnte nicht mehr weit auf der Landstraße wandern. Ich blieb also und 

bettelte bei der Treppe. Dort erlebten wir das Wiedersehen, und dort 

kamen meine letzte Stunde, meine letzten Augenblicke. Denn als ich 

ihn erkannte und es mir klar wurde, wie das ganze Leben verfehlt war 

und nicht mehr gutgemacht werden konnte, weil es zu spät war ... zu 

spät ... das Kind war verloren und das ganze Leben war zu Ende ... da 

starb ich dort, auf dem Eckstein sitzend, und alles war aus. Meine 

Erinnerung hört dort auf ... 

Wir schauten einander lange Zeit stumm an, wir konnten es schwer 

fassen, daß zwei vernünftigen, modernen Menschen so etwas 

geschehen könne. Das, was wir eben erlebt hatten, kann man weder 

mit verschiedenen Vererbungstheorien noch mit psychologischen 

Theorien erklären. Wir wußten, daß alles wirklich und tatsächlich so 

geschehen war! Das war keine Einbildung! 



Einweihung  ( 158 ) 

Das eben Erlebte erschütterte uns beide tief, bis in unser innerstes 

Wesen. Wir saßen noch lange stumm nebeneinander, unsere Gedanken 

kreisten ruhelos. Dann sagte mein Mann: «Siehst du, ich hatte nie 

daran gedacht, warum ich mich seit meiner Kindheit vom Trinken, von 

Karten - oder anderen Hasardspielen -‚ vom Tanzen und überhaupt von 

jeder Gesellschaft streng zurückhielt. Dabei liegt es in meiner Natur, 

gerne zu trinken, zu tanzen oder mich zu unterhalten. Jetzt ist es mir 

aber klar geworden, daß, als ich damals alles verschwendet hatte und 

im größten Elend lebte, es sich immer tiefer und tiefer in meinem 

Bewußtsein einprägte, daß ich nie mehr spielen, nie mehr trinken, nie 

mehr leichtsinnig sein dürfe. Ich erkannte den Wert des Geldes, von 

welchem ich einfach keine Ahnung hatte. Ich erkannte auch, daß der 

Wert des Menschen dort anfängt, wo er sich selber und seiner Familie 

eine Existenz schaffen kann. Alle diese Erkenntnisse lagen tief in 

meinem Unterbewußtsein, denn ich war damals in dieser Einstellung 

gestorben. Und deshalb wollte ich, in meinem jetzigen Leben, in meiner 

Jugend nur lernen und lernen, diese Einstellung war die Kraft, die mich 

zurückhielt, wenn meine Universitätskameraden sich unterhalten 

gingen. Ich hatte immer Angst, daß, wenn ich tanzen ginge und mich 

ins gesellschaftliche Leben stürzte, etwas Schreckliches mit mir 

geschehen würde. Jetzt ist mir bewußt, daß ich mich vor dem Elend 

fürchtete, welches damals die Folge meines leichtsinnigen Lebens war. 

Die Einstellung, daß ich nie mehr trinken und spielen dürfe, kam aus 

dem Unter bewußten.» 

«Ja», antwortete ich, «und nachdem du damals überhaupt nichts 

gearbeitet hast, bis du jetzt übertrieben fleißig und nur auf Pflicht 

eingestellt.» 

«Freilich. In der zweiten Hälfte meines damaligen Lebens wollte ich 

schon arbeiten; ich hatte aber nichts gelernt, wußte auch nicht, was 

arbeiten heißt. Als ich um Arbeit bat, vertraute mir kein Mensch eine 

Arbeit an, meine Bitte wurde gar nicht ernst genommen. Später, als ich 



Einweihung  ( 159 ) 

schon wie ein Vagabund durch die Welt wanderte, gaben mir fremde 

Leute aus Mitleid Arbeit - Holzhacken, manchmal Wagen aufladen, oder 

ich half bei der Weinlese, ein anderes Mal Teppiche klopfen -‚ und 

während ich so arbeitete, mit ungeschickten, an die Arbeit nicht 

gewöhnten Händen, prägte sich mir der Wunsch ganz tief ein, etwas 

gelernt zu haben, gewandt und kenntnisreich zu sein. Und in diesem 

Leben lernte ich dann alles, alles, was ich nur konnte und werde auch 

bis ans Ende meines Lebens immer lernen!» 

Indem er diese Worte: «bis ans Ende meines Lebens» ausspricht, 

preßte eine eiserne Hand mein Herz zusammen. Wo werden wir, das 

Kind und ich, am Ende seines Lebens sein? Ich wurde starr vor 

Schrecken ... Es ist ein Naturgesetz: Wenn man mit der Hand gegen 

die Wand schlägt, schlägt die Wand zurück, ohne daß sie es will! Nicht 

die Wand schlägt zurück, sondern der eigene Schlag prallt zurück, aber 

den Schlag muß immer dieses Etwas zurückgeben, worauf wir 

geschlagen haben ... Nein, ich wollte diese Vorahnung nicht zu Ende 

denken. Wir werden ihn nicht verlassen ... nicht ... nicht ... nicht! 

Ich dachte dann über den Zusammenhang zwischen meinem vorigen 

und meinem jetzigen Leben nach. Warum dieser Schwachsinn, warum 

dieser nebelhafte Zustand damals, und warum jetzt, ohne Übergang, 

meine heutigen Talente und Fähigkeiten? ... Es gab da keine Erklärung. 

Wir standen noch tagelang unter dem Eindruck des erschütternden 

Erlebnisses, aber dann gingen wir wie sonst mit den Nachbarfreunden 

segeln, mit den Kindern alle zusammen baden, und so verblaßten nach 

und nach unsere Erinnerungen aus dem vorigen Leben. Wir waren 

beide viel zu nüchterne Menschen, um uns mit vergangenen Dingen zu 

beschäftigen. Mein Mann mußte nach einigen Tagen ohnehin verreisen, 

denn sein Urlaub lief ab. Ich blieb mit meinen Geschwistern und den 

Kindern in der Villa allein. 



Einweihung  ( 160 ) 

Die ganze Gegend des großen Sees war vulkanischer Herkunft, und 

wahrscheinlich wirkten diese Ausstrahlungen so stark auf mich, daß ich 

dort sehr häufig Visionen hatte. Ich habe eine nüchterne Natur und 

suche hinter jeder Erscheinung einen natürlichen Grund. Ich glaubte 

nie an Gespenster oder Dämonen, und wenn mir jemand über 

verschiedene nächtliche «Erscheinungen» erzählte, die hier oder dort in 

einem alten Schloß alltäglich sind, so lächelte ich darüber überlegen, 

wie es die unerfahrenen Menschen zu tun pflegen und dachte im 

geheimen, daß die Leute eine starke Phantasie hätten. Am 

allerwenigsten hätte ich mir «eingebildet», daß gerade ich solche 

Erlebnisse haben würde. Es ist übrigens charakteristisch, daß es in 

keinem Falle gelingt, wenn man sich solche Visionen «einbilden» will. 

Eben dann, wenn man ahnungslos an ganz andere Dinge denkt, 

können Visionen plötzlich, vollkommen unerwartet, auftreten. 

Noch im selben Sommer geschah es, als mein Mann nicht mehr bei uns 

war, daß wir uns, wie sonst, nach einem fröhlichen Tage zur Ruhe 

begaben. Ich ging in mein Zimmer, wo mein kleiner Sohn schon tief 

schlief. Ich legte mich auch nieder, und - da es in diesem abgelegenen 

Ort noch keine Elektrizität gab - löschte ich die Kerze und schlief ein. 

Ich weiß nicht, wie lange ich geschlafen hatte, aber plötzlich wachte ich 

auf und wurde auf ein Geräusch aufmerksam: es war, als ob jemand im 

Zimmer herumtasten würde. Ich griff nach den Zündhölzchen und 

zündete rasch die Kerze an ... und im nächsten Augenblick stürzte ich 

mich auf eine Schreckensgestalt, die mein Kind schon im Arme trug, 

um es wegzuschleppen. Es war eine weibliche Gestalt, ähnlich wie man 

die Hexen darstellt, und als ich sie mit dem Licht überraschte, wollte 

sie schon auf einem Strick oder Drahtseil, das von unseren Betten 

durch das Fenster wegführte, hinwegrutschen. Ich stürzte auf sie los, 

packte das Kind und wollte es zurückreißen. Sie ließ nicht los! Ein 

schrecklicher Kampf begann zwischen uns. Die Hexe war schon ein 

Stückchen auf dem Seil hinaufgeglitten - es schien, als ob sie irgendwie 



Einweihung  ( 161 ) 

damit verbunden gewesen wäre, es strömte daraus ein Kraftstrom, der 

ihr Kraft gab -‚ aber sie konnte nicht weiter, weil ich mich an das Kind 

klammerte und es ihr entreißen wollte. Aber auch sie umklammerte das 

Kind und wollte es mir entreißen. Wir zogen das Kind hin und her; 

unterdessen bekam ich das sichere Gefühl, daß sie nur noch eine kurze 

Zeit lang über mein Kind Macht hatte und daß sie ohne das Kind 

hinwegfliegen müsse, wenn sie es innerhalb dieser Zeit nicht in ihre 

Gewalt bringe. So klammerte ich mich mit aller Kraft in verzweifeltem 

Kampf an das Kind, sie versuchte mit ebensolcher Gewalt mich von ihm 

zu trennen, bis sie plötzlich ganz unerwartet das Kind losließ, sich auf 

dem Drahtseil durch das Fenster hinausschwang und draußen in der 

Dunkelheit verschwand ... 

Und ich ...? Ich kniete in meinem Bett, das Kind lag neben mir, friedlich 

in vollkommener Ruhe, schön zugedeckt und schlief fest, die Kerze 

aber brannte auf dem Nachttisch. Hatte ich geträumt? Und vielleicht 

vergessen, die Kerze am Abend, als ich schlafen ging, auszulöschen? 

Aber nein, das Zündhölzchen glühte noch daneben. Ich hatte es also 

jetzt angezündet, und die ganze Szene mußte sich in wenigen 

Augenblicken abgespielt haben. Sonst wäre das Zündhölzchen nicht 

mehr warm gewesen. Ich hatte also nicht geträumt! 

Ich löschte die Kerze wieder aus, legte mich in mein Bett zurück und 

versuchte mein wahnsinnig klopfendes Herz zu beruhigen. Was war 

das? Eine Hexe? Gibt es so etwas? Was ist eine Hexe? Warum malen 

alle Maler überall gleiche Hexen, und woher nehmen sie diese Gestalt? 

Woher stammt es überhaupt, daß es «Hexen» gibt, und warum 

behaupten die Menschen, daß die Hexen auf einem Besenstiel reiten? 

Warum stellt man die Hexen auf der ganzen Erde so dar, wie man sie 

eben darstellt, wenn das nur eine «Vorstellung» wäre? Mit einer 

eisernen, langen, hängenden Nase, mit einem krummen Rücken und 

mit einem Besenstiel in der Hand? Warum zeichnet man sie nicht z.B. 

mit einem Pferdefuß? Ja, den hat der Teufel, antwortet man. So? 



Einweihung  ( 162 ) 

Woher wissen sie es so sicher, daß der Teufel einen Pferdefuß hat und 

die Hexe nicht? Wer hat schon einen Teufel und eine Hexe gesehen? 

Ich habe jetzt eine kleine Ahnung, warum man in ihre Hand einen 

Besen,, stiel zeichnet. Die Hexe, die ich gesehen hatte, hielt in ihrer 

Hand diesen Drahtstrick oder dieses Seil oder was es war, und wie sie 

darauf hinausflog, hätte ich auch leicht denken können, daß sie auf 

einem Besenstiel reite. Ich verstehe, daß einfache Dorfleute, die nichts 

über Kraftströme wissen, denken, daß sie sich an einen Besenstil 

klammert und darauf wegfliegt. Sie war die personifizierte Dienerin des 

«Bösen». Ich wußte es einfach. Sie war Wirklichkeit, Tatsache! Daß die 

ganze Szene eine Projektion, ein Blendwerk war? - Natürlich wußte ich 

das. Aber was verursacht es? Woher, stammt es und warum eben ein 

solches Bild? Für mich war das Wirklichkeit, und das Interessante dabei 

ist, daß alle Leute, die so ein Blendwerk, so eine Projektion oder wie 

wir es auch nennen wollen, es in derselben Form sehen. Woher tragen 

wir alle im Unterbewußten dieses Bild, wenn es aus dem 

Unterbewußtsein stammt? Man könnte darauf antworten, daß ich schon 

Bilder von Hexen gesehen hätte und daß das projizierte Bild daher 

stamme. Aber es stimmt nicht! Denn wenn die Hexe auch sehr ähnlich 

der üblichen Hexengestalt war, sah ich dennoch überrascht, daß sie 

nicht in allen Einzelheiten so war. 

Und woher dieses komische «Seil»? Das sah ich auf keinem der Bilder, 

und es war doch da. Übrigens, über dieses Drahtseil, das bei anderen 

ein Besenstiel ist, hatte ich nach meinen Willensübertragungs-

Experimenten eine ganz eigene Meinung. Es war, nach meiner 

Auffassung, ein Kraftstrom oder vielleicht eben ein - Willensstrom?. 

Aber woher? Und von wein ausgestrahlt? Und wenn man einen 

Kraftstrom als Form sehen kann, ist vielleicht die Form der Hexe auch 

nur eine durch ausgestrahlte Kräfte zusammengeflochtene Form? Und 

was sind wir Menschen: Woher kommt die Form des Menschen? Sind 

wir nicht auch aus verschiedenen Kraftströmen zusammengesetzte 

scheinbare Formen? Was ist «Wirklichkeit»? Nur, was wir mit der Hand 



Einweihung  ( 163 ) 

greifen können? Sind wir Menschen nicht auch nur Projektionen, und 

glauben wir nur, daß wir tatsächlich Formen sind? Sind Liebe, Haß, 

Hoffnung, Verzweiflung, das Gute und das Böse keine Wirklichkeiten? 

Leidet der Mensch, oder wird er glücklich durch diese ungreifbaren, 

unsichtbaren Kräfte, die nicht weniger «tatsächlich» sind als die von 

handgreiflichen «Wirklichkeiten»? Natürlich weiß ich, daß die 

körperliche Form des Kindes - wie man sagt: das «wirkliche» Kind - 

während meines Kampfes mit der Erscheinung ruhig im Bette lag, auch 

bin ich überzeugt, daß der ganze Kampf nur zwischen Kräften und nicht 

zwischen «Körpern» stattgefunden hat, aber ist das deshalb keine 

Wirklichkeit? Vielleicht waren diese Erscheinungen - das Kind und die 

Hexe - viel mehr Wirklichkeit als die materielle Form des Kindes, die im 

Bette lag? Was ist eine materielle Form? Nur die Resultate und die 

Hülle von Kräften, die den materiellen Körper aufbauen. Die Kraft ist 

also die Ursache, der materielle Körper nur die Wirkung. Welche ist 

wichtiger und wirklicher? 

So grübelte ich noch lange über mein Erlebnis nach, das für mich 

vollkommene Wirklichkeit war. Ich hatte ja Beweise dafür, daß ich nicht 

geschlafen hatte. Abgesehen davon, daß man im Schlaf, im Traum, 

auch vollkommene Wirklichkeit erleben kann! 

Einige Tage vergingen, und eines Abends, nachdem alle zu Bett 

gegangen waren und es im Hause allmählich still wurde, legte ich mich 

auch hin. Da es an diesem Tage außerordentlich heiß gewesen und im 

Zimmer immer noch sehr schwül war, ließ ich nicht nur das Fenster 

offen, sondern öffnete auch die Türe meines Zimmers, die auf den 

Vorraum hinausging, so daß ich aus meinem Bette gerade auf die 

Treppe, die zu den Zimmern im oberen Stockwerk führte, sehen 

konnte. 

Ich lag, und wie es meine Gewohnheit war, dachte ich über den ganzen 

vergangenen Tag nach. Was hatte ich gut gemacht, was nicht, was 



Einweihung  ( 164 ) 

hätte ich sagen oder tun und was nicht sagen oder tun sollen. Nachher 

überlegte ich, was wir morgen für die ganze Familie kochen würden, 

denn die Haushaltung war mein Gebiet. Meine Gedanken beschäftigten 

sich also mit vollkommen alltäglichen, langweiligen Dingen. 

Auf einmal wurde ich darauf aufmerksam, daß sich von der 

Eingangstüre her zwei merkwürdige Gestalten näherten und ganz 

langsam an meiner Türe vorbeigehen wollten. Es waren zwei 

lebensgroße menschliche Gestalten, vollkommen schwarz, wie 

Schatten. Sie waren aber nicht plastisch, sondern ich hatte den 

Eindruck, daß sie überhaupt nur darum sichtbar seien, weil sie dort, wo 

sie eben waren, alle Lichtstrahlen verschluckten. Noch anders 

ausgedrückt, sah ich eigentlich nicht diese Wesen selbst, sondern nur 

das Loch, das sie in den Lichtstrahlen bewirkten. Wissenschaftlich 

ausgedrückt, verursachten sie in den Lichtstrahlen eine vollkommene 

Interferenz, und nur darum konnte man sie überhaupt wahrnehmen, 

weil dort, wo sie eben gingen, überhaupt keine Lichtstrahlen mehr 

waren. Sonst, an sich, wären sie unsichtbar gewesen. Es ist schwer, 

einen Ausdruck zu finden, um dieses Phänomen zu beschreiben. Ich 

hatte im selben Augenblick verstanden, warum die Bauern, wenn sie 

über Gespenster oder spukhafte Erscheinungen sprechen, das Wort 

«Schatten» gebrauchen. Tatsächlich waren diese Gestalten «Schatten», 

aber weder geworfene noch Eigenschatten, sondern Gestalten aus 

totaler Lichtlosigkeit. Ich hatte von solcher Schwärze überhaupt keine 

Ahnung gehabt und wußte nicht, daß so etwas existierte. Es fiel mir 

später ein, daß die Astronomen so ein schwarzes Loch - eine völlige 

Lichtlosigkeit - am Himmel kennen. Sie benennen es nach seiner Form: 

den Roßkopf. Sie können es nicht erklären, es handelt sich um eine 

Interferenz in den Lichtstrahlen. Etwas verschluckt, vernichtet das 

Licht, das aus dem Weltraum strahlt, und wir sehen nur einen 

unermeßlich großen Schatten. Genau so beschaffen waren auch diese 

zwei Gestalten, die mit langsamen Schritten sich näherten. Auf ihren 

Schultern trugen sie eine Stange, und an dieser Stange hing etwas 



Einweihung  ( 165 ) 

unbeschreiblich Entsetzliches! Es sah einem Polypen ähnlich, hatte aber 

keine organisch zusammenhängende Form, sondern hing an dieser 

Stange wie ein hingeworfener roher Teig, der sich ständig ausdehnte 

und wieder zusammenzog. Es war etwas unbeschreiblich Ekliges, 

Abstoßendes, wie eine eitrige, grünlich-verfaulte Masse, aus welcher - 

ich wußte es irgendwie - Krankheiten, Unglück, Katastrophen und Tod 

lauerten. Ich wußte, daß dieses Ungeheuer das konzentrierte «Übel» 

selbst war! Es drehte und streckte sich an der Stange mit bewußter 

Bosheit, und mir wurde klar, daß es für sich nach neuen Gelegenheiten 

und Opfern suchte, um seine gefürchtete Macht zu offenbaren. Ich sah, 

wie dieser Zug mit dem Ungeheuer sich in der Richtung auf das 

Zimmer meiner Schwester fortbewegte. Entsetzt wollte ich unbedingt 

verhindern, daß diese satanische Kraftquelle irgend ...! welches 

Unglück verursache. Ich setzte mich im Bett auf und schrie aus allen 

Kräften: «Grete! - Grete!» 

Auf mein Schreien hin verschwanden die zwei Schattengestalten 

augenblicklich, das Ungeheuer schrumpfte in sich zusammen und 

wurde zu einer dem Vollmond ähnlichen grünlich phosphoreszierenden 

Kugel von der ungefähren Größe eines Fußballs, dann rollte sie 

schwebend und hüpfend die Treppe hinauf und mit einer Stimme, mit 

einem höllischen Lachen, welches ich zwar nicht mit meinen Ohren, 

aber irgendwie dennoch vernahm, schrie sie mir spöttisch zu: «Mich 

willst du erwischen, mich? Hi hi hi hi hi!»; dann schlüpfte sie durch das 

offene Fenster und verschwand in der Finsternis ... 

Ich sprang aus meinem Bett und rannte ihr nach, in den Vorraum 

hinaus, um zu sehen, was es denn war. Überall herrschte vollkommene 

Stille! 

Beinahe gleichzeitig mit meinem Hinausrennen öffnete sich oben die 

Zimmertüre meines Bruders, er kam an das Geländer, schaute 

herunter und fragte: «Wer ist dort unten?» 



Einweihung  ( 166 ) 

Ich zündete eine Kerze an und antwortete: «Ich bin es, warum bist du 

herausgekommen?» 

«Ich bin plötzlich aufgewacht, es war mir, als ob sich ein Alpdruck auf 

meine Brust gelegt hätte, und ich hatte das Gefühl, daß etwas 

Schlechtes, eine große Gefahr, im Hause sei. Ich wollte sehen, was los 

sei, und da stehst du schon. Was ist geschehen?» 

Während er sprach, kamen meine beiden Schwestern auch aus ihren 

Zimmern wie auch das Personal, und alles fragte, warum ich geschrien 

hätte. Ich erzählte ihnen alles. Dann untersuchten wir das ganze Haus. 

Die Eingangstüre war geschlossen, alles war an seinem Platz. Da bat 

ich meinen Bruder, er solle versuchen, oben das Fenster zu bewegen, 

ob nicht ein Luftzug das Fenster bewegt und im Fenster sich das Bild 

des Mondes gespiegelt habe. Vielleicht war dies der Grund, daß ich eine 

grünlich phosphoreszierende Kugel sah? Der Mond stand aber auf der 

anderen Seite des Hauses, und es war unmöglich, ein reflektiertes Bild 

vom Bett aus zu sehen. 

Da wir nichts gefunden hatten, blieb uns nichts anderes übrig, als 

wieder schlafen zu gehen. Aber in meinen Ohren klang noch lange das 

höllische Lachen: «Mich willst du erwischen - mich? – Hi hi hi!» 

Nach einigen Tagen klagte mein Söhnchen über Bauchweh. Ich hatte 

das sichere Gefühl, es seien Blinddarmschmerzen. Ich fuhr mit ihm 

noch an demselben Tage in die Hauptstadt und ließ ihn vom Freund 

meines Vaters, der inzwischen ein berühmter Chirurg und Direktor 

eines großen Spitals geworden war, untersuchen. Er stellte tatsächlich 

eine Blinddarmirritation fest, sagte aber, daß wir mit der Operation bis 

zum Herbst warten könnten. So fuhren wir an den See zurück, und das 

Kind spielte noch fröhlich mit seinen kleinen Kameraden, bis wir dann 

im Herbst in die Stadt zurückkehrten. 



Einweihung  ( 167 ) 

Die Zeit, die jetzt folgt, möchte ich am liebsten überspringen, um nicht 

alles in meiner Erinnerung wieder erleben zu müssen. Es ist aber 

notwendig, die Geschehnisse in großen Zügen zu schildern, damit die 

späteren Ereignisse verständlich sind. 

Das Kind wurde operiert, es ging alles in Ordnung. Nach acht Tagen 

durfte es schon heim. Während wir mit meinem Sohn im Spital waren, 

erkrankte das Töchterchen meiner Schwester. Sie hatte ein sehr 

hartnäckiges, eigentümliches Halsweh, und ich sah einmal, als ich bei 

ihr war, daß sie am Hals, unter der Kompresse, einen roten Ausschlag 

hatte. Man dachte, es sei ein Hitzeausschlag von der feuchten 

Kompresse, und er wurde mit Puder behandelt. Am anderen Tag war 

der Ausschlag tatsächlich verschwunden. Als ich mit meinem Sohn aus 

dem Spital nach Hause kam, war die kleine Cousine schon auf, und die 

zwei Kinder freuten sich beide über das glückliche Wiedersehen. Sie 

spielten den ganzen Tag zusammen. Mein Söhnchen gefiel mir aber 

nicht! Es war matt, sehr blaß und unlustig. Mehrere Tage vergingen, 

und anstatt kräftiger zu werden, wurde es immer schwächer und 

deprimierter. Nach einer Woche, als ich seine Temperatur maß, sah ich 

mit Schrecken, daß es nahezu 39 Grad Fieber hatte. Das Kind fing 

bitterlich an zu weinen. Es wurde ihm jeden Moment schlechter, und 

sein Körper war mit rotem Ausschlag bedeckt! Merkwürdigerweise sah 

dieser Ausschlag genau so aus wie damals der Ausschlag auf dem 

Halse der kleinen Cousine. Wir riefen den berühmtesten 

Kinderspezialisten, er untersuchte das Kind, dann frage er, ob in der 

Familie jemand Scharlach gehabt hätte. 

«Nein», antwortete ich, «niemand.» 

«Doch, hat nicht jemand ein hartnäckiges Halsweh gehabt?» 



Einweihung  ( 168 ) 

Der Boden fing an unter meinen Füßen zu schwanken: «Ja», sagte ich, 

«die kleine Cousine litt an einem sehr lang dauernden Halsweh, und sie 

hatte am Hals einen ähnlichen Ausschlag.» 

Der Professor lächelte: «Ja, das war Scharlach. Das 

erholungsbedürftige Kind hatte wenig Widerstandskraft und bekam eine 

sehr starke Infektion. Wir müssen ihn sofort impfen. Werden Sie das 

Kind pflegen?» fragte er mich. 

«Ja.» 

 «Haben Sie Scharlach gehabt?» 

«Nein, aber ich werde es auch jetzt nicht bekommen, weil ich 

überhaupt gegen jede ansteckende Krankheit immun bin.» 

«Ich kann nur dann die Verantwortung auf mich nehmen», sagte der 

Professor, «wenn wir auch Sie impfen.» 

Ich wußte schon aus Erfahrung, daß ich kein Serum vertrage, und ich 

versuchte ihn zu überreden, mich nicht zu impfen. Es war alles 

umsonst, wir beide wurden geimpft mit einem damals ganz neuen, 

noch kaum ausprobierten Serum. Ich fühlte mich wie ein ins 

Schlachthaus geschlepptes Tier, ich mußte bewußt dulden, daß man 

mich vergiftete. 

«Auf meine Verantwortung ...»‚ das klang noch lange in meinen Ohren, 

«es wird Ihnen nicht schaden!» Und als ich später nur ein Haarbreit 

vom Tode, hilflos, vergiftet dalag, hätte ich gerne diesen gutwilligen 

Arzt herbeigerufen, damit er einsehe, daß man manchmal auch den 

Patienten anhören könnte und ihn nicht einfach nur wie eine Nummer 

behandeln sollte. Das Serum war ein langsam wirkendes Gift ... 



Einweihung  ( 169 ) 

Zuerst mußten wir den schrecklichen Kampf um das Leben des Kindes 

durchkämpfen. Sechs lange Wochen saß ich an seinem Bett. Die 

Wirkung des ständig 40°, manchmal 41° hohen Fiebers, dazu die 

Reaktion des Serums waren so stark, daß sein Herz oft versagte. Ein 

junger Arzt kam und wohnte bei uns, damit er jede Minute mit einer 

Einspritzung bereitstehe, um das Herz wieder in Bewegung zu setzen. 

So waren wir zu dritt in der isolierten Wohnung eingesperrt. Wir 

kämpften zusammen um das Leben des Kindes. 

«Mich willst du erwischen? - mich? - Hahaha!» hörte ich die höllische 

Stimme in meinen Ohren, als ich während langer Tage und Nächte das 

Kind in meinen Armen hielt und es nicht hergeben wollte. Von der Hexe 

bekam ich ihn zurück: der Blinddarm war schon draußen. Aber mit dem 

grünlich phosphoreszierenden Ungeheuer ging es nicht so leicht, dieses 

war noch nicht besiegt. 

Mein Söhnchen wurde immer schwächer, das Fieber immer höher. Der 

Professor impfte mit einer neuen Dosis Serum. Während einiger Tage 

hatte das Kind weniger Fieber, aber dann fing auf der linken Seite sein 

Hals an anzuschwellen. Die Ärzte sagten, daß die Infektion sich in einer 

Drüse gelagert habe, und sie beobachteten die Geschwulst, ob man sie 

nicht aufschneiden sollte. Sie wurde von Tag zu Tag größer, so daß das 

Kind seinen Kopf ganz schief hielt. Der Kampf wurde immer heftiger, 

das Fieber stieg noch immer höher, das Kind war in ständigem 

Delirium. Es waren schon fünf Wochen vergangen, und wir schliefen 

kaum ein bis zwei Stunden im Tag. Das Kind warf sich im Bett hin und 

her und beruhigte sich nur dann ein wenig, wenn ich es in meinen 

Armen hielt. Die letzten fünf Tage saß ich ununterbrochen neben 

seinem Bett, hielt sein armes Körperchen ständig in meinen Armen und 

wartete ... hörte seinem schweren Atem zu ... und wartete ... fünf 

unendlich lange Tage und Nächte wartete ich ... 



Einweihung  ( 170 ) 

Nie hätte ich gedacht, daß ein Mensch es so lange ohne Schlaf 

aushalten kann. Fünf Tage und fünf Nächte vergingen, und ich hielt das 

Kind noch immer in meinen Armen. Ich dachte während der langen 

Stunden daran, daß man Mütter oft über die Undankbarkeit ihrer 

Kinder klagen hört: «Darum habe ich ihn gepflegt? - darum habe ich 

mich aufgeopfert und saß an seinem Bett, als er krank war? - usw.», 

und ich stellte fest, daß eine Mutter ihr Kind nicht um des Kindes 

wegen, sondern um ihrer selbst willen pflegt! Es gibt manche Frauen, 

die sich einbilden, gute und aufopfernde Mütter zu sein, weil sie ihre 

Kinder pflegen. Nein! Ich war keine gute Mutter, denn ich pflegte mein 

Kind und tat alles, um sein Leben zu retten, um meinetwillen! Ich 

zitterte, wenn ich an die Möglichkeit dachte, das Kind verlieren zu 

können. Nicht es liebte ich, sondern mich selber und wollte es deshalb 

retten. Es war mir so wichtig, ich war mit ihm so eng verbunden und 

seelisch verwachsen, daß ich nicht einmal den Gedanken ertragen 

konnte, daß es aus meinem Leben verschwinden könnte. Ich saß mit 

dem Kinde in den Armen und war mir dessen vollkommen bewußt, daß 

ich das für mich tat, daß ich das Kind mir erhalten wollte. Ich preßte es 

an mich und versuchte etwas von meiner eigenen Lebenskraft zu 

übertragen, damit es mir erhalten bleibe. Ja, ich wußte, daß aus dem 

Sonnengeflecht des Menschen eine unsichtbare Kraft ausströmt, die - 

wenn der Mensch etwas wirklich will - zu einer riesigen Kraft 

anwachsen kann, die sogar die Anziehungskraft der Erde besiegt. Jetzt 

wollte ich umgekehrt die Anziehungskraft der Erde vermehren, ich 

wollte das Kind hier auf der Erde behalten. Ich saß da mit dem Kinde 

und versuchte alle meine Gedanken darauf zu konzentrieren, daß es 

Kraft bekäme, die schreckliche Krankheit zu besiegen. Doch vermochte 

ich nie, zu Gott darum zu bitten, daß Er mir das Kind erhalte. «Nie sind 

die Dinge schlecht, nur wie du darüber denkst», hörte ich in mir 

Epiktet. Von meinem Standpunkt aus wäre es die größte Katastrophe 

gewesen, das Kind zu verlieren. Aber ich darf persönliche, subjektive 

Dinge nicht von der größten Macht, vom Schöpfer, erbitten, denn Er 

weiß, was und wozu es gut ist, und ich darf nicht von einem 



Einweihung  ( 171 ) 

kurzsichtigen, menschlichen Standpunkt aus das Kind behalten wollen. 

Und das Kind? Für es ist es auch das allerbeste, wenn Gottes Willen 

geschieht, was immer es auch sei. So saß ich mit dem Kinde in meinen 

Armen, mein kleines menschlich-mütterliches «Ich» zitterte um das 

Leben des Kindes, aber ich betete fortdauernd: «Dein Wille geschehe 

... Dein Wille geschehe ...» 

Ich wiederholte es zitternd hundertmal in diesen langen Stunden, 

während mein Körper immer steifer und steifer wurde, bis er schließlich 

anfing zu rebellieren. Ich fühlte meinen Rücken nicht mehr. Ich 

versuchte meine Stellung ganz wenig zu ändern, aber das Kind 

bemerkte es sofort, klammerte sich noch fester an mich und schrie auf: 

«Bleibe, bleibe, halte mich! Wenn du bleibst und mich festhältst, 

verzeihe ich dir alles, alles, was du gegen mich gesündigt hast!» 

Meine Seele erstarrte ... was will das Kind mir verzeihen? 

Ich dachte bisher, daß ich alles getan hätte, was eine Mutter für ihr 

Kind tun kann. Von seiner Geburt an war mir das Kind das erste vor 

allem. Mit allen meinen Gedanken wollte ich es glücklich machen. Was 

hätte es in sich tragen können, was es mir jetzt verzeihen wollte? Wie 

hätte ich mich gegen das Kind versündigen können? 

Ich versuchte es zu fragen: «Mein Kleiner, sei ruhig, ich bleibe bei dir, 

ich halte dich fest. Aber was willst du mir verzeihen?» 

Er antwortete: «Ich weiß es nicht, aber halte mich nur fest, und ich 

verzeihe dir alles ...» 

Ich schaute auf den jungen Arzt, er sagte mir leise: «Er spricht im 

Delirium, beachten Sie seine Worte nicht.» 

«Ja, ja, er spricht im Delirium ...» - aber ich kannte damals die 

menschliche Seele schon nur zu gut, als daß ich nicht hörte, aus 



Einweihung  ( 172 ) 

welcher Tiefe diese Worte des Kindes hervorbrachen. Ich dachte noch 

lange nach, noch lange …. was ich gegen diese menschliche Seele 

gesündigt ... womit ich mich ihm gegenüber schuldig gemacht hätte ... 

Bis mir eines Tages alles, alles klar wurde ... 

Am Abend des fünften Tages, an dem wir das letztemal geschlafen 

hatten, ließ mich das Kind wieder einige Minuten frei. Mit Hilfe des 

Arztes stand ich auf, ich war schon vollkommen steif, und wie ein 

Automat tat ich alles, was notwendig war. Meine Seele belastete aber 

eine solche Finsternis, als ob alle Teufel der Hölle auf uns losgestürzt 

wären. Ich hatte Angst, ich bräche zusammen. Ich wollte mich 

irgendwie stärken, damit ich weiter Kraft fände, alles ertragen zu 

können. In solchen Momenten gibt der Mensch all seinen Hochmut auf 

und streckt seine Hand nach Hilfe aus, wo immer er Hilfe zu bekommen 

hofft. Die Bibel! Da lag das Buch auf dein Nachttisch, und ich griff 

danach wie ein Ertrinkender. Ich öffnete, ohne zu denken, und meine 

Augen fielen auf folgende Worte im Alten Testament: 

«Fürchte dich nicht, deine Feinde schießen ihre unsichtbaren Pfeile nur 

so lange auf euch, als der Herr es ihnen erlaubt. Wenn aber ihre Zeit 

abläuft, werdet ihr von allem Übel befreit.» 

Die Wirkung dieser Worte auf mich war unbeschreiblich. Ich fühlte, als 

ob ein Berg von mir gefallen wäre, ich fühlte nach den sechs Wochen 

entsetzlicher Finsternis endlich Licht ... Licht ... Licht! 

Das Telephon läutete, es war Mutter: «Was ist mit dem Kleinen?» 

«Mutter, das Kind wird gesund!» schrie ich ins Telephon. 

«Hat das Fieber nachgelassen?» 

«Nein, es hat noch immer 40°, aber Gott hat mir eine Botschaft 

geschickt ...«, und ich erzählte ihr, was ich in der Bibel gelesen hatte. 



Einweihung  ( 173 ) 

«Gott gebe es», sagte Mutter. 

Ich mußte den Hörer rasch zurücklegen, denn das Kind schrie nach mir. 

Ich sprang zu ihm, und im nächsten Augenblick öffnete sich die 

schreckliche Geschwulst, die in den letzten Tagen schon so groß war 

wie ein großer Ball, nach innen, in seinen Hals, in seine Mundhöhle, 

und eine eitrige, grünlich verfaulte Masse strömte aus seinem Mund. 

Mir fiel unwillkürlich die grüne Kugel ein ... es war dieselbe Farbe. 

Die Ärzte warteten, bis die Geschwulst nach außen weich würde und 

dann aufgeschnitten werden könnte; sie war aber nach außen immer 

noch ganz hart, und so getrauten sie sich nicht, sie aufzuschneiden. 

Jetzt half sich die Natur selbst und befreite das Kind. Nachher streckte 

es sich aus und fiel ohne Übergang in einen tiefen Schlaf. Es schlief wie 

ein Toter. Wir beobachteten es die ganze Nacht, sein Puls wurde 

kräftiger, sein Atem langsamer, die Stirne war nicht mehr in Schweiß 

gebadet ... es schlief ruhig und friedlich. Wir legten uns auch nieder, 

nach langen, schweren Wochen wieder einmal ins Bett, und ich 

versuchte auch zu schlafen, aber es ging nicht. Meine Nerven hatten 

den Schlaf vergessen. 

Bis am anderen Morgen um elf Uhr schlief das Kind, ohne sich zu 

rühren. Vater rief mich öfters an: «Was ist mit dem Kinde? Schläft es 

noch immer, hat es Puls?» 

«Ja, Vater, es ist fieberlos, es schläft ruhig, und es ist ein gesunder 

Schlaf.» 

Endlich öffnete es seine Augen und bat sofort um Milch. Wie ein 

Schwamm, der alles aufsaugt, trank es vier Glas Milch nacheinander ... 

dann verlangte es nach seinen Spielsachen ... 

Am folgenden Tag war Weihnachten. Mein Mann, meine Eltern und 

meine Geschwister kamen nachmittags zur Türe im Treppenhaus und 



Einweihung  ( 174 ) 

brachten uns einen kleinen Weihnachtsbaum mit einer Menge 

Spielsachen für das Kind. Ich setzte es in einen Lehnstuhl, zog es in 

das mittlere Zimmer, die Familie winkte ihm durch die beiden 

Gitterfenster der Eingangstüre zu. Das Kind war noch unerkennbar 

mager und schwach ... aber es lebte! Wir weinten alle vor Freude. Das 

Übel mußte weichen ... seine Zeit auf der kosmischen Uhr war 

abgelaufen. Ich konnte nicht sprechen, ich hatte das Gefühl, daß ich 

träumte. Ich war die Dankbarkeit selbst: mein Wunsch und Gottes Wille 

waren in diesem Falle identisch ... Er gab mir das Kind zurück! 

Mein Söhnchen erholte sich langsam, der junge Arzt nahm Abschied 

von uns, und es kam der Tag, an dem der Kleine aufstehen durfte. Er 

mußte wieder gehen lernen, aber von Tag zu Tag wurde er kräftiger, 

und nach zwei Monaten konnte er wieder in die Schule gehen. Ich 

konnte auch wieder schlafen und wollte wieder zu meiner 

Bildhauerarbeit. Ich fühlte mich aber so merkwürdig ... als ob ich 

immer ein bißchen betrunken wäre, und die ganze Welt sah ich wie 

durch Wasser. Alles wurde langsam immer verschwommener ... alles 

rutschte weit weg von mir. 

Das Serum, womit man mich geimpft hatte, wurde aus Hengsthormon 

hergestellt. Wie ich nachträglich hörte - und die Zeitungen waren 

damals voll davon -‚ wirkte das neue, kaum ausprobierte Präparat auf 

Frauen wie ein Fremdkörper, wie Gift in ihrem Blut! Die meisten 

geimpften Frauen wurden zuerst nervenkrank, dann versuchte die 

Natur das vergiftete Blut zu beseitigen und sie bekamen unaufhaltsame 

Blutungen. Nichts half, und viele starben, was Massenprozesse zur 

Folge hatte. 

Es wurde mir von Tag zu Tag schlechter. Ich sah die Welt immer mehr 

wie durch Wasser, merkwürdig verschwommen. Ein unbekanntes 

Gefühl überkam mich, ich wurde mir selber fremd. Ich ging gerade, 

dennoch war es mir ständig schwindlig. Dieses sonderbare Gefühl, daß 



Einweihung  ( 175 ) 

ich die Welt nicht durch die Luft, sondern durch irgendeine Flüssigkeit 

sähe, verstärkte sich von Tag zu Tag. 

Eines Tages bekam ich einen Anfall, ich hatte keinen Puls, sondern nur 

noch ein Flattern, ich konnte nicht mehr gehen, nicht mehr essen, nicht 

mehr schlafen, ich lag mit dem Eisbeutel auf meinem Herzen und sah 

die ganze Welt, als ob sie in Wasser schwimmen würde. 

Es würde zu weit führen, zu beschreiben, wie ich litt. Ich wanderte 

durch die verschiedensten Abteilungen der Hölle, während Monaten. 

Im Sommer erholte ich mich etwas, und auf ärztlichen Rat fuhren wir 

wieder alle an den See - vielleicht tat mir die Klimaänderung wohl. Ich 

lag auf der Terrasse der Familienvilla und versuchte, meine tanzenden 

Nerven zu beruhigen und zu beherrschen. Ich sagte mir hundertmal 

und tausendmal: «Ruuuhe ... Ruuuhe ... Ruuuhe». Langsam ging es 

besser, manchmal konnte ich schon in der Nacht schlafen. 

Eines Tages fiel es mir auf, daß mein Sohn nicht wie sonst mit den 

anderen Kindern am Seeufer spielte, sondern um meinen Diwan 

herumschlich und auffallend still war. Ich erschrak im geheimen - er ist 

hoffentlich nicht wieder krank? Ich habe es nicht gerne, wenn Kinder 

auffallend still werden! Ich fragte ihn: 

«Was ist mit dir? Warum spielst du nicht mit den anderen Kindern?» 

Das Kind lehnte sich an die Lehne meines Diwans, schaute mich 

aufmerksam an und antwortete: «Mutti, ist es möglich, daß ich schon 

einmal lebte?» 

Seine Frage überraschte mich sehr. Ich fragte zurück: «Wie kommst du 

auf diese Idee?» 



Einweihung  ( 176 ) 

«Ich war im Garten und sah einen großen schwarzen Käfer. Ich 

stichelte ihn ein bißchen mit einem Stäbchen. Der Käfer legte sich auf 

den Rücken und blieb vollkommen bewegungslos, als ob er gestorben 

wäre. Ich war neugierig, was geschehen würde. Ich behielt ihn im Auge 

und wartete. Es verging lange Zeit, vielleicht eine halbe Stunde, da 

erhob sich der Käfer auf einmal und lief weg. Da hatte ich das feste 

Gefühl, daß ich schon einmal gelebt habe. Es schien nur so, als ob ich 

gestorben wäre, die Menschen dachten, daß ich tot sei, aber dann bin 

ich weitergelaufen wie der Käfer, und ich bin da, ich lebe wieder. Das 

heißt, daß ich überhaupt nicht gestorben war! Und schau, Mutti, ich 

frage auch darum, weil ich jeden Tag in der Frühe, wenn ich aufwache 

und meine Augen noch nicht öffne, zuerst Immer das Gefühl habe, daß 

ich rasch aufspringen und auf die Jagd gehen müsse, um für meine 

Frau und meine Kinder etwas zum Essen zu bringen. Und nur wenn ich 

meine Augen aufmache und in jede Ecke des Zimmers hinaufschaue, 

dann weiß ich wieder, daß ich ein kleiner Knabe und dein Sohn bin. 

Aber Mutti, meine Frau und meine Kinder und alle Leute dort sind nicht 

solche Menschen wie die Menschen hier, sondern sie sind ... sie sind ... 

alle schwarz und ganz nackt», sagte das Kind und lächelte sehr 

verlegen. 

Ich hörte ihm mit immer wachsendem Interesse zu, aber ich wollte 

nicht, daß er meine Überraschung bemerke. Ich ließ ihn ausreden und 

fragte dann: «Du warst also der Vater mehrerer Kinder, aber wo habt 

ihr gewohnt?» 

Da nahm das Kind Papier und Bleistift, und mit sicherer Hand zeichnete 

es eine runde Hütte mit einer ganz eigenartigen Ausleitung für den 

Rauch, die es in diesem Lande nie hätte sehen können; vor der Hütte 

eine nackte Frau, mit langen, hängenden Brüsten. Neben der Hütte gab 

es Wasser mit Wellen und im Hintergrund Palmen. Dann zeigte es mir 

die Zeichnung und erklärte: «Wir wohnten in solchen Hütten, wir 

bauten sie uns selber. Ebenso wie jeder Mensch für sich ein Boot aus 



Einweihung  ( 177 ) 

einem Stück Baumstamm ausgehöhlt und geschnitzt hat. Dort war ein 

großer Fluß, aber man konnte nicht tief hinein wie hier im See, weil im 

Wasser irgendein Ungeheuer lebte, ich erinnere mich nicht, was für 

eins, ich weiß nur, daß dieses den Menschen die Beine abbiß und daß 

wir darum nicht ins Wasser gingen. Siehst du, jetzt sage ich dir, warum 

ich voriges Jahr immer brüllte, wenn du mich ins Wasser führen 

wolltest: ich hatte Angst, daß mir etwas unter dem Wasser die Beine 

abbeißt, und noch heute, wenn ich ins Wasser gehe, fällt mir das ein; 

jetzt weiß ich aber schon, daß hier im Wasser nichts Gefährliches lebt. 

Und erinnerst du dich, Mutti, als wir das vorige Jahr das große 

Familienboot kauften, wollte ich auch sofort rudern. Du aber hast es 

nicht erlauben wollen, weil du sagtest, daß ich zuerst rudern lernen 

müsse. Aber ich wußte, daß ich es kann, weil ich mich mit meinem 

schmalen Baumboot so gut auf dem Wasser bewegen konnte, als ob 

ich damit verwachsen gewesen wäre. Ich konnte sogar in meinem 

Boote sitzend mit dem Boot einen Purzelbaum im Wasser schlagen! 

Dann jammerte ich so lange, bis du böse gesagt hast: Gut, versuch's, 

du wirst sehen, daß du nicht rudern kannst. Dann - erinnerst du dich? - 

waren alle schrecklich erstaunt, daß ich, da ich alle beiden Ruder nicht 

erreichen konnte - meine Arme waren noch zu kurz -‚ nur mit einem 

Ruder auch gleich tadellos rudern konnte, ich konnte sogar das große 

Boot durch andere Boote und zwischen einer Menge Badender sicher 

durchführen. Hja, mit meinem Baumboot - dort, wo ich lebte, konnte 

ich alles machen! Hättest du das gesehen! Und die Bäume waren auch 

nicht so wie hier, sondern dort waren solche Bäume», sagte er und 

zeigte mir die Zeichnung, «und noch andere, ganz andere Pflanzen. 

Schau, da stehe ich und mache Jagd auf einen großen Vogel, da liegt 

mein Hut neben mir.» 

Alles, was er zeichnete, war eine typisch tropische Landschaft, mit 

Palmen und anderen tropischen Pflanzen, die Gestalt, die er selber sein 

sollte, war ein typischer Neger, nur der Hut war mir verdächtig. Er 

schaute genau so aus wie die modernen Herrenfilzhüte. Ich wollte ihn 



Einweihung  ( 178 ) 

aber nicht stören, ich fragte überhaupt sehr vorsichtig, denn ich wollte 

seine Phantasie nicht erwecken. Da er aber nie in seinem Leben nackte 

Frauen gesehen hatte, höchstens als Kunstwerke, diese aber auch 

keine hängenden Brüste haben, so fragte ich: «Warum hast du deiner 

Frau solch lange, hängende, häßliche Brüste gezeichnet?» 

Das Kind schaute mich überrascht an, warum ich so etwas fragte, dann 

antwortete es ohne Zögern, wie ganz selbstverständlich: «Weil sie 

solche hatte! Und das ist nicht häßlich! Sie war sehr schön!» fügte es 

sehr stolz dazu. Diese Antwort überzeugte mich auch davon, daß es 

diese Dinge nicht irgendwo gehört hatte. Es war noch nie im Kino 

gewesen, las keine Bücher über Afrika - woher hätte es dies gehabt, 

daß eine Frau mit langen, hängenden Brüsten schön sei! Unser 

Schönheitsideal ist anders. Ich fragte schließlich: 

«Woran erinnerst du dich als letztes?» 

«Ich war auf der Jagd, und ein Tiger kam. Ich warf meinen Speer nach 

ihm, aber der Tiger starb nicht, sondern sprang mit dem Speer in der 

Brust auf mich los. Dann weiß ich nicht mehr, was geschah.» 

«Gut, das ist alles sehr interessant, und natürlich ist es möglich, daß 

du einmal gelebt hast und alles das tatsächlich geschehen ist. Jetzt bist 

du aber hier. Denke nicht mehr daran, was war, sondern daran, was 

jetzt ist. Mir kannst du alles erzählen, aber vor anderen Leuten sprich 

nicht von deinen Erinnerungen.» 

«Ja, Mutti», sagte das Kind, «das weiß ich ohnehin, weil die 

Erwachsenen denken, wir Kinder sind Idioten, und sie lachen uns 

immer aus. Aber was meinst du, was ist aus meiner Frau und aus 

meinen Kindern geworden? » 



Einweihung  ( 179 ) 

«Das kann ich dir nicht sagen, aber vergiß nicht, daß alles vergeht, nur 

die Liebe bleibt ewig, und so wird euch auch die Liebe in diesem Leben 

wieder zusammenbringen.» 

«Na, dann ist es gut!» sagte das Kind und lief zu den anderen Kindern, 

um weiter zu spielen. Ich nahm seine Zeichnungen und legte sie ins 

Tagebuch, welches ich seit seiner Geburt führte ... 

Ich fragte das Kind nie mehr. Ich wollte nicht, daß seine Phantasie 

geweckt würde, und auch nicht, daß es sich in diese Erinnerungen 

vertiefe. Wozu? Ich wußte, daß es bisher noch keine Bücher über Afrika 

hatte sehen oder lesen können, ich kannte jeden seiner Schritte und 

womit es sich beschäftigte; auch war es auffallend, daß der sonst 

mutige, sogar waghalsige Knabe, wenn wir ihn zum Baden führten, 

ganz verzweifelt dagegen kämpfte, er schrie dabei, als ob man ihn 

töten wollte. Ich hatte ihm erklärt, daß er ruhig kommen könne, es 

geschehe ihm gar nichts; dann ließ er sich von mir ins Wasser 

hineintragen, ich mußte ihm aber versprechen, daß ich auf ihn 

achtgeben und ihn nicht verlassen werde. Aber am anderen Tag wollte 

er wieder nicht allein ins Wasser, und wie ein kleiner Verrückter brüllte 

er und wollte wieder hinaus. Ich mußte ihn wieder auf meinen Armen 

hineintragen. Nach und nach besiegte er seine Angst, und dann war er 

wie eine kleine Ente, er panschte, ruderte und segelte später den 

ganzen Tag auf dem See. 

Als er noch ganz klein war - vier bis fünf Jahre alt - und die beiden 

Kinder - das Töchterchen meiner Schwester und er - zusammen Bilder 

bemalten, malte das kleine Mädchen alle Gesichter rosafarbig, mein 

kleiner Sohn dagegen alle Gesichter ganz dunkelbraun. Wie ich ihm 

damals zeigen wollte, daß er die Gesichter nicht so dunkel färben solle, 

antwortete er nichts, malte aber auch weiterhin schokoladebraune 

Gesichter. 



Einweihung  ( 180 ) 

Wir sprachen nicht mehr über seine Erinnerungen. Hie und da machte 

er eine kleine Bemerkung, aus der ich ersah, daß diese Dinge in ihm 

noch immer lebendig waren. Nach mehreren Jahren geschah es, als er 

zirka dreizehn Jahre alt war, daß einmal ein fremder Herr in den Garten 

kam und mich bat, auf die Landstraße zu kommen, denn mein Sohn sei 

auf einen sehr hohen Pappelbaum ganz hinaufgeklettert, so hoch, daß 

er beim Herunterfallen zu Tode stürzen würde. Ich schaute in die 20 bis 

25 Meter hohen Bäume hinauf, um herauszufinden, auf welchem mein 

Sohn sein könnte. Man konnte nichts sehen. Ich rief hinauf, da schrie 

er zurück, was ich von ihm wünsche. 

«Komm sofort herunter.» 

«Warum?» 

«Jetzt verhandeln wir nicht darüber, komm herunter», rief ich hinauf. 

Er antwortete nichts, wurde aber nach und nach sichtbar, er kletterte 

gewandt, aber vorsichtig, mit vollkommener Sicherheit, wie ein kleiner 

Affe. Endlich sprang er vom letzten Ast herunter und fragte mich mit 

beherrschtem Ärger: «Warum mußte ich herunterkommen?» 

«Weil das vollkommen unvernünftig ist, so hoch hinaufzuklettern. Es is 

unerhört, daß fremde Leute mich aufmerksam machen müssen, was du 

treibst. Wozu sind solch waghalsige Unternehmungen gut? Was machst 

du dort oben?» 

«Ich habe mir dort ein Nest eingerichtet, und ich esse meinen 

gekochten Mais dort, er schmeckt oben viel besser, und ich sehe die 

ganze Gegend so wunderbar. Ich kann alles überschauen.» 

«Tue das nicht mehr. Was hat das für einen Sinn, sich in Lebensgefahr 

zu begeben? Richte dir ein Nest hier unten ein.» 



Einweihung  ( 181 ) 

Das Kind schaute böse vor sich hin und sagte: «Schön, ich soll nicht 

mehr hinaufgehen, weil du das für lebensgefährlich hältst. Ich möchte 

wissen, wer auf mich achtgegeben hat, als ich im Urwald auf noch viel 

höheren Bäumen umherkletterte, um von dort die Tiere zu betrachten! 

Wo warst du damals?» 

«Das weiß ich nicht, wo ich damals war, aber jetzt bin ich da, und du 

mußt gehorchen!» antwortete ich energisch. Er war gar nicht zufrieden, 

aber da ich ihm sonst sehr große Freiheit gab, fand er rasch eine 

andere Beschäftigung, und die Sache war vergessen. 

Später einmal kam er aus der Schule und erzählte sehr aufgebracht: 

«Lächerlich! Der Geistliche will uns einreden, daß der Mensch nur 

einmal lebt. Aber ich weiß, daß man öfters lebt! Ich weiß es! Aber bei 

den Erwachsenen ist es das allerbeste, wenn man nicht redet, sondern 

schweigt!» 

Die Eindrücke dieses Lebens hatten seine Erinnerungen wahrscheinlich 

allmählich aus dem Bewußtsein verdrängt, er sprach lange nicht mehr 

davon. Nur als er ungefähr fünfzehn Jahre alt war, bat er mich, daß wir 

ihm eine große Jazztrommel kaufen sollten. Wir gingen zusammen ins 

größte Musikaliengeschäft, und er wählte die größte Trommel, die 

überhaupt existierte, mit allen Ergänzungen, aus. Es wiederholte sich 

dasselbe Wunder, welches wir mit ihm schon beim Rudern erlebt 

hatten. Als er die Trommel im Hause hatte, nahm er die zwei Schlegel, 

setzte sich neben sie und schlug mit sicherer Hand und mit größter 

Selbstverständlichkeit gleich die schwersten Rhythmen, mit den 

unmöglichsten Synkopen. Er trommelte wie in einer Ekstase, seine 

Augen strahlten, und Tränen rannen über seine Wangen ... er weinte, 

tonlos weinte er dabei ... Er sprach nicht darüber, woher er trommeln 

konnte, nur einmal sagte er mir, als er einen sehr merkwürdigen 

Rhythmus trommelte: «Siehst du, Mutti, so gaben wir einander aus 



Einweihung  ( 182 ) 

riesigen Entfernungen verschiedene Zeichen und Botschaften weiter ... 

und er trommelte wie ein Besessener. 

Dabei wollte er nie Negergeschichten lesen. «Wozu? Ich weiß doch 

besser, wie es dort war, was brauche ich zu wissen, was die weißen 

Menschen darüber denken? Und wenn ich dann richtige Schilderungen 

lese, dann muß ich immer weinen, ob ich will oder nicht ...» 

Er war damals schon erwachsen, aber wenn wir zusammen einen 

Negerfilm sahen - er war damals schon Fliegeroffizier -‚ weinte der alte 

Junge in der Dunkelheit wie ein Kind, er schluchzte, und seine Tränen 

rannen unaufhaltsam über sein Gesicht. 

Wo hat er trommeln gelernt? Wie schwer das ist, habe ich selbst 

erfahren, als ich es versuchte. Wie kommt ein Großstadtkind dazu, sich 

eine Trommel zu wünschen? Und warum weint ein fröhlicher, moderner 

Junge, weil er trommelt oder wenn er Negerfilme sieht? 

Viel später besuchte uns Paul Brunton auf der Rückreise aus Indien. Ich 

erzählte ihm die Erinnerungen meines Sohnes. Er wollte die 

Zeichnungen sehen, und nachdem er sie aufmerksam betrachtet hatte, 

sagte er: «Diese Bauart der Hütten ist typisch für einen Negerstamm in 

Mittelafrika, am Ufer des Zambesi. Er hat alle Einzelheiten vollkommen 

richtig gezeichnet.» 

«Ja, aber dieser Hut ist doch kein Negerhut? Das sieht aus wie ein 

moderner Herrenfilzhut», sagte ich. 

Brunton lächelte: «Nein, Sie irren sich. Das Kind hat recht. Dieser Hui, 

ist eben auch typisch für diesen Stamm, nur ist er nicht aus Filz, 

sondern aus Schilfblättern geflochten. Auch seine Jagdwaffe ist richtig 

gezeichnet. Und das Ungeheuer, das die Beine abbeißt, ist natürlich das 

Krokodil. Dort wimmelt es von Krokodilen. Aber sagen Sie nur, woher 



Einweihung  ( 183 ) 

haben Sie einen Neger als Kind zu sich gezogen?» fragte er zum 

Schluß. 

«Das weiß ich selber nicht ...»‚ antwortete ich auch lächelnd, dann 

sprachen wir über andere Dinge. 

Das geschah aber mehrere Jahre später. Die ersten Erinnerungen 

tauchten auf, als mein Sohn dort am See lange Zeit, ohne sich zu 

bewegen, dem schwarzen Käfer zuschaute. Ohne zu wissen, hat er eine 

indische Methode angewendet, um sich zu konzentrieren. Die indischen 

Yogis wählen einen schwarzen Punkt an der Wand oder eine 

Kristallkugel, und diese fixieren sie. Das Kind tat dasselbe, denn der 

Käfer war wie ein schwarzer Punkt, und der Junge kam wahrscheinlich 

unwillkürlich in eine Trance. Und so erwachte in ihm die Erinnerung an 

sein voriges Leben. 

Der Sommer verging, und mein Zustand besserte sich. Mein 

Bewußtsein wurde wieder klar, ich sah die Welt nicht mehr so 

verschwommen, auch der Brand in meinem Blut hörte auf. Aber als wir 

im Herbst schon zu Hause waren, fingen jene Erscheinungen an, 

welche die meisten Frauen, die mit demselben Serum geimpft worden 

waren, töteten. Ich lag wieder und hatte furchtbare Krämpfe und 

Schmerzen. Ich hätte nie geglaubt, daß ein Mensch solche Qualen, 

ohne zu sterben, aushalten könne. Ich verlor jegliche Kontrolle über 

meinen Körper. Die Nerven waren wie gelähmt, und wenn ich meine 

Hand aufheben wollte, rührte sich die Hand nicht. Es war ein 

fürchterlicher, beängstigender Zustand. Und in den schlaflosen Nächte 

hörte ich eine abstoßende Stimme in meinen brausenden Ohren: «Mich 

willst du erwischen? - Ha-ha-ha ...» 

Die Ärzte hielten wieder ein Konzilium und rieten zu einer Operation. 



Einweihung  ( 184 ) 

Am selben Abend telephonierte ein Schulkamerad meines Mannes, mit  

dem wir sehr befreundet waren, daß er nach langjährigem Aufenthalt in 

Indien eben zurückgekehrt sei. Am nächsten Tag kam er und sah, wie 

es mir ging. 

Er sagte: «Du weißt, daß ich in Indien bei einem großen Meister war 

und mich mit Yoga beschäftigte. Wenn du tun wirst, was ich dir rate, so 

wirst du wieder gesund werden. Lasse dich um keinen Preis operieren.» 

Ich versprach, alles zu tun, was er mir raten würde. 

Da zeigte er mir einige einfache Atemübungen, die ich so halbtot 

daliegend machen konnte, und sagte, daß ich so öfters im Tag, mit 

Bewußtseinslenkung verbunden, üben solle. 

Ich tat alles, was er mir sagte. 

Nach einigen Tagen wurde mir bedeutend besser, die Schmerzen ließen 

nach, und alle anderen Symptome zeigten eine auffallende Änderung 

zum Guten. 

Nach zwei Wochen war ich so weit, daß ich kurz aufstehen durfte. Ich 

wurde wieder ich selbst! Kleinere Störungen blieben noch zurück, aber 

unser Freund zeigte mir weitere Yoga-Übungen, und es ging langsam 

so viel besser, daß ich im Frühjahr für mehrere Monate ans Meer 

fahren durfte. Dieses gesegnete Klima und die Meerbäder, verbunden 

mit den Yoga-Übungen, gaben mir meine Gesundheit zurück. Die 

letzten vier Wochen war auch mein Mann bei mir, und ich erlebte die 

schönste Zeit meines persönlichen Lebens. Nur jener Mensch, der 

einmal hoffnungslos krank war und dann gesund wird, weiß, was das 

bedeutet: wieder gesund zu sein! 

Oh, Du unbekannte Kraft und Macht, die man Gott nennt! Ich danke 

Dir, daß Du mir meine Gesundheit zurückgabst, daß ich der Hölle 



Einweihung  ( 185 ) 

entgehen durfte, daß ich nicht meinen Lieben zur Last fiel und wieder 

ein brauchbarer, arbeitender Mensch wurde! 

Die Sonne schien nie so schön, der Himmel war nie so blau, das Meer 

glitzerte im Sonnenstrahl nie so herrlich wie in jenem Sommer. 

Im Herbst waren wir wieder zu Hause, und ich arbeitete wie früher 

weiter. 

Eines Abends besuchte die ganze Familie das Kino. Es war ein 

WaltDisney-Abend, wir sahen einige Mickey-Mouse-, Pluto-Dog- und 

DonaldDuck-Abenteuer und unterhielten uns herrlich. Auf einmal kam 

ein Streifen, in welchem alle diese Walt-Disney-Figuren ein 

Unternehmen gründeten, um die «Hunted-Houses» von Spuk und 

Gespenstern zu befreien. Sie ließen ein Inserat einrücken. In einem 

alten Schlosse lebten die verschiedenen Gespenster friedlich 

beisammen. Sie trafen sich jede Nacht im großen Rittersaal, wo dann 

das eine, das bequem und gemütlich in einem riesigen Lehnstuhl die 

Zeitung las, das Inserat entdeckte. Es las aufgebracht vor, daß Mickey, 

Pluto, Donald und noch andere eine Unternehmung gegen die 

Gespenster gründeten. Alle wurden sehr aufgeregt darüber, daß jetzt 

nicht einmal die Gespenster mehr in Ruhe leben könnten und 

besprachen, wie sie dieser Unternehmung eine gute Lehre erteilen 

wollten. Das eine rief die Unternehmung an und bestellte ihren Besuch. 

Dann verteilten sie die Rollen; das eine versteckte sich hinter der Türe, 

das andere unter dem Bett, wieder ein anderes stieg in den Spiegel, so 

daß, wenn jemand hineinschaute, er das Gespenst sah statt sich selbst, 

jedes bekam eine Rolle, um Mickey & Co. ordentlich zu erschrecken, so 

daß sie von dieser Unternehmung abstanden. Nachdem sie die Rollen 

verteilt hatten, winkte der Chef der Gespenster, und alle Gespenster 

verschwanden so, daß sie, zusammenschrumpfend, grünlich 

phosphoreszierende Kugeln wurden, die dann schwebend und hüpfend 



Einweihung  ( 186 ) 

in verschiedenen Richtungen wegrollten und verschwanden - und dabei 

höllisch lachten, daß irdische Wesen sie erwischen wollten! 

Ich wurde vor Überraschung steif! Meine jüngere Schwester und mein 

Bruder fingen aber laut zu rufen an: «Schau, schau! Die grüne Kugel 

der: Esther! Na so etwas ...» - sie waren so aufgeregt und schrien so 

laut, daß ich fürchtete, man werde uns noch am Ende aus dem Kino 

schicken. Und wenn sie noch gewußt hätten, daß die ganze Szene, als 

der letzte Gespenster-Chef zusammenschrumpfte und eine grüne Kugel 

wurde, dazu höllisch lachte und weghüpfte, genau, aber haargenau so 

war, wie ich es damals sah! 

Ich war erschüttert. Wie? Auch andere Menschen sahen diese 

Erscheinung? Denn daß Walt Disney diese grüne Kugel tatsächlich 

gesehen hat, sehen mußte! - daran zweifelte ich keine Minute! Woher 

hätte er haargenau eine solche Erscheinung erfinden sollen? Es ist 

ausgeschlossen, daß solche Zufälle vorkommen. Das war aber noch 

nicht alles! 

Nach einigen Wochen bekam ich ein Buch in die Hand: Aram, Magie 

und Mystik. Es war eine große Sammlung authentischer Texte. Als ich 

verschiedene Beispiele nacheinander las, kam ich an eine Stelle, wo 

wörtlich steht: «... wie sollte dieser Jemand durch eine Tür kommen, 

die verschlossen und verriegelt war? In dem Bewußtsein, daß die Tür 

fest verschlossen war, dachte ich: ‚Herein kommt niemand!', wenn 

auch die Klinke niedergedrückt ist und die Tür gekracht hat. Doch was 

war das? Es raschelte schon im Zimmer, es klopfte am Schrank, es 

kam an mein Bett und gab sich durch Klopfen an der Bettstatt kund, es 

ging an dem Bett vorüber und klingelte sehr hell an dem Milchglas der 

auf dem Nachttischchen stehenden Lampe». Und weiter: «Gesehen 

habe ich nichts, ich habe mir aber auch keine Mühe gegeben, etwas 

sehen zu wollen. Nur mein Zimmernachbar will auf einmal auf dem 

Boden meines Zimmers ein Licht in der Größe des Vollmondes gesehen 



Einweihung  ( 187 ) 

haben, denn er habe deutlich wahrgenommen, wie die rollende 

Lichtkugel in der Türöffnung erschienen und hinter der Wand wieder 

verschwunden sei». 

Ich wollte meinen Augen nicht trauen. Schon wieder die 

vollmondähnliche Kugel? Sie scheint keine Seltenheit zu sein, diese 

Lichtkugel. Wie merkwürdig! Wenn man ein bißchen nachdenkt, kann 

man ein analoges Beispiel in der Elektrizität finden: den Kugelblitz. 

Dieser rollt auch in der Luft, es gab Fälle, wo ein Kugelblitz in ein 

Zimmer durch das offene Fenster hineinhüpfte, dann durch das ganze 

Zimmer rollte und durch ein anderes offenes Fenster wieder 

hinausschlüpfte. Solange er seine Kugelform behält, ist keine Gefahr 

vorhanden, aber wenn er aus seiner geschlossenen Kugelform 

heraustritt, dann zerstört er alles, was in seinem Wege liegt. Dann ist 

der Kugelblitz tausendmal gefährlicher als ein gewöhnlicher Blitz. Was 

anderes ist diese grünlich phosphoreszierende Kugel denn, die auch 

katastrophal wirken kann, nur auf einer anderen Ebene als der 

Kugelblitz? 

Eine Überlieferung aus unerforschlich alten Zeiten erzählt uns von 

einem ganz großen Eingeweihten: Hermes Trismegistos, der alle 

Geheimnisse der Erde und des Himmels kannte. Er sagte: «Wie oben, 

so unten, wie unten, so oben.» 

Welch merkwürdige Parallel-Erscheinung: diese grüne Kugel und der 

Kugelblitz! 



 

Morgenrote. Die Ayur-Veden 

Ich arbeitete wieder jeden Tag im Atelier. 

Einmal überfiel mich, während ich arbeitete, plötzlich eine unerträgliche 

Unruhe. Ich hatte auf einmal das Gefühl, daß ich eigentlich nichts tue. 

Die Zeit rast mit Meilenschritten vorbei, ein Tag vergeht wie der 

andere, und ich tue nichts. Nichts? - frage ich mich - wieso nichts? Ich 

arbeite den ganzen Tag, ich studiere und lese eine ganze Bibliothek 

zusammen, wenn ich müde bin, spiele ich Klavier, wieso tue ich nichts? 

Ich dachte an die letzten Jahre und hörte eine Antwort in mir: «Du hast 

nichts getan, gar nichts, um die Leiden anderer zu lindern ... Ehefrau 

sein, Mutter sein, Bildhauerin sein ... alles dies sind private 

Angelegenheiten.» 

Das ist wahr. Aber was hätte ich tun können? Ich wartete während der 

vergangenen Jahre, daß die höheren Kräfte mir einen Befehl geben 

würden, was ich tun solle. Nie habe ich aber die Stimme gehört. Wie 

soll ich wissen, wie und was ich «arbeiten» soll? Wenn ich jetzt, da ich 

das erzähle, zurückdenke, muß ich über das Wesen, das ich damals 

war, lächeln. Wie naiv ist der Mensch, der unwissende Mensch! Wie 

könnte jemand in dem «großen Werk» Mitarbeiter sein, wenn er selbst 

noch nicht an das Ziel gelangt ist? Wenn er mit sich selbst noch nicht 

fertig geworden ist? Aber jeder erwachte Mensch fällt in diese 

Kinderkrankheit, daß er sofort die Menschheit erlösen will, anstatt 

zuerst sich selbst zu erlösen! Die tatsächlichen höheren Kräfte sorgen 

schon dafür, daß ein jeder Neophyt von dieser naiven Auffassung 

geheilt wird. Ich war damals aber noch nicht geheilt und wollte die 

Menschen glücklich machen. Seit meinem Gelübde vergaß ich keine 

Minute, dafür zu leben. Verschiedene Versuchungen kamen, die für 



Einweihung  ( 189 ) 

mich aber keine Versuchungen waren. Es waren Männer genug, die ihre 

Genußsucht befriedigen wollten. Sie sagten, daß sie mich «liebten». Ich 

sah aber klar, daß sie mich, das, was ich in der Wirklichkeit bin, nicht 

einmal bemerkten. Die wollten einfach Körperliebe; wie hätte mich das 

interessiert, nachdem ich einmal in die Falle der Natur hineingeblickt 

hatte? Nicht einmal meiner Eitelkeit wurde mit solchem Begehren 

geschmeichelt. Im Gegenteil: ich fand es erniedrigend, daß die Männer 

immer und immer meinen Körper wollten. 

Ich sprach über die höchste Philosophie; der Mann, der sich als Freund 

gab, war begeistert von meiner «Intelligenz», und bei der ersten 

Gelegenheit wollte er mich - küssen. Wollte er vielleicht meine 

Intelligenz küssen? 

Ein anderer war begeistert von meiner Musikalität; wenn ich in 

Gesellschaft Klavier spielte, sagte er, er sei ein Musikanbeter, küßte 

meine Hand und schaute tief in meine Augen ... aber mit welcher 

Sinnlichkeit! Ach, ich kannte schon solches «Musikanbeten» und lachte 

über ihn. Wie langweilig, wie langweilig! 

Mich zogen tatsächlich die Musik, die Philosophie und Psychologie an, 

alles, was Kunst und Wissenschaft war, aber ich mußte erfahren, daß 

die meisten Philosophen, Psychologen, Astronomen, Wissenschaftler, 

Künstler, wie andere Männer, die Sexualität noch viel interessanter 

fanden! Die Armen! Was bleibt ihnen, wenn sie einmal ihre 

Männlichkeit verlieren? Leere, ihre eigene schreckliche Leere! Und die 

Männer wollten mir beweisen, daß ich mein Leben vergeudete, wenn 

ich die sexuellen Genüsse nicht bei jeder Gelegenheit kosten wollte. 

Wie erniedrigend! Können die Männer nur das Geschlecht sehen? 

Könnten sie nicht einfach über der Stufe des Geschlechtes Menschen 

sein? Wie Kinder, die zusammen spielen, die aber noch des Spieles 

wegen spielen und nicht darum, um ein Spiel um die Sexualität zu 

treiben? 



Einweihung  ( 190 ) 

Viele Menschen machen Musik, treiben Kunst, spielen Theater und 

beschäftigen sich mit Psychologie nur deshalb, um sich ständig neue 

Partner erobern zu können. Die Bibel sagt: «Wenn ihr nicht seid wie die 

Kinder, wahrlich, ich sage euch, kommt ihr nicht ins Himmelreich.» Wie 

tief ich diese wunderbare Wahrheit verstanden habe, als ich die Unruhe 

und Unzufriedenheit der Menschen, die nur für ihre Sexualität leben, 

sehen mußte! Und diese armen, leeren Menschen dachten, als sie 

meine Gleichgültigkeit sahen, daß ich meine Triebe «verdränge» oder 

Komödie spiele. Ich analysierte mich immer sehr streng: nie hatte ich 

einen Gedanken, der mich zu einem Manne gezogen hätte. Ich liebte 

meinen Mann unverändert tief, aber nicht mehr als Frau den Mann, 

sondern wie ein Mensch einen Menschen! Es war mir keine Versuchung, 

war kein Kampf, und es war kein «Sieg» über meine Begierden, denn 

ich begehrte überhaupt keinen Mann. Ich fühlte mich seit dieser Nacht, 

wo ich den Betrug der Körperliebe klar erkannt hatte, nicht mehr als 

Weib. Ich wurde in dieser Nacht ein Mensch, ein Ich, und das Ich 

wünscht keine Sexualität! 

Das «Ich» ist geschlechtslos! Das «Ich» ist keine Ergänzung suchende 

Hälfte von irgend etwas, das «ich» ist an sich ein Ganzes! 

Und wenn sich der Mensch dieser Wahrheit bewußt wird, folgt der 

Körper! 

Ich grübelte über diese Dinge dort in meinem Atelier nach, als ich auf 

einmal genau dasselbe Gefühl bekam wie vor Jahren, als ich mich in 

Gedankenübertragungen übte und einen Gedanken nicht übernehmen 

und befolgen konnte: Etwas bedrückte meine Brust, so daß ich kaum 

atmen konnte. 

Ich legte das Modellierholz weg und konzentrierte mich. Da fühlte ich 

wieder, nach vielen Jahren, das eigentümliche Prickeln in meinem 

ganzen Körper und ich hörte wieder die wohlbekannte Stimme, die 



Einweihung  ( 191 ) 

während so langer Jahre entbehrte, gesegnete Stimme: «Warum 

vernachlässigst du deine geistigen Fähigkeiten?» 

«Wie soll ich sie nicht vernachlässigen? Kann ich etwas tun?» fragte ich 

zurück. 

«Du weißt sehr gut, daß, wenn jemand ein angeborenes Talent für 

Musik, Bildhauerei oder andere Künste hat, es bei weitem noch nicht 

bedeutet, daß er ein Künstler ist. Er muß sein Talent noch zur 

Entfaltung bringen. Das erreicht man nur durch Üben, Üben und immer 

wieder Üben! Talent ohne Fleiß und Fleiß ohne Talent ist keine Kunst. 

Wenn du aber Talent mit Fleiß verbindest, das bedeutet wahre Kunst! 

Du hast Talente, die du einfach liegen läßt: die Fähigkeit, den Geist zu 

offenbaren. Übe, übe, übe ... und du wirst ein Künstler in der 

königlichen Kunst werden, die über allen anderen Künstlern steht: in 

der kunstlosen Kunst!» 

Ich bekam Herzklopfen. Seit Jahren wartete ich auf einen inneren 

Befehl, was ich tun sollte. Ich bekam nie eine Antwort. Es blieb mir 

nichts übrig, als zu arbeiten und meine täglichen Pflichten zu erfüllen, 

die das Schicksal von mir wünschte. Ich lernte Psychologie und 

Bildhauerei. Die zwei Richtungen ergänzten einander so wunderbar. 

Wenn ich Porträts machte, beschäftigte ich mich tief mit der seelischen 

Einstellung meiner Modelle. Alle Menschen waren interessant, und je 

tieferen Einblick ich gewann, desto besser gelangen die Köpfe. Ich 

erkannte, daß ein Porträt und die psychologische Analyse ein und 

dieselbe Arbeit war! Es bedeutete gleichzeitig Seelenberatung, und alle, 

die ich modellierte, blieben auf immer mit mir seelisch verbunden. 

Auch die monumentalen Arbeiten, die großen Kompositionen, 

schenkten mir große Freude. Die Konzentration öffnete mir immer neue 

Türen zu neuen Wahrheiten. Aber in der Tiefe meiner Seele war ich 

traurig, daß ich «die Stimme» nicht mehr hörte. Ich war so trocken wie 

Sägemehl, und ich hatte das Gefühl, daß ich einen Kontakt mit 



Einweihung  ( 192 ) 

irgendeiner aus einer sehr hohen Quelle stammenden Kraft verloren 

habe. 

Und jetzt ist dieser Kontakt wieder da und sagt, daß ich mich in der 

kunstlosen Kunst üben soll. Wie soll ich sie üben? Gibt es überhaupt 

solche Übungen? Ich habe nie darüber etwas gehört ... 

Da hörte ich wieder ganz deutlich die Stimme in mir: «Suche!» 

«Suchen? Wo? und wie?» fragte ich. 

Es kam keine Antwort mehr ... 

An diesem Abend waren wir bei unserem Freund eingeladen, der mir, 

als ich am Sterben war, die Yoga-Übungen und die Bewußtseinslenkung 

zeigte und mich so rettete. 

Wir waren fröhlich, die Männer frischten ihre Schulerinnerungen auf, 

und ich schaute mir seine Bibliothek an. Ich fand ein Buch, das mich 

sehr anzog, und fragte, ob ich es mitnehmen dürfe. 

«Selbstverständlich», sagte er. Ich nahm das Buch heraus und setzte 

mich zu den Männern. Ich bat unseren Freund, uns zu erzählen, wie 

und wo er diese Yoga-Übungen, mit denen er mich geheilt hatte, 

gelernt habe. Er erzählte, daß er einmal in Indien bei einem 

Maharadscha zu einer Tigerjagd eingeladen war. Auf der Jagd scheute 

sein Pferd und warf ihn so unglücklich aus dem Sattel, daß er auf den 

Rücken fiel und nicht mehr aufstehen konnte. Man trug ihn in sein 

Zimmer. Der Maharadscha besuchte ihn und fragte, welchen von 

seinen Ärzten er zu ihm schicken solle, den englischen oder den 

indischen. 

Unser Freund wünschte den englischen. Der verschrieb ihm 

verschiedene Beruhigungsmittel gegen seine Schmerzen und riet ihm, 

ruhig im Bett zu bleiben. Es vergingen Tage und Wochen, und er lag 



Einweihung  ( 193 ) 

noch immer hilflos da, er konnte weder stehen noch sein Genick und 

seinen Rücken bewegen. So vergingen sechs Wochen, aber es ging ihm 

immer schlechter. 

Da besuchte der Maharadscha ihn wieder und sagte: «Sie wünschten 

den englischen Arzt, ich sandte ihn. Er behandelt Sie seit sechs 

Wochen, Ihr Zustand verschlechtert sich jedoch nur. Wenn Sie tun 

würden, was ich Ihnen rate, würden Sie den Rat meines indischen 

Arztes - meines Ayurvedikers - verlangen. Er könnte Ihnen helfen.» 

Unser Freund bat den Maharadscha, seinen Ayurvediker zu ihm zu 

schicken. 

«Was bedeutet das: Ayurvediker?» fragte ich. 

«Das Wort ‚Ayurvediker' bedeutet einen Menschen, der in die 

AyurVeden eingeweiht ist. Veden sind die heiligen Bücher der Inder, die 

höchste Philosophie auf Erden. Die Veden bestehen aus verschiedenen 

Teilen. AyurVeda ist die Wissenschaft von der Gesundheit, sie enthält 

alle Geheimnisse des menschlichen Körpers, der Krankheiten, der 

Heilungen und des Gesundbleibens. Diese Eingeweihten kannten schon 

vor fünf- bis sechstausend Jahren zum Beispiel das Geheimnis und das 

Verfahren, wie man zugrunde-gegangene Körperglieder durch gesunde 

Glieder von Leichen ersetzen kann. Sie haben die unglaublichsten 

Operationen gemacht. Sie konnten ein erblindetes Auge durch ein 

gesundes ersetzen, sie vermochten es bei Menschen wie auch bei 

Tieren, sogar ein ganzes Bein konnten sie ersetzen. Sie wußten auch, 

daß die Ursache der Krankheiten Myriaden von unsichtbaren kleinen 

Lebewesen sind, heute nennt man sie Bakterien, sie wußten aber auch, 

daß ein Hühnchen daraus herausschlüpft. Wenn wir aber das Ei zehn 

Minuten in 100° Wärme legen, dann wird das Ei hart, aber nie ein 

Hühnchen. Genau so ist es mit diesem Goldpräparat. Die mehrwöchige 

gleichmäßige Wärme entwickelt im Gold eine Energie, die dieselbe 



Einweihung  ( 194 ) 

Schwingung hat wie die ‚Lebensenergie'. Diese Energie steht noch weit 

über der Atomenergie. Das Gold entwickelt sich unter der Erde 

während Jahrmillionen durch einen langsamen Prozeß aus der 

gewöhnlichen groben Materie der Erde. Wenn wir diesen Prozeß 

weiterentwickeln, können wir das Gold noch in eine andere Materie 

umwandeln, die mit dieser allerhöchsten Energie geladen ist. Wie man 

ein Stück gewöhnliches Eisen magnetisch machen kann, so kann man 

auch aus dem gewöhnlichen Gold magnetisches oder ‚lebendiges Gold' 

entwickeln. Der Magnetismus des Goldes ist aber eine viel höhere 

Energie als der Magnetismus des Eisens. Er hat dieselbe Schwingung 

wie unsere eigene Lebenskraft, diese Energie ist das Leben selbst und 

wirkt auf alle Lebewesen wie ein Wunder. Der Mensch ist wie ein 

lebendiger Magnet, der mit diesen allerhöchsten Energien geladen ist. 

Wie ein Magnet mit der Zeit seine Ladung verliert, aber wieder 

magnetisch wird, wenn man elektrischen Strom hineinleitet, so kann 

man auch im Menschen diese Energie wieder aufladen. Der Sitz der 

Lebensenergie ist das Rückgrat, das Rückenmark. Bei Ihnen wurde 

dieses allerfeinste Organ verletzt, und die Spannung der Lebensenergie 

fiel sehr stark. Ihr Organismus konnte sich selber nicht in Ordnung 

bringen, da eben die heilenden Zentren verletzt waren. Diese Pillen 

haben Ihre Nervenzentren wieder aufgeladen, die Natur wurde dadurch 

in Gang gesetzt, und jetzt sind Sie wieder gesund. Das ist das ganze 

Geheimnis. Sehen Sie, der Maharadscha ist schon alt, er will aber seine 

männlichen Kräfte noch jeden Tag bei seiner Lieblingsfrau offenbaren. 

Mit der Hilfe dieser Goldpillen gelingt es ihm noch, die Fähigkeit eines 

jungen Mannes zu behalten. Die Natur kann seinen Körper von sich 

selbst aus nicht mehr mit dieser Energie versehen, dieses Präparat 

setzt aber seine Nervenzentren in Bewegung, und das ist genügend, 

um seine sexuellen Organe täglich aufzuladen.» 

Unser Freund fragte den Ayurvediker: «Warum haltet ihr euer Wissen 

so geheim? Warum müssen sie eben ‚Geheimnisse' sein? Warum kann 



Einweihung  ( 195 ) 

die ganze Menschheit den Segen dieses Wissens nicht genießen? 

Warum führen Sie die englischen Ärzte nicht in dieses Wissen ein?» 

Der Ayurvediker schaute eine Weile vor sich hin, dann sagte er: «Um 

dieses Präparat herzustellen, braucht man genau so, wie das Ei die 

Befruchtung des Hahnes braucht, um das Leben aus dem latenten 

Zustand in den aktiven Zustand zu versetzen, eine Kraftquelle, die die 

latenten Kräfte der Goldmoleküle in Aktivität setzt und aus der toten 

Materie des Goldes lebendige Materie schafft. Diese Kraftquelle ist der 

Mensch selbst. Die Zeugungskraft kann man nicht nur durch den 

Körper, sondern auch auf einer anderen Ebene, als Energie, 

offenbaren. Der Hypnotiseur zum Beispiel offenbart seine 

Zeugungskraft auf seiner geistigen Ebene und kann die Seele anderer 

Menschen ebenso durchdringen und dort verschiedene Kräfte aus dem 

latenten Zustand in einen aktiven versetzen, wie sein irdischer Samen 

in einer Zelle das Leben in Bewegung und zur Entfaltung bringt. Um 

einen gewissen Prozeß in verschiedenen Materien, in diesem Falle im 

Golde, in Bewegung zu setzen, braucht der Mensch die Ausstrahlung 

seiner eigenen Lebensenergie. Wenn er aber diese Kraft durch seine 

sexuellen Organe ausgibt, so hat er in sich diejenigen Nervenzentren, 

die eben notwendig sind, um die Lebensenergie in ihrer 

untransformierten Urform auszustrahlen, in latenten Zustand versetzt. 

Diese Nervenzentren öffnen oder schließen sich automatisch. Entweder 

lenkt ein Mann diese Energie in seine sexuellen Organe oder in seine 

höheren Nervenzentren. Aber gleichzeitig kann er seine Lebensenergie 

nicht in beide Organe lenken! Sie werden verstehen, daß, wenn ein 

Vater seinen Sohn in diese Wissenschaft einweiht, der Sohn mit dem 

Eid des Schweigens auch den Eid der vollkommenen Enthaltsamkeit 

ablegen muß. Darum bekommt der Sohn auch erst dann seine 

Einweihung, wenn er schon verheiratet ist und mehrere Söhne hat, um 

die Kette nicht zu unterbrechen. Zeigen Sie mir einen westlichen Arzt, 

der dieses Wissens wegen in vollkommener Enthaltsamkeit leben 

würde! Unseren Erfahrungen nach will die Mehrheit eurer Ärzte im 



Einweihung  ( 196 ) 

Gegenteil mit ihrem Wissen so viel Geld als möglich verdienen, um ihre 

niedrigen Triebe ausleben und befriedigen zu können. Viele waren 

schon bei uns und wollten unsere Geheimnisse mit verschiedenen 

Mitteln aus uns herauslocken. Wir sahen, daß sie mit diesen 

Geheimnissen Vermögen verdienen wollten oder mit unseren 

herausgelockten Geheimnissen ihre Eitelkeit befriedigen und selber 

berühmt sein wollten. Wir schwiegen. Es sind traurige Tatsachen, daß 

die fremde Macht mehrere unserer Ayurvediker, die ihre Geheimnisse 

nicht verraten wollten, quälen ließ. Seitdem finden die Fremden keinen 

eingeweihten Ayurvediker mehr. Keiner wird anerkennen, daß er etwas 

wisse. Wir wurden gezwungen, Masken zu tragen und ‚geheimnisvolle 

Orientalen' zu werden. Wir mußten ein sehr hohes Lehrgeld bezahlen. 

Aber so viel verrate ich Ihnen: es gab auch während der vielen Jahre 

fremde Ärzte, wertvolle, wahre Menschen, die unser Geheimnis aus 

Helferswillen wissen wollten, die bereit waren, den Eid der 

Brahmacharya (Enthaltsamkeit) abzulegen. Diese haben die 

Einweihung erhalten und arbeiten mit uns. Sie verschweigen aber ihr 

Wissen ebenso wie wir. Wenn die Menschheit sich so weit entwickelt 

haben wird, daß die Mehrzahl der Ärzte sich bereit erklärt, ihre 

sexuellen Lüste aufzugeben, um heilen zu können, von dem Moment an 

werden die eingeweihten Ayurvediker ihnen ihre Wahrheiten und 

Geheimnisse enthüllen. Aber vorläufig sind die westlichen Menschen 

daran, jede ihrer Entdeckungen dazu auszunützen, um einander zu 

schädigen. Schauen Sie, was haben sie aus der Erfindung des 

Dynamits, des Flugzeugs gemacht? Neue Waffen! Was würden sie 

machen, wenn sie das Geheimnis der kosmischen Energie und der noch 

höheren Lebensenergie kennenlernen würden? ... Neue Gelegenheiten, 

einander auszurotten und noch mehr Geld zu verdienen! Krieg ist 

Geschäft! Und wozu dieses Geschäft? Wozu noch mehr und immer 

mehr Geld? Um ihre Lüste zu steigern, noch tiefer in die sexuellen 

Freuden und Perversitäten hinein zu tauchen. Sie fragen, warum wir 

unsere Geheimnisse nicht verraten! Die fremden Ärzte wollen das gar 

nicht! Wenn sie hören, daß sie dafür ihre Lüste hingeben müßten, sind 



Einweihung  ( 197 ) 

sie nicht mehr interessiert. Sie glauben gar nicht, daß sie um diesen 

billigen Preis das Geheimnis des ganzen Lebens erhalten würden. Es ist 

viel leichter, ohne einen einzigen Versuch zu machen, die Orientalen zu 

verspotten und auszulachen. Die meisten Fremden denken, daß das 

höchste Gluck auf Erden die Befriedigung der sexuellen Triebe ist. Wie 

wollen sie die ungeheure Kraft, die ein vergeistigter Mensch besitzt, 

kennenlernen, wenn sie nie versuchen, diese zu erlangen? Diese Kraft 

kann man weder mit Geld noch mit Macht erwerben. Der Preis ist 

Entsagung! Der Mensch aber, der diesen Preis dafür zahlte, entdeckt 

nachher, daß er eben keine Entsagung ausübte, denn er hat um das 

sterbliche das unsterbliche, um das vergängliche das unvergängliche 

Glück gefunden. Einen besseren Tausch kann kein Mensch machen! 

Aber wir diskutieren darüber nicht. Diese Geheimnisse kann man nicht 

mit dem Verstand erfassen. Den Geist kann man nicht verstehen, nur 

erleben, Geist kann man nur sein! Wir lassen die Fremden auf dem 

Wege des Verstandes weitergehen. Sie haben schon viel erreicht und 

werden auch noch mehr erreichen. Aber die ‚letzten Wahrheiten' 

bleiben vor dem Verstandesmenschen - der die Seligkeit des reinen 

Seins, zu welchem der Weg der Entsagung führt, nie kennengelernt - 

verborgen. Sie haben aus dem orientalischen Yogi eine Witzblattfigur 

gemacht. Ist es ein Wunder, daß die Eingeweihten ihre Geheimnisse 

nicht preisgeben, sondern sich zurückziehen und für den westlichen 

Menschen unerreichbar bleiben? 

Ihnen habe ich deshalb so viel gesagt, weil ich sehe, daß Sie nicht aus 

Neugierde, sondern aus tiefem seelischem Wunsch unsere 

Wissenschaften studieren wollen. Sie suchen die Wahrheit, Sie suchen 

Gott! Solchen Menschen zu helfen sind wir bereit. Ich gebe Ihnen einen 

Rat: Wenn Sie schneller vorwärtskommen wollen, wenn Sie in die 

Geheimnisse des menschlichen Wesens und Lebens tiefer eindringen 

wollen, üben Sie Yoga!» 



Einweihung  ( 198 ) 

Er erklärte mir, daß die Orientalen viele Jahrtausende hindurch 

verschiedene Methoden entdeckt und vervollkommnet haben, durch 

welche der Mensch das Ziel, das selbst der unbewußteste und 

unwissendste Mensch als Sehnsucht nach Glück in sich trägt und kennt, 

erreichen kann! Die Erfüllung, die Erlösung, die Seligkeit - oder wie die 

Orientalen sie nennen: Nirvana - kann der Mensch schon hier auf Erden 

erreichen. Die Türe steht jedem Menschen offen, wenn er dazu den 

Schlüssel findet. 

Dieser Schlüssel ist Yoga! 

Der Ayurvediker erklärte weiter, daß jede mit Konzentration 

verbundene Handlung eigentlich schon Yoga ist, denn die einzige 

Möglichkeit, das große Ziel zu erreichen, ist das Sich-Konzentrieren. 

Yoga lehrt uns aber die durch Jahrtausende vervollkommneten, 

kristallisierten Methoden, wie man sich systematisch konzentrieren und 

wie man die Konzentration systematisch steigern kann. Es gibt 

verschiedene Yoga-Wege: körperliche, seelische und geistige 

Konzentrationsübungen. Mit diesen Übungen entwickeln sich die 

höchsten Fähigkeiten des Menschen, es öffnen sich seine geistigen 

Augen, seine geistigen Ohren, er wird Herr über sich selbst und damit 

über die schöpferischen und Schicksalskräfte. Es öffnet sich dem 

Menschen der Weg zur Seligkeit, man kann es auch so ausdrücken: der 

Weg zur Selbstverwirklichung - zu Gott! Der höchste, aber schwerste 

Yoga-Weg ist Radscha-Yoga. Radscha bedeutet «König». Wir können 

also diesen Yoga-Weg wörtlich übersetzt als den «königlichen Yoga» 

nennen. Es ist der kürzeste, aber der holprige und steile Weg, den auch 

Christus in der Bibel lehrt. Mit Geduld und Ausdauer gelangt man aber 

zum Ziel. 

Unser Freund erzählte weiter: «Der Ayurvediker zeigte mir die 

Grundübungen des Yoga, die ich dir auch zeigte. Später gab er mir 

Anweisungen, wie ich zu einem der größten lebenden Yogis kommen 



Einweihung  ( 199 ) 

könne. Ich ging auch zu ihm. Er war ein über achtzig Jahre alter Mann, 

der aber nicht älter aussah als ein zirka Vierzigjähriger. Er war ein 

Hatha-Yogi. Diese kennen alle Geheimnisse des Körpers. Sie können 

ihren Körper nach Belieben mehrere Jahrhunderte lang in einem 

ständig und vollkommen gesunden Zustand erhalten. Die Inder 

behaupten, daß in den Bergen noch heute Yogis leben, die sieben- bis 

achthundert Jahre alt sind.» 

Mein Mann fing an zu lachen: «Aber geh! Siebenhundert Jahre alt sein? 

Wäre gar nicht schlecht. Aber leider bist du dann aus deinem Traum 

erwacht, nicht wahr?» 

«Siehst du», antwortete unser Freund ganz ernst, «du bist auch ein 

echter ‚West-Mensch'. Weil du von manchen Dingen noch nicht gehört 

hast, bedeutet es noch lange nicht, daß sie auch nicht existieren. Die 

Orientalen wissen vom Geheimnis des Menschen viel mehr als wir im 

Westen, aber sie lernten schweigen. Die ersten westlichen Eindringlinge 

haben alles getan, um die Orientalen zum Schweigen zu bringen. Sie 

können ihre Geheimnisse noch heute gut verbergen. Ich habe in Indien 

solche Dinge erfahren, daß ich mit dem höhnischen Lachen sehr 

vorsichtig wurde.» 

«Gut, gut», sagte mein Mann, «ich fühle auch, daß es eine Möglichkeit, 

länger zu leben, geben muß, wenn wir bedenken, daß auch hier im 

Westen das menschliche Leben ständig verlängert wird, obschon wir 

alles tun, um unser Leben mit Nikotin, Alkohol und mit unvernünftiger 

Lebensweise zu verkürzen. Vor 50 bis 60 Jahren war das 

Durchschnittsalter des Menschen noch 35 Jahre, und in kurzer Zeit hat 

es sich auf 60 Jahre erhöht. Man kann darüber nachdenken, wo die 

Grenze ist! Die ärztliche Wissenschaft eilt mit Meilenschritten vorwärts, 

wer weiß, wohin wir noch gelangen können?» 



Einweihung  ( 200 ) 

«Nun, siehst du, deine wirkliche Überzeugung ist überhaupt nicht 

spöttisch. Aber hier im Westen wagen wir nicht, zu unserer Auffassung 

zu stehen, weil es hier nicht vornehm ist, über Dinge, die wir nicht 

kennen, ohne überlegenen Spott zu sprechen. Alle Achtung vor dem 

Wissen unserer Wissenschaftler, aber sie tun, als ob sie alle 

Geheimnisse des Lebens kennen würden, dabei sind sie dem Tod 

gegenüber vollkommen unwissend. Die Orientalen haben das 

Geheimnis des Lebens und des Todes enträtselt, haben aber der 

spöttischen Einstellung des Westens gegenüber nur eine Waffe: das 

Schweigen. Kein Wunder. Nur ein Beispiel: Ein Inder zeigte mir einen 

Zigarettenlöscher. Es war eine kleine Buddhafigur im Lotussitz, eine 

profane Bazarware. Er sagte: Ein Orientale würde nie Christus dazu 

gebrauchen, um aus seiner Gestalt einen Zigarettenlöscher zu 

fabrizieren, denn wir stehen mit Ehrfurcht auch vor den 

Gottesdarstellungen anderer Glaubensbekenntnisse. Wir wissen, daß 

hinter den verschiedenen Gottesbildern derselbe einzige Gott steht, 

und stellte den Buddha-Zigarettenlöscher zärtlich auf seinen Hausaltar. 

Ich war, als Westler, tief beschämt. Und ich bin wirklich neugierig, 

wann der Westen zur Einsicht erwachen wird, die Orientalen nicht 

ständig durch solche Geschmack-, Takt- und Rücksichtslosigkeiten zu 

beleidigen. Denke nur an die verschiedenen Filme über den Orient. Die 

Orientalen sehen diese Stücke auch an, und glaube mir, daß sie 

darüber ihre Meinung haben. Sie schweigen aber ...» 

Ich fragte unseren Freund: «Gibt es Bücher über Yoga?» 

«Das schönste und heiligste Buch der Inder ist die Bhagavad Gita. Da 

kannst du die schönste Beschreibung des geistigen Weges zur 

Selbstverwirklichung durch Radscha-Yoga lesen. Das würde ich dir 

empfehlen.» 

Ich hatte genug gehört. 



Einweihung  ( 201 ) 

Noch am selben Abend wollte ich das Buch, das ich mitgenommen habe 

zu lesen anfangen. Ich legte mich bequem ins Bett, nahm das 

eingepackte Buch und öffnete es. 

Da sah ich zu meiner Überraschung, daß es nicht das gewählte Buch 

war! Ich drehte es um und schaute den Rückentitel an. Wie 

merkwürdig: Ich las doch dort den Titel und erinnerte mich jetzt noch, 

daß ich jenes Buch herausgezogen hatte. Hätte ich dennoch 

danebengegriffen? Es schien so zu sein. Aber wenn dieses Buch schon 

einmal hier war, wollte ich es wenigstens anschauen. Es weckte sofort 

mein Interesse. Von außen glich es einem modernen Buch, 

wahrscheinlich hatte man es vor kurzer Zeit einbinden lassen, aber 

innen befand sich eine sehr, sehr alte Handschrift. Das Papier war 

schon ganz braun geworden, voller Spuren von Bücherwürmern. Die 

tiefschwarze Tinte wie auch die Schrift verrieten, daß es aus alter Zeit 

stamme. Ich fing an, es zu lesen. Je mehr ich las, desto mehr steigerte 

sich meine Überraschung, bis ich so aufgeregt wurde, daß ich mit 

zitternden Händen kaum weiterblättern konnte. 

Das Manuskript sprach von einem Orden, der so alt sei wie die Erde 

selbst. Dieser Orden ist eine geheime, rein geistige Einheit, ohne jede 

äußere, sichtbare «Mitgliedschaft». Es werden ständig Neophyten 

aufgenommen, die sich selber - ohne etwas über diesen Orden zu 

wissen - melden. Die «Meldung» besteht darin, daß ein Mensch den 

Entwicklungsgrad erreicht, da er seine eigene Persönlichkeit 

vollkommen aufgibt und sein ganzes Leben der Linderung der Leiden 

anderer widmet. Wenn in einem Menschen dieser Entschluß 

herangereift ist, tritt ein Mitglied dieses geheimen Ordens mit ihm in 

geistigen Kontakt, besser gesagt, der Mensch, der so weit gekommen 

ist, daß er seine Person aufgibt und zur universellen Liebe gelangt, hat 

jenen Entwicklungsgrad erreicht, womit er sich von selbst in die 

Schwingungen im Stromkreis dieser geistigen Bruderschaft einschaltet. 

So hört er in seinem Innern die Stimme des geistigen Führers, der ihn 



Einweihung  ( 202 ) 

zuerst warnt und auf die Schwierigkeiten, Gefahren und Folgen dieses 

Entschlusses aufmerksam macht. Wenn er auf seinem Entschluß 

dennoch beharrt, so nimmt ihn dieser «Orden», welcher der 

Menschheit hilft, aus dem Chaos emporzusteigen, auf. Zuerst, ohne 

daß er es weiß, auf Probezeit. Diese Probezeit fängt gleich damit an, 

daß der Neophyt sieben fahre vollkommen allein gelassen wird. Er 

findet während dieser sieben Jahre keinen Kontakt mit dem Orden, 

wenn er auch noch so sucht. Aber die verschiedenen Prüfungen, die er 

bestehen muß, kommen nacheinander. Er muß die sieben Prüfungen in 

den menschlichen Tugenden bestehen. Es sind: frei werden von 

Sinnlichkeit, Beeinflußbarkeit, Eitelkeit, Ärger, Habgier, Neid, 

Empfindlichkeit. Wenn er trotz seiner vollkommenen Verlassenheit die 

Prüfungen bestanden hat und weiter bei seinem Entschluß verharrt, ist 

er zur Mitarbeit reif und wird endgültig aufgenommen. Das erfährt er 

durch einen scheinbaren «Zufall» noch an demselben Tag. Von nun an 

bekommt er eine eingehende Schulung und gleichzeitig auch schon 

Aufgaben. Diese Aufgaben sind zuerst leicht, und in dem Maße, wie er 

diese löst, werden sie immer schwerer und noch schwerer. Die 

Aufgaben sind sehr verschieden. Es gibt Neophyten, die im 

Verborgenen arbeiten und solche, die vor die Öffentlichkeit treten 

müssen. Es kann vorkommen, daß sie einmal als Bettler umhergehen, 

ein anderes Mal als sehr reiche Leute ihre Pflicht erfüllen. Manchmal 

arbeiten sie vielleicht als Assistenten bei einem berühmten Entdecker, 

manchmal betätigen sie sich als Redner oder als Schriftsteller. Manche 

besitzen große weltliche Macht, andere wieder befinden sich eventuell 

als bescheidene Arbeiter in der Werkstatt einer riesigen Fabrik. Es kann 

vorkommen, daß zwei Mitglieder des Ordens scheinbar gegeneinander 

arbeiten. Sie dürfen aber mit keiner Miene verraten, daß sie 

zusammengehören, daß sie miteinander in Kontakt stehen. Manchmal 

werden sie gefeiert und genießen die größte Popularität, ein anderes 

Mal leben sie im größten Elend und müssen vielleicht Demütigungen 

und Erniedrigungen ertragen. Sie müssen alle Aufgaben und alle Rollen 

vollkommen losgelöst, vollkommen unpersönlich, einfach als Diener am 



Einweihung  ( 203 ) 

großen Werk durchführen. Dabei haben sie aber für jede ihrer Taten 

die ganze Verantwortung zu tragen! Sie bekommen die Aufgaben, aber 

auf welche Art sie diese bewältigen, müssen sie selber, im Bewußtsein 

der Verantwortung ihrer Taten, entscheiden. Je höher sie steigen, 

desto größer wird ihre Verantwortung. Derjenige, der für seine Taten 

und für seine Arbeit nicht selbst die Verantwortung trägt, sondern die 

Verantwortung für seine Handlungen auf ein Mitglied des Ordens 

schiebt, derjenige, der seine Arbeit nicht als seine eigene, persönlich 

gewollte Arbeit anerkennt, sondern seinen Handlungen den Anschein 

gibt, als ob er im Auftrage des Ordens oder als mediales Werkzeug 

eines Ordensmitgliedes handeln würde, der ist ein Verräter und verliert 

im selben Augenblick allen Kontakt mit dem Orden. Davon aber, daß er 

aus der Einheit herausgefallen ist, erfährt er nichts, und es kann 

vorkommen, daß er noch jahrelang des Glaubens ist, ein Mitarbeiter zu 

sein. Solche werden vom Orden dazu gebraucht, andere Menschen zu 

prüfen, ob sie die falschen Propheten anerkennen und ihnen folgen 

oder ob sie im selbständigen Denken und im Unterscheidungsvermögen 

schon so weit fortgeschritten sind, daß sie jedes Wort, das sie hören, 

prüfen und erst nachher annehmen. Diejenigen, die den falschen 

Propheten folgen, sind noch blind, die sich durch einen Blinden führen 

lassen. Sie fallen beide in die Grube. Als Mitglieder des Ordens werden 

nur vollkommen selbständige, unbeeinflußbare Menschen 

aufgenommen, solche, die nicht aus Folgsamkeit, weil sie dafür einen 

Lohn erwarten und ins Himmelreich kommen wollen, oder aus Feigheit, 

weil sie die Strafe fürchten und nicht in die Hölle kommen wollen, das 

Gute tun oder das Böse nicht tun, also nur jene, die immer, in Leben 

und Tod, ihrer eigenen tiefsten Überzeugung folgen und danach 

handeln! Denn: Das Wort des Ordens hören die Mitglieder in ihrem 

Herzen als ihre eigene, tiefste Überzeugung! 

Ich las diese Zeilen mit immer wachsender Aufregung. Mit den 

irdischen Freuden abrechnen? Oh diese Nacht, da ich im Bette so 

verzweifelt schluchzte! ... Kann man noch mehr mit allem abrechnen? 



Einweihung  ( 204 ) 

«Die Leiden anderer lindern» wollen? Nur Gott weiß, wie ernst damals 

in meinem Zimmer, wo ich über die entsetzlichen Leiden der 

Geisteskranken und über die allgemeinen, unaufhörlichen Schmerzen 

aller Erdenbewohner nachgrübelte, mein Gelübde war! Die Warnungen, 

die ich damals laut hörte, und die schreckliche Verlassenheit, das 

verzweifelte Gefühl des totalen Alleingebliebenseins während langer 

Jahre! Wieviel Jahre waren eigentlich seither vergangen? Genau sieben 

Jahre! Ja, genau! Und heute dieser Zufall mit dem Buch ... Zufall? 

Nein! Es war eine Botschaft ... eine Botschaft! 

Ich war tief erschüttert! Wie immer fragte ich auch jetzt meinen 

Verstand, was er zu alldem sage, denn ich gab die Kontrolle durch 

meinen Verstand nie auf. Aber was hätte mein Verstand jetzt sagen 

können? Ich wußte ja am besten, daß alles so war. Was hätte mein 

Verstand tun können, als die Tatsachen einfach anzuerkennen und zu 

bestätigen? Auch der skeptischste Verstand mußte vor so vielen 

zusammenspielenden Zufällen Verstummen! Nein, ich konnte nicht 

zweifeln: Ich wurde aufgenommen! 

Ich fühlte ein unaussprechliches Glücksgefühl und eine Dankbarkeit, ich 

spürte die Gnade Gottes, einen Segen über mir, eine tiefe Feierlichkeit 

und eine tiefe Demut. 

In diesem Zustand blieb ich seither. 



 

Es ward Licht 

 

Es war auffallend, daß von dieser Zeit an allmählich immer mehr und 

mehr Menschen - Männer und Frauen, Alte und Junge - zu mir kamen, 

um Rat zu erbitten, wie sie den Weg zum Glück finden könnten. Immer 

mehr «Suchende», die Hilfe von mir verlangten. Ich fühlte mich aber 

selber noch immer in der größten Finsternis. Wie sollte ich andern 

helfen? Wie sollte ich die vielen Wunden, welche die Menschen in ihren 

Seelen trugen, heilen, wenn ich selbst das Rätsel des Lebens und des 

Todes noch nicht gelöst hatte? 

Das allerwichtigste war, daß ich meiner eigenen Finsternis entrann. Ich 

«suchte», wie es mir die innere Stimme riet, und versuchte, durch gute 

Bücher vorwärtszukommen. Ich fand ein Buch, das die streng 

geheimen Übungen des Radscha-Yoga, das heißt: den Weg zum Selbst, 

beschrieb. Ich wollte mit diesen Übungen sofort anfangen, denn so weit 

war ich schon, daß ich wußte, lesen ist nur notwendig, um zu wissen, 

was man zu tun hat! Wenn man zum Ziel - zum Selbst - gelangen will, 

muß man verwirklichen! 

Ich wollte die Wirklichkeit, nicht nur schöne Beschreibungen und 

Theorien. Der geistige Yoga verlangt aber strengste Askese. 

Ich sprach mit meinem Mann. Er war stets mein bester Freund und 

wußte, daß die Antwort auf die drei großen Fragen: Woher, Wohin, 

Warum, für mich Lebensfragen waren. Er gab zu meinen asketischen 

Übungen seine Einwilligung. 



Einweihung  ( 206 ) 

Mein Vater hatte für die Familie ein Gut in den Bergen gekauft. Dort im 

Walde hatten wir ein Waldhaus, und ich bezog es jetzt auf lange Zeit 

ganz allein. Mein Sohn war zu jener Zeit Schüler in einem Institut und 

kam nur für die Ferien nach Hause. Mein Mann war damals fortdauernd 

auf Reisen und sah mich nur an den Wochenenden. 

Von einer großen Terrasse hatte man eine prachtvolle Aussicht in das 

Tal. Man sah sozusagen in die Unendlichkeit hinein, denn hier fing die 

riesige Tiefebene des Landes an. Zu Füßen des Berges floß langsam 

und majestätisch der gewaltige Strom, und jenseits, am anderen Ufer, 

liefen die Landstraßen wie das Adernetz eines mächtigen Körpers, die 

fahrenden Autos glichen winzigen Zellen im großen Blutstrom. Alles 

war winzig klein, die Dörfer mit winzigen Häuschen und die kleinen, 

fleißigen Menschenameisen. 

 
Der göttliche Horus 

Das schöpferische Prinzip 

durchquert wie der Falke Horus 

den Raum und schafft Welten.  

 

In ihm ist das Gesetz Gottes 

verkörpert; deshalb trägt Horus 

die Doppeltafel der Zehn Gebote 

Gottes auf dem Kopf. 



Einweihung  ( 207 ) 

  

 
Pharao Chephren 

 

Der Pharao ist das Ebenbild 

Gottes, dem das schöpferische 

Prinzip, der Horus-Falke, die 

göttliche Wahrheit zuflüstert.  

Der Eingeweihte hört ihre 

Stimme und gehorcht ihr. 

Durch die anderen Fenster sah man in den Urwald, wo man tagelang in 

der feierlichen Stille umherspazieren konnte. Die Fasanen trauten sich 

bis an das Haus, die Hirsche röhrten im Herbst oft ganz in der Nähe, 

und in der Nacht hörte man sie am Haus vorbeitraben. Türen und 

Fenster hatten starke Eisengitter gegen Wildschweine und andere 

gefährliche Tiere. 

Ich lebte hier ganz allein. Am Morgen fand ich auf der Terrasse die 

frisch gemolkene Milch, dann ging ich hinunter in den Holzkeller, der 

unter der Terrasse lag und hackte Holz. Dann heizte ich ein, und dann 

begann ich meine Übungen. 

Das Waldhaus war der idealste Ort, um Yoga zu üben. Die ganze 

Gegend war berühmt wegen ihrer feierlichen Atmosphäre. Die Stille im 

Urwald, die von der Zivilisation unberührte Reinheit der Natur wirkten 



Einweihung  ( 208 ) 

so stark auf alle Menschen, daß man auch schon ohne Yoga-Übungen 

feierlich gestimmt und andachtsvoll wurde. Der Mensch wurde hier für 

die höheren Schwingungen noch empfänglicher. Die in uns latenten 

Sinnesorgane des Geistes öffneten sich, und ich konnte die 

schwierigsten Konzentrations- und Meditationsübungen ohne 

Anstrengung ausführen. 

Zum Studium nahm ich eine alte Mappe mit mir, eine wahre 

Schatzkammer höchster Weisheiten.* 

* Geheime Figuren der Rosenkreuzer aus dem 16. und 17. Jahrhundert. 

Wenn ich meine mehrere Stunden lang dauernden 

Konzentrationsübungen beendet hatte, versenkte ich mich in diese 

wunderbaren symbolischen Darstellungen tiefster Wahrheiten, und die 

verborgenen Geheimnisse dieses Buches öffneten sich stufenweise vor 

meinen erstaunten geistigen Augen. Außerdem studierte ich hier die 

östliche Philosophie, hauptsächlich die Veden und die Upanischaden. 

Nie werde ich diese Zeit im Wald vergessen, nie wird jene Erinnerung 

in mir verblassen, denn in den Ekstasen, die ich hier erlebte, wurde mir 

das erstemal bewußt woher ich kam, wohin ich gehe und warum ich da 

bin. 

Die langen Konzentrations- und Meditationsübungen verhalfen mir 

dazu, in die tiefsten Regionen meiner Seele Stufe um Stufe 

hineinzudringen. Mit diesen Übungen setzte ich in mir Kräfte in 

Bewegung, die auch während der Zeit meiner alltäglichen 

Beschäftigungen - und sogar auch während des Schlafes - 

weiterwirkten. Manchmal wanderte ich im Walde, da tauchten in mir 

Bilder von Gegenden auf, die mir bekannt waren, doch wußte ich nicht, 

woher, denn nie in diesem Leben war ich dort gewesen. Während ich 

wach war, aber auch in meinen Träumen, tauchten Menschengestalten 

auf, die mir ebenfalls bekannt, ja oft sehr wohl bekannt waren, die ich 



Einweihung  ( 209 ) 

jedoch nie in diesem Leben gesehen hatte; ihre Kleider waren 

fremdartig und ihre Namen und ihre Sprache, in welcher wir uns im 

Traum verständigten, waren gänzlich verschieden von den Sprachen 

und Namen, die ich je kannte. 

Wenn ich mich hinsetzte, um zu meditieren, leuchtete im Augenblick, 

da ich meine Aufmerksamkeit nach innen richtete, ein grünbläulich 

phosphoreszierendes Licht in mir auf, dann wurde dieses Licht 

deutlicher, und es war mir, als käme dieser Glanz aus den unsichtbaren 

Augen eines körperlosen, mächtigen Wesens. Eine unbeschreibliche 

Kraft, Liebe und Güte strahlen mich aus diesen Augen an. Ich tauchte 

mit vollkommenem Vertrauen in diese liebevolle Kraftquelle hinein, ich 

fühlte mich in Sicherheit, und ohne Angst drang ich immer tiefer und 

tiefer in die unbekannte Welt des Unbewußten. 

Und einmal, ganz unerwartet, erleuchtete das Licht die Finsternis, 

welche die Vergangenheit wie die Wahrheit verbarg, und alles wurde 

klar. 

Als ich mich wieder einmal hinsetzte, um Meditation zu treiben, 

erschien vor meinem inneren Auge zuerst wie immer das 

phosphoreszierende Licht, dann fühlte ich noch deutlicher, daß die 

Lichtquelle aus den Augen eines wohlbekannten, mächtigen Wesens 

strahlte, dann verdeutlichten sich die Augen, so daß ich nicht mehr 

fühlte, sondern wußte, daß zwei Augen auf mich gerichtet waren; ich 

fühlte ihren Blick, ihren Glanz, ihre Kraft, ihr Licht und ihre Liebe auf 

mich strahlen, und im nächsten Augenblick - auf die Wirkung dieses 

Blickes hin - schwand der letzte Rest des Nebels aus meinem 

Bewußtsein, und vor mir stand, wie aus der Finsternis aufgetaucht, 

eine prachtvolle Gestalt mit zwei dunkelblauen, grundlos tiefen Augen, 

seine Gestalt, sein Antlitz und seine Augen: - ER! 



 

Bemerkung der Verfasser 

 

Es liegt mir fern, ein geschichtliches Bild von Ägypten geben zu wollen. 

Ein Mensch, der irgendwo lebt, hat keine Ahnung von der Eigenart 

seines Landes und betrachtet Sitten, Sprache und Religion nicht von 

einem ethnographischen Standpunkt aus. Er findet alles 

selbstverständlich. Er ist Mensch, hat seine Freuden und Schmerzen, 

wie jeder Mensch zu allen Zeiten, denn das Menschliche bleibt immer 

gleich. Meine Erzählung bezieht sich nur auf das Menschliche, nicht auf 

Ethnographie und Geschichte. Ich nannte also absichtlich alles mit 

heutigen Begriffen und wollte nicht mit ägyptisch klingenden Worten 

eine ägyptische Atmosphäre vorspiegeln. Die Lehren des Hohepriesters 

Ptahhotep gebe ich in der heutigen Sprache wieder, damit sie die 

heutigen Menschen verstehen. Auch für alle religiösen Symbole wählte 

ich heutige Benennungen, damit wir verstehen, was diese Symbole 

bedeuten. Der heutige Mensch versteht es besser, wenn wir Gott 

sagen, als wenn wir für denselben Begriff den ägyptischen Ausdruck 

Ptah gebrauchen. Sagt man Ptah, dann denkt jeder: «Aha, Ptah, der 

ägyptische Gott.» Nein! Ptah war kein ägyptischer Gott, sondern die 

Ägypter haben denselben Gott, den wir Gott nennen, in ihrer Sprache 

Ptah und, um weitere Beispiele zu erwähnen -‚ Satan - Seth genannt. 

Wir fühlen genau, was diese Worte: Gott oder Satan, bedeuten. 

Dagegen die Worte: Ptah oder Seth sagen uns nichts, sie sind leer, 

trocken und bedeutungslos. Der Ausdruck Logos, oder das 

schöpferische Prinzip, sagt uns auch mehr als Horus Falke. Elektrizität 

war auch vor Jahrtausenden Elektrizität, und Atom war Atom, man hat 

sie nur anders benannt. Niemand soll also aufschreien wegen 

Anachronismen, wenn der ägyptische Hohepriester zum Beispiel über 



Einweihung  ( 211 ) 

«Kettenreaktion» spricht! Die damaligen Benennungen will ich 

absichtlich nicht nachzuahmen versuchen. 

 

(Die Verfasser)



 

Vergangenheit wird Gegenwart 

 

Er stand da und schaute ruhig auf mich. Dieser Blick, diese himmlische 

Ruhe, die aus seinen Augen strahlte, gab mir Kraft, die riesige 

Erschütterung, die unendliche Freude, Ihn wieder zu sehen, zu 

ertragen. Sein edles Gesicht blieb unbewegt, aber seine Augen 

lächelten mich an, und ich wußte auch Er hat Freude, daß ich endlich 

vollkommen aufgewacht bin und ich Ihn wieder sehe. Denn Er hat mich 

immer gesehen, seine Augen durchdrangen den Nebel, der auf meinem 

Bewußtsein lag, Er sah meine Kämpfe, meine Leiden und Qualen, und 

Er verließ mich nie, sondern half mir, wieder aufzuwachen, bewußt zu 

werden. 

Die Erinnerung packte mich voller Kraft, und die verschwommenen 

Bilder, die ich in mir trug, die ich aber nicht bewußtmachen konnte, 

wurden jetzt plötzlich scharf und sicher. Es tauchten neue Bilder, neue 

Erinnerungen auf, solche, die bisher in der Tiefe meines 

Unterbewußtseins verborgen und begraben lagen, die, wie 

Mosaiksteine einander ergänzend, das vollkommene Bild formten eines 

vergangenen Lebens im Lande am großen Fluß, am Nil, im Lande der 

Pyramiden ... 

Die Bilder der Erinnerung wurden immer lebendiger, während die 

Eindrücke meines jetzigen Lebens langsam verblaßten und den Platz 

dem wiedererwachten Bewußtsein einer Person, die ich einst war, 

überließen. 



Einweihung  ( 213 ) 

Die Umgebung, in der ich saß, das kleine einfache Zimmer im 

Waldhäuschen mit der prachtvollen Aussicht auf den weit unten im Tal 

sich dahinwindenden Fluß, verschwand langsam, auch Ihn sah ich nicht 

mehr, der Raum öffnete und weitete sich, ich befand mich in einem 

großen Saal, in meinem Gemach, und es wurde mir bewußt, daß eine 

dicke, liebevolle Frau mit großer Freude mich anlächelte ... 

Ach ja! Heute ist ja mein sechzehnter Geburtstag, und ich ziehe eben 

mein Festgewand an, um an dem großen Empfangsfest zu erscheinen, 

an dem mein Vater mich den Vertretern des Landes als seine Frau, als 

die Vertreterin der frühverstorbenen Königin, vorstellen wird. 

In einer großen ovalen Silberplatte, die mit hoher Kunst gehämmert 

und geschliffen ist, steht meine eigene Gestalt, mein eigenes Bild, wie 

wirklich darin, und ich schaue zu, wie meine liebe, gute, alte Menu 

mich ankleidet. 

Meine Mutter starb, als ich noch ganz klein war. Ich erinnere mich an 

ihr blasses, feines Wesen nur verschwommen. Nur die großen, 

traurigen sehenden Augen leuchten aus der Schatzkammer der 

Erinnerung, wie sie das letztemal lange, lange auf mich schauten, 

bevor sie starb. Dieser Blick schuf einen inneren Kontakt zwischen uns, 

den ich immer in mir spüre, und heute, da ich als ihre Steilvertreterin 

dem Lande vorgestellt werde, fühle ich ihn noch tiefer, noch 

lebendiger. 

Ich stehe fertig angekleidet vor dem Spiegel und betrachte mein Bild. 

Es gefällt mir! Da steht ein feines, zartes, schlankes Wesen in einem 

feinen Gewand, glänzend, seiden und goldgesäumt. Der goldene Gürtel 

hebt die schlanke Linie noch stärker hervor, der Schulterkragen betont 

ihre breiten Schultern, und das Kopftuch steigert den selbstsicheren, 

überlegenen Ausdruck ihres Gesichtes. Ich bin eitel, ich gefalle mir im 

Spiegel, und Menu, die mit ihrem warmen alten Herzen mich für das 



Einweihung  ( 214 ) 

vollkommenste Geschöpf der Erde hält, rinnen Freudetränen über ihr 

dickes Gesicht. 

Die zwei ältesten Vertreter des Landes holen mich ab und führen mich 

durch den langen Gang in den großen Empfangssaal. Mit langsamen, 

feierlichen Schritten führen sie mich zwischen den Reihen der 

erschienenen Vornehmen zu dem «Großen Haus» - zum Pharao - zu 

meinem Vater und von nun an meinem Manne. Er sitzt auf dem 

goldenen Thron wie ein Ebenbild Gottes. Sein Name ist nicht umsonst 

das «Große Haus»: Phar-ao. Seine Person ist die Hülle, das «Haus» 

Gottes. Gott wohnt in ihm, strahlt und manifestiert sich durch ihn. Die 

Kraft seines Blickes ist so durchdringend, daß die Menschen, die nicht 

vollkommen wahr sind, ihre Augen vor diesem Blick niederschlagen 

müssen. Er sitzt da und schaut gerade auf mich, durch mich! Ich 

schaue ohne Furcht zurück, ich halte mich in seinem Blick fest, ich 

weiß, daß diese enorme Kraft, die aus seinen Augen strahlt, die Kraft 

der Liebe ist. Er sieht alles. Er sieht auch, daß ich eitel bin und alle 

meine anderen Unvollkommenheiten, aber er versteht alles. Er ist die 

Liebe selbst. Er ist mein Vater! 

Neben dem Thron sitzt sein prachtvoller Löwe, bewegungslos, 

majestätisch und würdig, das Symbol der übermenschlichen Macht des 

Pharao. 

Ich gelange vor die Treppe des Thrones und bleibe stehen. Der Pharao 

steht jetzt auf, er steigt herunter, hebt aus dem prachtvollen 

Schmuckkasten, den der Schatzmeister ihm hinhält, das schönste Werk 

aller Goldschmiedekunst: einen goldenen Schulterkragen, den er um 

meine Schultern legt. Dann nimmt er den goldenen Reif, der in einem 

Schlangenkopf endet und befestigt ihn auf dem weißseidenen Kopftuch 

über meiner Stirne. Das Zeichen der Glieder der Herrscherrasse, der 

Söhne Gottes. Es ist das Zeichen der Eingeweihten ... 



Einweihung  ( 215 ) 

Dann ergreift der Pharao meine Rechte und führt mich hinauf zum 

Thron. Wir wenden uns den Vertretern des Landes und den 

erschienenen Vornehmen zu, und er stellt mich als die Vertreterin der 

Königin, als seine Frau, vor. Wir setzen uns, ich zu seiner Linken, etwas 

vor ihm. Jetzt schreiten zuerst die Ältesten, dann die übrigen 

Vornehmen mit ihren Frauen langsam vorbei und verbeugen sich tief, 

mit ausgestreckten Armen, zuerst vor dem Pharao und dann vor mir. 

Wir sitzen bewegungslos, nur unsere Augen nehmen Kontakt mit 

jedem, der vorbeischreitet. Ich denke daran, daß ich jetzt den Geist 

meiner lieben Mutter offenbare, und bin mir der Verantwortung und 

meiner Pflicht bewußt. Die Vornehmen ziehen nacheinander vorbei, und 

ich sehe in ihren Blicken ihre Seele. In manchen ist wirkliche Liebe und 

Verehrung, in manchen Neid, Neugierde oder feige Unterwerfung. Auch 

der Oberschatzmeister - Roo-Kha - verbeugt sich vor mir, und wie 

schon oft, wenn ich ihm im Palast begegnete, wirft er mir seinen etwas 

spöttischen, zudringlichen und doch schmeichelnd-vertraulichen Blick 

zu. Ich erwidere seine Frechheit eiskalt, und der Zug der Menschen 

gleitet langsam weiter. Dann sehe ich alte und junge Freunde, einstige 

Spielkameraden, voll aufrichtiger Liebe. Ich nehme mit meinem Blick 

den ihrigen auf, und diese Einheit bereichert uns. So ziehen langsam 

alle Anwesenden an uns vorbei, lautlos, aber im Geiste verbunden ... 

Die langen feierlichen Zeremonien sind endlich zu Ende. Der Pharao 

steht auf und reicht mir die Hand. Wir steigen langsam die Stufen 

hinunter und verlassen zwischen den Reihen der Staatsmänner und 

Vornehmen den Saal. Mein Vater führt mich in sein Gemach, er setzt 

sich, weist mir einen Platz und schaut mich eine Weile lächelnd an. Ich 

sehe, daß ich ihm gefalle, er läßt seinen Blick zufrieden über meine 

Gestalt gleiten, schaut mir voll Freude in die Augen und sagt dann: 

«Von nun an werden wir einander öfters sehen, denn du wirst vor der 

Öffentlichkeit den Platz deiner Mutter einnehmen und ihre Pflichten 

erfüllen. Viele Jahre hat man dich auf diese Aufgabe vorbereitet, du 

kennst deine Pflichten. Ich möchte dir aber zur Erinnerung an diesen 



Einweihung  ( 216 ) 

Tag eine Freude bereiten. Du kannst dir etwas wünschen. Du warst 

schon auf meine Frage vorbereitet, also sage, worauf deine Wahl 

gefallen ist.» 

Ja, ich war vorbereitet und hätte verschiedene Wünsche haben können, 

so wie andere junge Frauen. Ich hätte mir schöne Schmucksachen 

wünschen können, denn den großen Festschmuck darf ich nur bei 

großen Feierlichkeiten tragen, oder eine schöne Reise oder einen 

jungen dressierten Löwen oder ähnliche Dinge. Aber alles das wollte ich 

nicht! 

«Vater», sagte ich, «schau, was trage ich als Kopfschmuck?» 

Der Pharao blickt auf meine Stirne, dann in meine Augen und 

antwortet: «Natürlich die goldene Schlange, das Zeichen der 

Herrscherrasse, der Söhne Gottes.» 

«Ja, Vater, aber das bedeutet gleichzeitig auch das Zeichen der 

Einweihung. Ich trage es unwürdig, weil ich nicht eingeweiht bin. Mein 

Wunsch, den ich zu erfüllen bitte, ist die Einweihung!» 

Vater wird sehr ernst. «Mein Kind, verlange etwas anderes. Du bist 

noch sehr jung und unreif, die Einweihung zu erhalten. Junge 

Sprößlinge darf man den brennenden Sonnenstrahlen nicht aussetzen, 

sonst verbrennen sie und kommen nie zum Blühen. Warte, bis du die 

notwendigen Erfahrungen im irdischen Körperleben hinter dir hast. Die 

Einweihung schon jetzt würde deine späteren Prüfungen viel, viel 

schwerer machen. Warum dir unnütze Qualen verursachen? Wünsche, 

mein Kind, lieber etwas anderes.» 

«Vater», erwidere ich, «mir sagt sonst überhaupt nichts. Mich langweilt 

alles, worüber andere junge Leute sich freuen. Ich sehe hinter allen 

irdischen Freuden die Wünsche des Körpers. Schöne Schmucksachen 

gefallen mir sehr, aber auch Gold ist mir eine Materie, die nur durch die 



Einweihung  ( 217 ) 

Offenbarung des Geistes, durch die Arbeit des Künstlers geheiligt wird. 

Wenn ich reise, genieße ich natürlich die schönen Gegenden, die neuen 

Sehenswürdigkeiten, kann aber keine Minute vergessen, daß dies alles 

nur Geschaffenes, nur Schöpfung - aber nicht der Schöpfer selbst ist. 

Ich möchte aber die letzten Wahrheiten in ihrer Wirklichkeit erleben, 

ich will Gott, den Schöpfer selbst, kennenlernen! Vater, du weißt, daß 

dieser Prozeß, den wir ‚Leben' nennen, nur Schein und Traum ist. Hier 

gleitet alles aus unserer Hand, man kann sich über nichts endgültig 

freuen, alles ist ein Übergang zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ich 

will aber die Gegenwart - die nie Vergangenheit wird und die nie 

Zukunft war - erleben. Und ich will auch jenen ‚Ort' oder Zustand 

finden, der nie ‚dort' war, bevor ich hingelangte, der aber, wenn ich 

hingehe, ‚hier' benannt wird und der nicht ‚hier' ist, solange ich nicht 

dort bin, aber wenn ich weitergehe, sich wieder in ‚dort' verwandelt. 

Ich will die ewige Gegenwart zeitlich und räumlich erleben. Vater, ich 

will die höchste Wirklichkeit - ich will die Einweihung!» 

Vater hört mir aufmerksam zu und wird, während ich spreche, immer 

trauriger. Dann sagt er: «Du bist geistig früher aufgewacht, als du 

solltest. Ich kann nichts anderes tun als dir erlauben, zu dem Haupt 

unseres Geschlechtes, dem Hohepriester des Tempels, meinem Bruder 

Ptahhotep, zu gehen. Ich werde mit ihm sprechen, ich übergebe dich 

ihm, und er wird dich in seine Obhut nehmen. Gott soll deine weiteren 

Schritte mit seinem ewigen Licht erleuchten.» 

Er legt seine Hand auf meinen Kopf und segnet mich. Ich möchte mich 

an seine Brust werfen, um mich für seine Erlaubnis zu bedanken, aber 

der schwere goldene Kragen hält mich zurück und erlaubt mir keine 

heftigen Bewegungen. Vater sieht alle Gedanken der Menschen, er 

sieht auch, daß ich durch diesen temperamentvollen Ausbruch meine 

Freude offenbaren wollte und sagt lächelnd: «Einerseits bist du noch 

ein großes Kind, anderseits bist du wie reif und erwachsen. Du wirst 



Einweihung  ( 218 ) 

noch viel Selbstbeherrschung üben müssen, wenn du eingeweiht 

werden willst.» 

Ich antworte lachend: «Ich habe schon Selbstbeherrschung, Vater, 

wenn ich will.» 

«Ja, das glaube ich dir, aber willst du immer?» fragt er auch lächelnd. 

«Vater, es ist so langweilig, immer Selbstbeherrschung zu üben», an 

worte ich. 

«Eben darin besteht die Gefahr, daß du es langweilig findest und daß 

du so denkst. Bedenke nur. Wenn du deinen Willen nur einen 

Augenblick nicht auf deinen Lieblingslöwen gerichtet hältst und er dich 

während dieses schwachen Augenblicks angreift, dann bist du verloren. 

Unsere niedrige Natur ist genau so ein Tier wie ein Löwe. Beide muß 

man ständig un Kontrolle halten, dann dienen sie uns mit ihren 

gewaltigen Kräften. Gib immer acht!» 

Wir nehmen Abschied voneinander. Er führt mich zur Türe und übergibt 

mich den zwei Ältesten, die im Vorraum auf mich warten. Ach, diese 

Zeremonien ärgern mich immer. Warum muß ich jetzt zwischen den 

zwei würdigen alten Herren würdig langsam bis zu meinem Gemach 

schreiten, als ob ich auch so alt wäre. Ich möchte den langen Gang 

entlang rasen und in mein Zimmer springen, wo meine Menu aufgeregt 

und neugierig auf mich wartet. Ich muß aber auch deshalb würdig und 

majestätisch gehen, damit der schöne goldene Kragen auf meinen 

Schultern nicht verrutscht. Endlich gelangen wir zu meiner Türe, wo ich 

von den zwei Ältesten würdig und majestätisch Abschied nehme. Ich 

trete ein und bleibe stehen, damit Menu mich in meinen prachtvollen 

Schmucksachen bewundern kann. Sie ist außer sich über meine 

Schönheit und über meine majestätischen Bewegungen und weint 

wieder herzzerbrechend, weil ich - wie sie sagt - meiner Mutter so 

ähnlich sei. 



Einweihung  ( 219 ) 

Ich sage ihr: «Siehst du, Menu, wie unwissend du bist. Ich kann 

niemandem ähnlich sein, und ich habe nicht gerne, wenn du solches 

sagst. Meine Nase oder mein Mund kann der Nase oder dem Mund 

meiner Mutter ähnlich sein, aber ‚ich'? Siehst du überhaupt mein ‚Ich'? 

Du siehst nur meinen Körper, das Haus meines Ichs, aber mein Ich 

selbst siehst du nicht. Wie kann ‚ich' dann jemand anderem ähnlich 

sein?» 

«Ach», sagt Menu, «wenn man dich nicht sieht, wie bist ‚du' dann doch 

so schön, was? Das sage mir! Wenn ich dich nicht sehen kann, so ist 

auch das, was hier vor mir steht und was ich hier sehe und so schön 

finde, nicht du, sondern nur das Haus deines Ichs. Also bist du gar 

nicht schön! Dan steh auch nicht so stolz und majestätisch hier!» 

Wir lachen beide laut. Menu kann mir mit ihrem einfachen Verstand oft 

solch weise Antwort geben, daß ich mich schämen muß. Ja, sie 

entdeckte meine schwache Seite, meine Eitelkeit. Dann nimmt sie mit 

unendlicher Zärtlichkeit den goldenen Kragen und den Kopfschmuck ab 

und legt sie in den Schmuckkasten, weil der Schatzmeister, Roo-Kha, 

mit den zwei Schmuckträgern draußen wartet, um den Schmuck bis zur 

nächsten Festlichkeit in der Schatzkammer aufzubewahren. Er tritt in 

mein Empfangszimmer und verbeugt sich vor mir. Dieser Mensch 

ärgert mich, weil ich sehe, daß er sich nicht aus Respekt vor mir 

verbeugt, sondern weil er sich verbeugen muß. Er schaut mich wieder 

frech-vertraulich an, ich aber versuche mich so würdig und königlich zu 

benehmen, wie es mir möglich ist. Dann bleibe ich endlich mit Menu 

allein. 

Menu wurde meine Amme, als ich mutterlos wurde. Sie war und ist 

meine körperliche Pflegerin und Dienerin, und ich bin mit ihr viel 

vertraulicher als mit den rangersten Hofdamen, die die Pflicht, mich zu 

erziehen, übernommen haben. Menu liebte mich von Anfang an so 

grenzenlos, daß ich mit ihr tun konnte, was ich wollte. Sie war von 



Einweihung  ( 220 ) 

allem, was ich sagte oder tat, restlos entzückt, und ich konnte keinen 

Wunsch haben, den sie nicht blindlings erfüllt hätte, soweit es in ihrer 

Macht lag. Sie war ständig um mich, in meiner Nähe, und jetzt, da ich 

meine öffentlichen Pflichten neben meinem Vater erfüllen mußte, war 

sie sehr geängstigt, daß ich sie nach und nach aus meiner Nähe 

entfernen würde. Ich liebe sie aber mit grenzenlosem Vertrauen, weil 

ich weiß, ich lese in den Augen der Menschen, daß mich niemand so 

aufrichtig, so bedingungslos, ohne Hintergründe liebt wie Menu. 

Vater sah ich in meiner Kindheit nur selten. Er war und ist der «Große 

Herr» im Lande. Denn er kam mit der Pflicht auf die Erde, die 

Menschen in ihrem irdischen Leben zu führen und zu regieren. Er 

widmete sein Leben der Aufgabe, den Menschensöhnen zu zeigen, wie 

man ein Land regieren soll, damit alle Bewohner des Landes sich 

glücklich entwickeln können. Er war von dieser Aufgabe so stark 

beansprucht, daß ihm sehr wenig Zeit blieb, sich auch noch mit mir 

abzugeben. Er kam täglich auf einige Augenblicke in den Garten, wo ich 

mit den Kindern der adeligen Familie spielte, um mich zu besuchen, 

oder er ließ mich in sein Gemach führen. Diese Begegnungen spielten 

sich meistens so ab, daß, als ich noch klein war, er mich auf seine 

Arme hob oder eine Weile neben mir auf dem Boden kauerte, dann 

schaute er mich mit unendlicher Liebe an, segnete mich und ging 

wieder weg. Er sprach aber zu mir immer wie zu einer Erwachsenen. In 

unserem Geschlecht der Söhne Gottes spielt es keine große Rolle, ob 

wir schon seit längerer oder erst seit kürzerer Zeit auf der Erde weilen, 

ob ein Geist in einem noch unentwickelten Körper - als Kind - oder in 

einem schon entwickelten Körper - als Erwachsener - auf Erden lebt. 

Nur bei den Menschensöhnen, die mit ihren Körpern so eng verbunden 

sind und sich mit ihrem Leib derart identifizieren, daß sie ihr Wesen 

vollkommen als zeit- und raumlose Geister vergessen, bedeutet das so 

viel. Die Menschensöhne glauben, daß jemand tatsächlich «klein» oder 

«groß» sein kann. Die Angehörigen unseres Geschlechtes - die Söhne 

Gottes - behalten aber auch dann ihr geistiges Bewußtsein, wenn sie in 



Einweihung  ( 221 ) 

Körper hineingeboren werden. Sie vergessen nie, daß nur der Körper 

«Kind» oder «Erwachsener» sein kann, der Geist ist und bleibt immer 

derselbe. Er ist weder «groß» noch «klein», weder «jung» noch «alt», 

denn der Geist ist nicht aus der Welt der Zeit und des Raumes! So 

wurde auch die Verbindung mit meinem Vater dadurch, daß wir 

verschiedenen Alters waren und einander selten sahen, nicht gestört. 

Als ich größer wurde, nahm mich Vater manchmal auch auf einen 

Spaziergang mit, und wenn ich müde wurde, nahm er mich auf seine 

mächtigen Arme und sprach weiter über die Geheimnisse der Natur, die 

mich aufs äußerste fesselten. Ich sagte ihm einmal: «Vater, ich möchte 

alles auch so wissen wie du.» 

Da antwortete er: «Wenn du eingeweiht wirst, so werden auch dir alle 

Geheimnisse des Himmels und der Erde bewußt.» Diese Worte vergaß 

ich nie mehr, und ich wartete geduldig auf die Zeit, da ich auch 

eingeweiht würde. 

Obwohl ich immer unter fremden Leuten lebte, fühlte ich mich dennoch 

nie allein. Ich wußte, daß Vater mich vollkommen verstand, und wenn 

auch wir einander körperlich nicht nahe waren, war ich mit ihm im 

Geiste vereint. Ich gehörte zu ihm. Und so war ich auch mit meiner 

Mutter vereint. Wenn sie auch nicht mehr im Körper weilte, so war ich 

im Geiste mit ihr untrennbar verbunden. Wie wenig hängt die Einheit 

der Seele von körperlichem Zusammensein ab! Da ist meine liebe 

Menu. Sie ist fast immer bei mir, sie läßt mich keine Minute allein, und 

doch bin ich nicht mit ihr. Sie kann mich lieben, aber nicht verstehen. 

Sie hat fast kein selbständiges Denken, kein selbständiges Leben mehr, 

sie lebt in mir und ist vollkommen in meiner Macht, wenn ich es auch 

nicht ausnütze. Denn ich weiß, mein Vater sagte es mir einmal, daß 

man die Macht, die aus der Überlegenheit des Geistes stammt, nie 

mißbrauchen darf. 



Einweihung  ( 222 ) 

Zur Zeit ist Menu so glücklich, als ob mein Vater sie dem Hof als seine 

Frau vorgestellt hätte, als ob sie so schön gewesen wäre und als ob sie 

meinen Schmuck, als Vertreterin der Königin, zum Geschenk 

bekommen hätte. Ach, meine liebe alte Menu! Sie fragt mich jetzt 

natürlich, was ich mir von Vater gewünscht habe. 

«Selbstverständlich die Einweihung!» antwortete ich ihr. 

Menu schreit entsetzt auf: «Was? Die Einweihung? Du willst doch nicht 

in den Tempel unter die Neophyten gehen und den Hof verlassen? 

Warum hast du nicht schöne Schmucksachen verlangt, oder daß dich 

der Künstler Imhotep in einer farbigen Plastik verewige oder sonst 

etwas, nur nicht die Einweihung!» 

«Warum bist du so erschrocken? Ich will einzig und allein die 

Einweihung und sonst nichts. Verstehe doch: Schmucksachen habe ich 

ohnehin, und wie könnte mich glücklich machen, was nicht in mir ist, 

was nicht ich bin, sondern draußen an meinem Körper hängt, so daß 

ich es gar nicht sehe? Jetzt besitze ich sogar die Schmucksachen, mit 

denen man meinen Körper einmal, wenn ich ihn abstreife, ins Grab 

legen wird, damit man wisse, daß ich aus der Rasse der Söhne Gottes 

stamme, und trotzdem fühle ich mich gar nicht glücklicher als vorher. 

Auch wird man mein Äußeres aus demselben Grunde verewigen. Wozu 

soll ich mir solche Dinge wünschen? Mir ist es Nebensache, was die 

Menschensöhne nach einigen Jahrtausenden über die Plastiken meiner 

Gestalt zusammenplaudern werden. Mich kann nur glücklich machen, 

was in mir ist, was mit mir identisch, nicht aber was außerhalb von mir 

ist. Das kann nur ein inneres Erlebnis sein, durch das ich, trotz der 

irdischen Hülle, der letzten Wahrheiten bewußt werde. Ich will die 

Einweihung!» 

Menu jammert verzweifelt, als ob ich mir den Tod wünschen würde: 

«Oh, ich weiß, daß man mit dir nicht reden kann. Wenn du dir etwas in 



Einweihung  ( 223 ) 

den Kopf setzest, dann muß es geschehen. Aber ich fühle, daß die 

Einweihung dir eine große Gefahr bringt; wünsche das nicht, wünsche 

das nicht! Was sagte der Pharao zu deiner Idee?» 

«Er hat mir erlaubt, daß ich seinen Bruder Ptahhotep aufsuche, und 

jetzt hör auf zu jammern, verdirb mir nicht den heutigen Tag.» 



 

ER 

 

Am Abend verlasse ich tief verschleiert mit Menu den Palast, und wir 

gehen durch den langen, sich vom Palast bis zum Tempel 

erstreckenden Säulengang zum Hohepriester, dem Bruder meines 

Vaters, dem Gottes-Sohn: Ptahhotep ...  

Ptahhotep ist der oberste aller Priester. Er ist gleichzeitig aber auch der 

oberste aller Ärzte und Architekten, weil er alle Geheimnisse der 

Naturgesetze kennt und beherrscht. Er kam mit der Pflicht, mit der 

Aufgabe auf die Erde, die Menschensöhne in ihrem seelischen Leben zu 

leiten, sie in die Wissenschaften einzuführen. Er steht höher als Vater, 

weil er sich nie mit seinem Körper identifizierte, Vater aber schloß eine 

Ehe und verankerte sich dadurch tiefer in der Materie. 

Wir gehen wortlos den Weg zum Tempel. Menu hat es schon gelernt: 

Wenn ich in mich versunken bin, muß sie schweigen ... 

Ein Neophyt, der vor dem Tempel auf uns wartete, führt mich hinein. 

Menu bleibt in der Vorhalle. Noch ein langer Säulengang, und in einem 

kleinen Empfangsraum erwartet mich Ptahhotep. Der Neophyt bleibt 

zurück.  

Da sitzt ER, der Vertreter Gottes. 

Ich sehe Ihn das erstemal aus unmittelbarer Nähe, und seine Augen 

überwältigen mich. Oh! Diese Augen! Dunkelblau, so tiefdunkel, daß sie 

schon beinahe schwarz wirken. So dunkel, weil sie grundlos, unendlich 



Einweihung  ( 225 ) 

tief sind wie das Himmelsgewölbe selbst. Wenn man in die Augen der 

Menschensöhne schaut, sieht man sehr gut auf den Grund. Man sieht in 

ihren Augen ihre Seele, den ganzen Charakter. Man sieht individuelle 

Augen. Die Augen Ptahhoteps sind ganz anders. Diese Augen haben 

überhaupt keinen Grund, als ob man in die Leere des gestirnten 

Himmels schauen würde. In diesen Augen gibt es nichts Persönliches, 

nichts Individuelles nur eine unendliche Tiefe, wo die Ewigkeit weilt. 

Die ganze Welt, die ganze Schöpfung liegt in diesen Augen. Ich habe 

auch mich selbst in diesen Augen erkannt und fühle vom ersten 

Augenblick an vollkommenes Vertrauen, weil ich weiß, daß diese Augen 

mich kennen, mich in sich enthalten. Ich weiß: Ich bin in Ihm, und Er 

ist in mir und liebt mich wie sich selbst, weil ich eben Er bin und Er und 

ich eine vollkommene Einheit sind. Er ist die verkörperte Liebe, ich 

fühle, wie diese Liebe mich durchdringt, mich durchglüht. 

Bis in mein tiefstes Inneres erschüttert, falle ich vor Ihm auf meine 

Knie. 

Ptahhotep reicht mir seine Hand, hebt mich auf und sagt: «Meine 

kleine Tochter, beuge nie deine Knie vor einer sichtbaren Form. 

Demütige in dir nicht das Göttliche, das jedes Lebewesen in sich trägt. 

Durch dich, durch mich und durch die ganze geschaffene Welt offenbart 

sich derselbe Gott. Gott allein ist der einzige, vor dem du auf die Knie 

fallen kannst. Jetzt erhebe dich und sage, warum du gekommen bist.» 

«Vater meiner Seele», sage ich, mich erhebend, «ich möchte die 

Einweihung.» 

Ptahhotep fragt: «Weißt du, was die Einweihung ist? Was verstehst du 

darunter, daß du sie haben willst?» 

«Genau weiß ich nicht, worin sie besteht, aber ich will allwissend sein. 

Ich fühle mich in meinem Körper wie ein Gefangener, es ist mir, als ob 



Einweihung  ( 226 ) 

ich in einer Finsternis herumtasten würde, ausgeliefert unsichtbaren 

Kräften, die ich nicht kenne und deshalb auch nicht beherrschen kann. 

Ich möchte alles klar sehen, ich möchte allwissend werden wie du und 

Vater und die anderen Eingeweihten.» 

Ptahhotep antwortet: «Einweihung bedeutet bewußt werden. Du bist 

jetzt in einem Grade bewußt, welcher der Widerstandskraft deiner 

Nerven und deines Körpers entspricht. Wenn man in einem höheren 

geistigen Grade bewußt wird, lenkt man automatisch auch höhere, 

stärkere, durchdringendere Kräfte in den Körper; demgemäß muß man 

auch die Widerstandskraft der Nerven und des Körpers steigern. Den 

allerhöchsten, den göttlich-schöpferischen Grad in sich bewußt machen 

und parallel dazu die Widerstandskraft der Nerven bis auf den 

allerhöchsten Grad steigern, so daß man diesen göttlichen Zustand im 

Körper ohne Schaden ertragen kann, das bedeutet Einweihung. Sie 

bringt auch Allwissenheit und Allmacht mit sich.» 

«Ich verstehe es, Vater meiner Seele, und eben das ist es, wonach ich 

mich sehne.» 

Ptahhotep schaut mich lange stumm an, und ich fühle, wie sein Blick 

mich vollkommen durchdringt. Endlich sagt er: «Du wirst die 

Einweihung bekommen, aber nicht jetzt. Du bist dazu noch nicht in 

jeder Hinsicht reif. Du hast die göttlich-schöpferische Kraft in deinem 

Körper noch nicht beherrschen gelernt. Und wenn du diese Kraft in dir 

auf der geistigen Ebene früher bewußt machst, als du sie in ihrer 

körperlichen Offenbarung beherrschest, so bedeutet das für dich eine 

sehr große Gefahr.» 

«Was für eine Gefahr, Vater meiner Seele?» 

«Die Gefahr, daß du, wenn du im höchsten geistigen Grade bewußt 

geworden bist und so über diese Kraft Macht hast, dir eventuell deine 



Einweihung  ( 227 ) 

Nervenzentren verbrennst, falls du sie in deinen Körper, in die 

niedrigeren Nervenzentren, hineinlenkst. In diesem Falle würde das 

Bewußtsein tiefer absinken als bei deiner jetzigen Geburt. Du hast noch 

keine Erfahrung in der Lenkung dieser Kraft. Das Bewußtmachen muß 

eben auf der untersten Stufe der Offenbarungsleiter anfangen, weil du 

dann immer nur die eine deiner Entwicklungsstufe entsprechende Kraft 

in deinen Körper lenkst, die deine Nerven ohne Schaden ertragen. 

Dann entspricht die Widerstandskraft der Nerven auch den 

hineingeleiteten Kräften.» 

«Vater meiner Seele, sage mir, was bedeutet das: die schöpferische 

Kraft in den Körper hineinzuleiten und diese Kraft im Körper zu 

erleben? Wie kann ich diese Kraft in ihrer körperlichen Offenbarung 

kennen und beherrschen lernen? Wenn die Einweihung damit anfangen 

soll und ich zuerst diese Erfahrung machen muß, dann möchte ich sie 

jetzt sofort, um für die höhere Einweihung reif zu werden.» 

Ptahhoteps göttlich edles Antlitz war bisher bewegungslos wie eine aus 

Alabaster geschnitzte Statue, nur die Glut seiner Augen leuchtete. Nach 

meinen Worten bewegen sich aber die ruhigen Züge seines Gesichtes, 

er lächelt, und seine Augen strahlen noch mehr Licht und noch mehr 

Verständnis aus. 

«Jetzt sofort?» fragt er, «das wird nicht gehen, mein Kind, denn die 

göttlich-schöpferischen Kräfte auf der untersten Stufe der 

Offenbarungsleiter bewußt zu machen bedeutet: körperliche Liebe zu 

erleben. Du mußt abwarten, bis dein Herz durch die positiv-männliche 

Ausstrahlung eines zu dir passenden jungen Mannes erwacht, glühend 

wird und in dir die negativ-weibliche Kraft weckt. Du mußt diese Kraft 

in der Liebe kennenlernen, du mußt diese Erfahrung hinter dir haben, 

sonst kannst du sie nicht beherrschen. Sie bleibt für dich eine ständige 

Versuchung und die große Gefahr, auf einen viel niedrigeren Grad im 

Bewußtsein zu fallen, als auf welchem du jetzt stehst.» 



Einweihung  ( 228 ) 

«Vater meiner Seele, ich werde nie körperlicher Liebe verfallen! Die 

Liebe ist mir keine Versuchung, ich fürchte mich nicht vor dieser 

Gefahr, weil sie für mich eben keine Gefahr ist! Erlaube mir, daß ich 

eingeweiht werde.» 

Ptahhotep wird wieder ganz ernst und sagt: «Mein Kind, du glaubst 

nur, daß die Liebe für dich keine Gefahr bedeutet, weil du diese 

gewaltige Kraft nicht kennst. Mutig sein gegenüber einer Gefahr, die 

wir nicht kennen, ist kein Mut, keine Kraft, sondern nur Unwissenheit, 

Schwäche! Deine Unerfahrenheit zeigt dir die Versuchung der Liebe 

nicht, du glaubst, gegenüber dieser Kraft gewappnet zu sein. Vergiß 

dabei nicht, daß die Liebe auch die Offenbarung der göttlichen 

Schöpferkraft ist, also so stark wie Gott selbst! Vernichten kannst du 

sie nicht, nur umwandeln könntest du sie. Aber wenn du diese Kraft 

nicht kennst, kannst du auch nicht wissen, wie man sie umwandeln 

kann. Geh schön zurück in dein Heim und warte ab, bis dein Schicksal 

dir diese Erfahrung bringt. Wenn du die Liebe in ihrer Wirklichkeit 

kennengelernt hast, sie erlebt hast, wenn du klar siehst, was diese 

Kraft ist, dann komme wieder, und ich werde dir die Einweihung 

geben.» 

Darauf werfe ich mich vor Ihm auf die Knie, umarme seine Füße und 

bitte ihn verzweifelt: «Nein, nein, schicke mich nicht weg von dir, 

verweigere mir die Einweihung nicht. Ich werde allen Versuchungen der 

Liebe widerstehen, ich werde nicht schwanken, ich flehe dich an, gib 

mir die Einweihung!» 

Ptahhotep lächelt wieder und streichelt meine Haare. Ich fühle die 

ungeheure Kraft seiner Hand wie einen starken Strom in meinen Kopf 

hineinfluten. 

«Wahrlich», sagt er, «an solches Benehmen bin ich nicht gewöhnt. Was 

meinst du, mein Kind, wenn ich dir die Einweihung nicht geben will, 



Einweihung  ( 229 ) 

dann werde ich meinen Entschluß deshalb ändern, weil du dich vor mir 

auf deine Knie wirfst und mich überreden willst? Einweihung erfordert 

auch, daß du vollkommene Selbstbeherrschung besitzest. Kind, Kind, 

du bist noch weit davon. Und deine Selbstsicherheit steht nicht im 

Gleichgewicht mit deinen Erfahrungen. Sammle erst die notwendigen 

Erfahrungen, dann kannst du wiederkommen.» 

Ich sehe, daß er mir nichts mehr zu sagen hat. Ich stehe auf, nehme 

Abschied: «Vater meiner Seele, ich gehe jetzt, aber du wirst mich 

deshalb nicht verlassen, nicht wahr? Kann ich auch ein anderes Mal zu 

Dir kommen?» 

Ptahhotep antwortet mit unaussprechlicher Liebe: «Ich weiß, daß du 

seit deiner frühen Kindheit viel allein warst und bist. Das mußte so 

sein, um deine Selbständigkeit zu entwickeln. Aber du bist nie allein, 

das fühlst du wohl. Du bist mit dem ewigen Band der höchsten Gesetze 

der Zusammengehörigkeit mit uns verbunden. Ich bin immer mit dir, 

wenn du es auch nicht weißt. Ich wußte früher als du, daß du heute mit 

dieser Bitte zu mir kommst, und ich weiß auch, was folgen wird. Aber 

es sind Gesetze, die auch wir einhalten müssen. Du gehörst zu uns.» 

Ich verbeuge mich tief vor ihm, um seinen Segen zu empfangen. Dann 

gehe ich. 

Menu wartet auf mich in der Vorhalle und fragt sofort: «Was ist? Was 

hat der Gottes-Sohn dir gesagt? Erzähle rasch alles, ich konnte es nicht 

begreifen, warum du so lange nicht kamst. Hörst du? Erzähle. 

Bekommst du die Einweihung?» 

«Der Gottes-Sohn will sie mir nicht geben. Er sagt, daß ich noch keine 

Erfahrungen im irdischen Leben habe.» 

«Gott sei Dank», sagt Menu, vor Freude strahlend, «nicht wahr, ich 



Einweihung  ( 230 ) 

sagte dir auch, daß die Einweihung nichts für dich ist. Ich wußte es!» 

«Ja, ja, Menu, du weißt alles, nur laß mich jetzt in Ruhe, ich möchte in 

meinem Kopf, in meinen Gedanken ein bißchen Ordnung schaffen ...»  

Und wir gehen wortlos in den Palast zurück. 

In der Nacht und am anderen Tag kann ich an nichts anderes denken 

als an den Vertreter Gottes: Ptahhotep. Ich wußte, daß ich meiner 

Abstammung nach zu dem Stamme der Söhne Gottes gehörte, aber es 

war mir doch ein großes Erlebnis, von ihm zu hören, daß er der Hüter 

meiner Seele sei. Er war der sichtbare Vertreter Gottes hier auf Erden, 

und ich würde mit Ihm über meine geheimsten Gedanken so offen 

sprechen können, wie in der Vertrautheit mit Gott. Seine Augen 

durchdrangen mich, sein Blick leuchtete in die verborgenste Ecke 

meiner Seele, und das machte mich glücklich. Es ist so wundervoll, zu 

wissen, zu einem lebendigen Wesen zu gehören, das mich ohne Worte 

versteht, das nie böse auf mich sein kann, weil es alles von oben sieht 

wie Gott selbst. Ich brauche ihm nicht zu erklären, wie ich etwas 

meine, warum ich etwas tun oder haben will, wie ich es bei meinen 

Erziehern gewöhnt bin. Ptahhotep sieht die geheimsten Beweggründe 

meiner Gedanken, meiner Taten, auch diejenigen, derer ich mir selber 

noch nicht bewußt bin. Ich brauche ihm kein Wort zu sagen, es ist 

genug, wenn ich einfach vor ihm dastehe. Er sieht mich! Sein Geist ist 

offen für mich, ich fühle den ständigen Kontakt mit ihm. Ich fühlte das 

auch, bevor ich ihm begegnet war. Ich fühlte, daß mich eine stählerne 

Kraft führte, und jetzt weiß ich, daß diese Kraft seine Ausstrahlung war 

und ist. Ich weiß, daß er mich auch dann sieht, wenn ich nicht mit ihm 

bin. Ich fühle auch jetzt, daß seine Augen auf mir ruhen, und was 

immer ich denke oder tue, bleibt vor ihm nicht verborgen. Ja, aber 

dann sieht er auch, daß ich mich damit nicht zufrieden geben kann, 

daß er mir die Einweihung verweigert. Nein! Ich sehe nicht ein, daß ich 

zuerst Erfahrungen in der Liebe hinter mir haben soll. Ich werde nie 

verliebt werden, mich interessieren die Männer nur insofern, als ich 



Einweihung  ( 231 ) 

erwarte, daß sie meine Schönheit anerkennen und bewundern. Sie tun 

das auch alle, und das genügt, denn meine Eitelkeit wirkt in mir nur 

solange als ich in Gesellschaft bin. Wenn ich aber mit mir allein bleibe, 

so gibt es nur einen einzigen Wunsch, der meine Seele erfüllt, die 

Einweihung! Ich kann und will nicht warten, bis ich Lebenserfahrungen 

gesammelt habe, weil ich das nie tun werde. 

Und so gehe ich am Abend wieder, in meinen Schleier gehüllt, in der 

Begleitung der verzweifelten Menu, zu Ptahhotep, um nochmals um die 

Einweihung zu bitten. 

Menu bleibt wieder in der Vorhalle zurück, und der Neophyt führt mich 

heute in den Garten, wo Ptahhotep unter den Palmen sitzt. Ich 

verbeuge mich vor ihm, er erwidert meinen Gruß und schaut dann mit 

seinen leuchtenden Augen auf mich - ich habe das Gefühl: in mich - 

und wartet. Ich stehe und sage nichts. Wozu soll ich sprechen, wenn er 

ohnehin weiß, was ich will. Er liest in meinen Gedanken. 

Er läßt mich stehen. 

Endlich erhebt er sich, legt seine segenstrahlenden Hände auf meine 

Schultern und fragt: «Warum bist du gekommen?» 

«Vater meiner Seele», antworte ich, «warum fragst du, wenn du 

ohnehin alles weißt? Ich bin unglücklich, weil du mir die Einweihung 

verweigerst. Ich habe keine anderen Wünsche, keine anderen 

Gedanken, nur die Einweihung. Ich bitte dich, gib mir die Einweihung.» 

Ptahhotep streichelt meine Haare liebevoll und sagt ernst, beinahe 

traurig: «Ich gab auf deine Bitte schon gestern die Antwort. Beruhige 

dich, habe Geduld! Denke daran, was ich dir gestern über die 

schöpferischen Kräfte erklärte, und lebe wie andere junge Leute. 

Beschäftige dich mit deinen Blumen, mit deinen Tieren, geh und spiele 



Einweihung  ( 232 ) 

mit anderen jungen Leuten, sei fröhlich und denke vorläufig nicht an 

die Einweihung.» 

«Vater», sage ich aufgeregt, «ich kann nur an die Einweihung denken, 

denn womit ich mich auch beschäftige, es lenkt meine Gedanken nur 

auf sie. Wenn ich meine Blumen anschaue oder meine Schildkröten 

betrachte, wie sie hin und hergehen und ihr Leben so weise führen, als 

ob sie Verstand hätten, begegne ich immer und überall Geheimnissen, 

und ich möchte wissen, alles wissen, alles verstehen, ich möchte 

eingeweiht sein!» 

«Wenn die Schildkröten Verstand hätten», sagt Ptahhotep lächelnd, 

«würden sie nicht mehr ein so weises Leben führen. Auch du willst jetzt 

nicht darum weise sein, weil du eben Verstand, sogar zuviel Verstand 

hast. Aber versuche eben mit diesem ausgezeichneten Verstand zu 

verstehen, daß die Einweihung für dich noch zu früh wäre. Komm 

wieder, wenn du deine irdischen Erfahrungen schon hinter dir hast. 

Dann werde ich dir die Einweihung geben.» 

Ach! Mit Ptahhotep ist es nicht so leicht wie mit meiner guten Menu. 

Ptahhotep ist hart, und meine Kräfte prallen an ihm ab wie die Pfeile 

von einer Felsenwand. Ich verbeuge mich wieder tief vor ihm und gehe. 

Aber draußen antworte ich verzweifelt und wütend auf die Fragen 

Menus, daß mich Ptahhotep nicht reif genug finde, wütend in meiner 

Machtlosigkeit gegenüber der Zeit, die wie eine undurchdringliche 

Wand vor mir steht, unbesiegbar wie Ptahhotep selbst. 

In der Nacht kann ich wieder nicht schlafen, und am anderen Tag gehe 

ich in meinem Zimmer unruhig und unglücklich auf und ab wie die 

dressierten und gezähmten Löwen im Löwenhof; mein Bewußtsein 

wurde durch das Hineingeborensein in den Körper abgestumpft, und ich 

fühlte mich in einer ständigen Finsternis. Ich will klar sehen, auch wenn 

ich in den Körper hineingesperrt bin. Ich will wissen, ich will die 



Einweihung  ( 233 ) 

Einweihung! Warum soll ich warten? Wenn mich die Liebe jetzt 

gleichgültig läßt, wird sie mich auch gleichgültig lassen, wenn ich 

eingeweiht, wenn ich allwissend sein werde. Ich weiß jetzt schon, daß 

die körperliche Liebe nur eine Notwendigkeit der Natur ist, um 

Nachkommen zu zeugen. Warum wäre es für mich eine Gefahr, daß ich 

das noch nicht aus Erfahrung kennengelernt habe? Ich habe meinen 

Verstand und mein Bewußtsein, die mich vor dieser Gefahr schützen 

werden. Ich werde nicht in die Falle der Natur, in die Falle der Liebe 

hineinfallen. Ich werde dieser Versuchung schon widerstehen. 

So grüble ich den ganzen Tag nach, bis ich es am Abend nicht mehr 

aushalten kann. Ich nehme meinen Schleier und laufe mit Menu wieder 

durch den langen Säulengang in den Tempel zu Ptahhotep. Ich will ihm 

sagen, daß ich diese Versuchung nicht fürchte, ich werde stark genug 

sein. Er kann mir ruhig die Einweihung geben. 

O ich Blinde! Törichte! Als ob er die Zukunft nicht klar gesehen hätte. 

Als ob er nicht gewußt hätte, daß alles so geschehen müsse. Aber auch 

Er muß das göttliche Gesetz einhalten und geduldig zuschauen, wie ich 

in mein Verderben renne, wie ich zuerst in die Tiefe fallen muß, um von 

dort aus eigener Kraft emporsteigen zu können. 

Er empfängt mich wieder in seinem kleinen Empfangszimmer. Ich trete 

ein, verbeuge mich und sage entschlossen: «Vater meiner Seele, ich 

wollte mich fügen, aber ich kann nicht. Ich habe eine so große 

Sehnsucht nach Wissen, daß ich wieder gekommen bin. Ich kann nicht 

einsehen, warum ich warten soll, wenn ich ganz sicher bin, daß ich 

genug Kraft habe, den Versuchungen der körperlichen Liebe zu 

widerstehen. Ich bin stark genug, und ich habe Selbstkontrolle. Ich 

bitte dich um die Einweihung.» 



Einweihung  ( 234 ) 

Daraufhin schließt Ptahhotep seine leuchtenden Augen und bewegt sich 

lange Zeit nicht. Ich warte ungeduldig, aber auch bewegungslos, damit 

ich Ihn nicht störe. 

Endlich öffnet Ptahhotep seine Augen. Er steht auf, tritt zu mir, nimmt 

meine Hände in die seinen und sagt: «Dreimal hast du um die 

Einweihung gebeten, trotz meiner Ablehnung, dreimal. Es ist Gesetz, 

daß, wenn jemand aus dem Stamme der Söhne Gottes dreimal die 

Einweihung von uns verlangt, wir sie ihm nicht mehr verweigern 

dürfen. Das ist ein Zeichen, daß die Einweihung notwendig ist, ob sie 

für ihn eine Gefahr bedeutet oder nicht. Mit deinem leiblichen Vater 

werde ich besprechen, wie wir es anfangen wollen, damit du auch in 

der Zeit der Einweihung deinen Pflichten nachgehen kannst. Andere 

Neophyten wohnen im allgemeinen während dieser Zeit im Tempel, 

aber mit dir müssen wir eine Ausnahme machen, da du die Aufgaben 

der Frau des Pharao zu erfüllen hast. Jetzt gehe in Frieden. » 

Ich möchte mich am liebsten an seinen Hals werfen und ihm so 

danken, daß er mir die Einweihung zugesagt hat, aber ich will zeigen, 

daß ich Selbstbeherrschung habe. Ich stehe bewegungslos, nur aus 

meinen Augen strahlt die Freude. Ptahhotep schaut mich lächelnd an 

und sagt: «Was du in Gedanken getan hast, hast du schon getan, 

vergiß das nie!» 

«Ach, Vater, wenn du es schon ohnehin als Tat betrachtest, dann tue 

ich es wirklich!», und ich werfe mich in seine Arme und küsse sein 

edles Antlitz rechts und links. «Ich danke dir, ich danke dir! Wie 

großartig, ich werde eingeweiht! Eingeweiht!» 

«Wie ich sehe, hast du große Selbstkontrolle», sagt Ptahhotep. 

«Nur jetzt, Vater», antworte ich lachend, «nur jetzt! Du bist schließlich 

nicht nur der Hohepriester, sondern, körperlich genommen, auch mein 



Einweihung  ( 235 ) 

Onkel, und so darf ich dich küssen - oder? Aber wenn ich die 

Einweihung bekomme, wirst du sehen, wie ernst und beherrscht ich 

mich benehmen werde!» 

«Ja, das weiß ich schon», sagt Ptahhotep, mich liebevoll umarmend, 

dann streichelt er noch einmal meine Haare, führt mich zur Türe, und 

ich nehme Abschied. 

Ich gehe tanzend und hüpfend mit Menu in den Palast zurück. Ich bin 

unendlich glücklich. Aber Menu, seit sie von mir gehört hat, daß ich im 

Tempel eingeweiht werde, weint und jammert fortdauernd, als ob ich 

im Sterben läge. Ihr Jammer verdirbt mir die Freude; ich habe das 

Gefühl, als ob unsichtbare Schatten mich umringen würden. Und als sie 

beim Schlafengehen wieder von ihren schlechten Vorgefühlen zu 

sprechen beginnt, habe ich genug: «Schau, Menu», sage ich, «du 

weißt, daß man dich nach meinem sechzehnten Geburtstag, da ich als 

Pharaos Frau vorgestellt wurde, entfernen wollte. Du weißt, daß den 

Regeln gemäß Hofdamen um mich sein sollten. Ich habe bei dem 

Pharao nach schwerem Kampf erreicht, daß du auch weiterhin bei mir 

bleiben durftest und daß die Hofdamen, wie bisher, nur bei meinem 

öffentlichen Erscheinen, bei Festen und Spaziergängen mit dabei sind. 

Aber wenn du dich so benimmst, werde ich dich tatsächlich 

wegschicken und die Hofdamen zu mir nehmen. Die sind zwar meistens 

schrecklich langweilig, aber sie mischen sich nicht in meine 

Privatangelegenheiten.» 

Menu, arme kleine dicke Menu! Sie erschrickt dermaßen über meine 

Worte, daß sie sofort zu weinen aufhört, sich neben meinem Bett auf 

den Boden setzt und mich stumm anschaut, aber mit so viel Liebe und 

mit so viel Angst, Kummer und Sorge, daß ich laut auflachen muß. Ich 

umarme sie und sage: «Beruhige dich, Menu, ich schicke dich nie weg, 

ich liebe dich. Du warst und bist der einzige Mensch, der mich wirklich 

aufrichtigen Herzens liebt, und du bleibst immer bei mir. Sei ruhig, die 



Einweihung  ( 236 ) 

Einweihung wird mir nicht schaden, nur nützen! Ptahhotep wird schon 

auf mich achtgeben, er wird immer mit mir sein!» 

Menu sagt noch zum Abschied: «Ich hoffe, daß die Einweihung dir nicht 

schaden wird, aber ich fürchte mich immer, wenn man die großen 

Blitze sieht und das Donnern aus den Pyramiden hört. Hoffentlich wirst 

du damit nichts zu tun haben.» 

«Nein, nein, Menu, geh jetzt schön schlafen», und Menu geht. 

Ich aber denke noch eine Weile über ihre Bemerkung nach. Blitz und 

Donner aus der Pyramide? Ja, tatsächlich! Seit meiner Kindheit weiß 

ich, daß aus der Pyramide manchmal Blitze und Donner 

herausschlugen, und dann regnete es im Lande. Es war so 

selbstverständlich wie das Leben, selbst, ich dachte darüber nie nach. 

Aber jetzt, wenn ich im Tempel die Einweihung bekomme, werde ich 

wahrscheinlich auch dieses Geheimnis kennenlernen. 

Dann schlafe ich langsam in feierlicher Erwartung ein. 



 

Die Söhne Gottes 

 

Am anderen Tag läßt mich der Pharao rufen. Ich soll ihn nach seiner 

Audienz aufsuchen. 

Der Hofmeister kommt zur gegebenen Zeit und führt mich zum Vater. 

«Komm, mein Kind», sagt er, «ich will dir mitteilen, was ich mit 

Ptahhotep über deine Einweihung vereinbart habe.» 

«War er bei dir?» 

«Nein», sagt Vater und schaut mich fragend an. 

«Warst du bei ihm?» frage ich wieder. 

«Nein, auch nicht», antwortet er wieder und lächelt. 

«Vater», sage ich jetzt, «ich wollte dich schon oft fragen, wie kannst du 

dich mit Ptahhotep besprechen, wenn du nicht bei ihm warst und er 

nicht bei dir? Es ist mir öfters aufgefallen, daß du mir etwas über 

Ptahhotep sagtest, als ob du mit ihm zusammengewesen wärest und 

ihr lange Beratungen gehalten hättet. Dabei bist du nicht aus dem 

Palast gegangen, und er war auch nicht bei dir. Wie ist das möglich, 

Vater?» 

Vater hat sich seit meiner Kindheit an meine Fragen gewöhnt, und er 

antwortet mir auch jetzt ebenso geduldig wie immer: «Du hast einen 



Einweihung  ( 238 ) 

Spiegel, und du hast deinen Kopf in diesem Spiegel gesehen, nicht 

wahr?» 

«Ja, Vater, ich sehe jeden Tag meinen Kopf, wenn Menu meine Haare 

pflegt.» 

«Und was ist dir aufgefallen?» fragt Vater. 

«Daß ich einen viel längeren Schädel habe als die Menschensöhne im 

allgemeinen. Aber auch du und Ptahhotep und die meisten jener, die 

aus unserem Geschlecht stammen, wie man uns nennt: die Söhne 

Gottes, haben diesen eigentümlich langen Hinterkopf. Das sieht man 

trotz dem Kopftuch und Kopfschmuck. Woher kommt das, Vater? 

Warum haben wir eine andere Kopfform als die Söhne der Menschen?» 

«Schau, mein Kind, damit du viele Dinge hier auf der Erde verstehst, 

mußt du erst einiges über die Entwicklung der Erde wissen. 

Wie alle Weltkörper im Weltraum und alle Lebewesen, die sich auf 

diesen Weltkörpern befinden, ist auch die Erde den Gesetzen der 

fortdauernden Änderungen unterworfen. Die göttlich-schöpferischen 

Kräfte strahlen aus der ewigen Urquelle und dringen in sich immer 

vergrößernden Wellenkreisen in die Ebene der Materie, das heißt: aus 

diesen Kräften bildet sich Materie. Dieser Prozeß erreicht den 

höchstmöglichen Grad in der Ultramaterie, kehrt dann automatisch um, 

der Prozeß der Vergeistigung fängt wieder an, und aus der Materie wird 

wieder Kraft. Das dauert aber Äonen! Die Änderungen dieses Prozesses 

erfolgen gleichmäßig, aber so langsam, daß ein Menschenleben nicht 

ausreicht, sie zu bemerken und zu beobachten. Doch wenn solch eine 

Änderung, vielleicht während mehrerer Jahrtausende, unmerklich reif 

geworden ist, tritt der Moment ein, in welchem dieser Prozeß sich 

plötzlich offenbart. Auch jetzt leben wir in einer solchen Übergangszeit, 

in der die Änderungen eben bemerkbar sind. Zu diesen Erscheinungen 



Einweihung  ( 239 ) 

gehört, daß auf der Erde verschiedene Völker, die einen runden 

Schädel haben, von Herrschern geführt und regiert werden, geistig viel 

höher stehen und auch körperlich verschieden sind. Sie haben eine 

feinere Gestalt und einen langen Hinterkopf. 

Einst lebte eine Rasse auf Erden, die von den gegenwärtig auf Erden 

lebenden Menschenrassen sehr verschieden war. Sie offenbarte völlig 

das Gesetz des Geistes und nicht das Gesetz der Materie wie die 

heutigen Menschenrassen. Sie war auf der göttlichen Ebene bewußt 

und offenbarte Gott hier, auf der Erde, ohne die Eigenschaften des 

Körpers - die Selbstsucht - beizumischen. Diese Rasse verdiente in 

ihrer göttlichen Reinheit tatsächlich den Namen: "die Söhne Gottes". 

Das ganze Leben war auf Geistigkeit, auf Liebe und Selbstlosigkeit 

gegründet. Körperliche Begierden, Triebe und Leidenschaften 

beschatteten den Geist nicht. Die Angehörigen dieser hochstehenden 

Rasse besaßen alle Geheimnisse der Natur, und da sie auch ihre 

eigenen Kräfte vollkommen kannten und unter der Herrschaft ihres 

Geistes hielten, hatten sie auch die Fähigkeit, die Natur mit ihren 

gewaltigen Kräften zu beherrschen und zu lenken. Ihr Wissen war 

grenzenlos. Sie brauchten ihr Brot nicht mit schwerer körperlicher 

Arbeit zu verdienen, denn statt die Erde mit ihrem Schweiß zu tränken, 

ließen sie die Naturkräfte arbeiten. 

Sie kannten alle Naturgesetze, die Geheimnisse der Materie, auch die 

Geheimnisse ihres eigenen Wesens und der Kräfte des Geistes. Sie 

kannten auch das Geheimnis, wie sich eine Kraft in Materie verwandelt 

und umgekehrt, wie eine Materie zu Kraft wird. Sie hatten 

Einrichtungen und Werkzeuge konstruiert, mit welchen sie nicht nur 

alle Naturkräfte, sondern auch ihre eigenen geistigen Kräfte 

aufspeichern, in Bewegung setzen und nutzbringend verwenden 

konnten. Sie lebten friedlich und glücklich auf einem großen Teil der 

Erde als die herrschende Rasse. 



Einweihung  ( 240 ) 

Es lebten aber auf der Erde damals schon andere, den Söhnen Gottes 

ähnliche Lebewesen, mit einem viel materielleren Körper und auf einer 

viel niedrigeren Stufe der Entwicklung. Stumpf im Geiste, war ihr 

Bewußtsein mit dem Körper vollkommen identisch. Sie lebten in den 

Urwäldern, kämpften mit der Natur, miteinander und mit den Tieren. 

Das waren die Urmenschen. Die Rasse der Menschensöhne, die du in 

unserem Lande siehst, sind aus der Kreuzung dieser beiden Rassen 

entstanden. 

Wie ich dir schon vorher sagte, wirkt im Weltall das Gesetz ständiger 

Bewegung und Änderung. Die Erde befindet sich jetzt in einer Periode, 

da der Prozeß der Materialisation vor sich geht. Das bedeutet, daß die 

göttlich-schöpferische Kraft sich tiefer und tiefer in die Materie einläßt 

und die Macht auf Erden allmählich in die Hände von immer 

materielleren Rassen fällt, die früher unter der Führung 

höherstehender, geistiger Rassen standen. Die höherstehende Rasse 

stirbt nach und nach aus. Sie zieht sich aus der Materie auf den 

geistigen Plan zurück und läßt die Menschheit eine Zeitlang - gemessen 

mit der Zeit der Erde viele, viele Jahrtausende - allein, damit sie ohne 

sichtbare Führung, selbständig emporsteigen. So mußte es geschehen, 

daß diese tierisch-materielle Rasse - die Urmenschen - den göttlichen 

Gesetzen gemäß sich immer mehr vermehrt, immer mächtiger wird, bis 

einmal die Zeit kommt, da sie die Herrschaft auf der Erde übernimmt. 

Die höhere Rasse mußte aber, bevor sie die Erde verließ, ihre geistigen 

Kräfte der niedrigerstehenden Rasse einimpfen, damit - infolge der 

Gesetze der Vererbung - nach einem langen, langen Prozeß der 

Entwicklung der Aufstieg aus der Materie wieder ermöglicht werde. So 

nahmen viele Söhne der göttlichen Rasse das große Opfer auf sich, mit 

den Töchtern der Urmenschen Kinder zu zeugen. Durch diese erste und 

späterhin durch immer weitere Kreuzungen entstanden die 

verschiedensten Individuen und allmählich neue Menschenrassen. Die 

göttliche Kraft der Söhne Gottes und die mächtigen körperlichen Kräfte 

der Töchter der Menschen brachten verschiedenartige Nachkommen 



Einweihung  ( 241 ) 

hervor. Einerseits körperliche, anderseits geistige Titanen. Es gab also 

körperliche Titanen, die aber von der Mutterseite ein urmenschliches, 

unentwickeltes Gehirn erbten. Bei diesen wirkte die schöpferische Kraft 

ihrer Väter auf der materiellen Ebene, und sie bekamen gewaltige, 

starke Körper. Mit ihren ungeheuren körperlichen Kräften bemächtigten 

sie sich der Schwächeren und wurden durch die tierischen Begierden 

ihrer Natur gefürchtete Tyrannen. 

Es gab aber auch geistige Titanen, die die ererbte schöpferische Kraft 

nicht im Körper, sondern durch die höheren Gehirnzentren offenbarten. 

Diese bekamen die Aufgabe, die niedrige, tierische und mit dem Körper 

identische Menschenrasse sowie die später aus den Kreuzungen 

entstandene Zwischenrasse noch eine Zeitlang zu führen, sie in 

Weisheit, in Wissenschaften und Künste, also in eine höhere Kultur, 

einzuführen, sie zu belehren und ihnen mit einem guten Beispiel 

göttlich-universeller Liebe, von Selbstlosigkeit und geistiger Größe 

voranzugehen. So gibt es heute Länder, wo Machtwahn und Tyrannei, 

und andere, wo vorher noch Weisheit und Liebe herrschen. Das alles 

wird allmählich verschwinden, und die Menschheit wird von den großen 

Eingeweihten und ihren geheimen Wissenschaften nur durch 

Überlieferungen etwas wissen. Durch die Gesetze der Vererbung 

besteht aber sogar in der finstersten Epoche der Erde die Möglichkeit, 

daß ein Gottessohn in einen menschlichen Körper hineingeboren wird, 

um der Menschheit den Weg aus Finsternis und Unglück zu zeigen.» 

«Vater», frage ich, «ist unser Land jenes Land der Söhne Gottes?» 

«Nein, mein Kind. Jener Erdteil, der das Land und Heim der Söhne 

Gottes bildete, wurde vollkommen vernichtet. Der Nachkommen der 

göttlichen Rasse wurden allmählich immer weniger, sie verließen ihre 

materiellen Hüllen und verkörperten sich nicht mehr. Zuletzt blieben in 

verschiedenen Teilen der Erde nur noch einige, um die Herrschaft den 

immer mächtiger werdenden Menschen zu übergeben. Durch die 



Einweihung  ( 242 ) 

Mischung der zwei Rassen entstanden aber auch Individuen, die das 

magische Wissen ihrer Väter und auch die tierisch-körperliche, 

selbstsüchtige Einstellung ihrer Mütter geerbt hatten. Diese schlichen 

sich zum Tempel. Vermöge ihrer geistigen Fähigkeiten erhielten sie die 

Einweihung. Sie erniedrigten aber ihr Wissen zur schwarzen Magie und 

bedienten sich der eigenen Kräfte und der Naturkräfte, die sie mit den 

Instrumenten und Einrichtungen des Tempels beherrschten, 

selbstsüchtig. Die damals noch in diesem Erdteil weilenden Söhne 

Gottes sahen voraus, was kommen mußte. Sie wußten, daß diese 

Kräfte ohne Gnade denjenigen vernichten, der sie verkehrt, nicht 

göttlich selbstlos, sondern satanisch selbstsüchtig verwendet. Sie 

wußten, daß die Schwarzmagier in ihr eigenes Verderben rannten. Ihre 

habsüchtige Blindheit würde eine allgemeine Zerstörung verursachen. 

Da bauten die letzten Söhne Gottes riesige Schiffe, die, auf jeder Seite 

geschlossen, auch gegen jene Kräfte, welche die Materie durchdringen 

und auflösen, isoliert waren. Dann trugen sie im geheimen einige von 

allen ihren Instrumenten auf die Schiffe, sie führten auch ihre Familien, 

ihre Haustiere hinein, verschlossen alle Öffnungen und verließen den 

Erdteil, der zerstört und vernichtet werden sollte. Einige fuhren nach 

Norden, einige nach Osten, einige nach Süden und einige gelangten 

hieher nach dem Westen. 

Die Schwarzmagier verloren bald die Herrschaft über ihre Instrumente. 

Sie wären dazu berufen gewesen, die höchsten kosmisch-göttlichen 

Kräfte in diesen Instrumenten aufzuspeichern und zu lenken, weil die 

einzige Quelle dieser Kraft auf Erden der Mensch selbst ist. Je 

selbstsüchtiger aber diese Menschen wurden, desto mehr veränderte 

sich auch der Kraftstrom, mit welchem sie diese Apparate aufluden, um 

sie weiter gebrauchen zu können. Und eines Tages, als sich die Söhne 

Gottes in ihren isolierten Schiffen schon genügend weit entfernt hatten, 

geschah das Unglück: ein Schwarzmagier lenkte unabsichtlich eine 

Kraft, die die Materie auflöst - das heißt, in eine andere Energieform 

umwandelt -‚ in seinen eigenen Leib. Wenn aber dieser Prozeß einmal 



Einweihung  ( 243 ) 

in Gang gesetzt ist, wirkt die schon in Energie umgesetzte Materie als 

zerstörende Kraft weiter und weiter, bis sie alles dematerialisiert hat. 

Der ganze Erdteil wurde so vernichtet, bis die durch diesen Prozeß 

neuerzeugten Energien bremsten und die Kräfte der Auflösung 

schließlich aufhielten. 

Der ganze dematerialisierte Erdteil verwandelte sich in 

Ausstrahlungsenergie, die zuerst bis zur obersten Grenze der irdischen 

Atmosphäre stieg, dann von dort wiederkehrte, zunächst umgewandelt 

in die Urform aller Materie. Nach weiteren Umwandlungsprozessen 

stürzte die ganze riesenhafte Masse als endlos scheinender Wasser-, 

Schlamm- und Sandregen auf die Erde zurück. 

Über der Einbruchstelle in dem gewaltigen Körper der Erde schlugen 

die Wassermassen der Ozeane zusammen. Die Erdteile der andern 

Hmisphäre spalteten sich durch die unvorstellbare Erschütterung und 

schoben sich, um das Gleichgewicht der Erde wiederherzustellen, 

immer weiter auseinander, bis sie im großen ganzen den heutigen 

Standort einnahmen. Zum Teil liegt der vernichtete Erdteil als mächtige 

Sandwüste in unserem Land, und es droht die Gefahr, daß die Winde 

diese Sandberge weitertragen und bewohnte, fruchtbare Landstriche 

verschütten. 

Die Söhne Gottes in ihren Schiffen waren mit eigenartigen 

Einrichtungen ausgerüstet, die das Fahrzeug stets waagrecht 

ausbalancierten. So überlebten sie die Naturkatastrophen und landeten 

schließlich. Überall in den verschiedenen Erdteilen, wo sie den Fuß 

hinsetzten, begann eine neue Kultur. 

Mit ihrem Wissen, ihrer Weisheit und Liebe gewannen sie das Herz der 

Eingeborenen. Sie wurden Herrscher. Man verehrte sie als Götter oder 

Halbgötter. Zuallererst errichteten sie geeignete Bauten für die 

geheimen Instrumente, um sie gegenüber der Außenwelt vollkommen 



Einweihung  ( 244 ) 

zu isolieren, um die in ihnen aufgespeicherten, alles durchdringenden 

Energien abzuschirmen. Diese Bauten nennen wir Pyramiden, in 

verschiedensten Erdteilen, überall, wo die Söhne Gottes mit ihren 

geretteten Einrichtungen hingeflohen sind.» 

Ich hörte der Erzählung der gewaltigen Ereignisse erschüttert zu. Es 

wurde mir vieles klar, was ich bisher nicht verstanden hatte. Aber noch 

immer war mir einiges rätselhaft, worüber ich schon oft nachgegrübelt 

hatte. So fragte ich noch: «Wie haben die Söhne Gottes diese 

mächtigen Felsblöcke herbeigebracht und aufeinandergestellt?» 

«Erinnerst du dich, mein Kind, daß ich erwähnte, die Söhne Gottes 

hätten nicht mit körperlicher Kraft zu arbeiten brauchen, weil sie die 

Naturkräfte arbeiten ließen? Wir besitzen noch heute einige dieser 

Instrumente, mit welchen wir die Anziehungskraft der Erde 

neutralisieren - oder auch verstärken -‚ das heißt, nach unserem 

Belieben lenken können. So können wir die schwerste Materie 

gewichtlos machen oder, umgekehrt, das Gewicht noch vergrößern. 

Wenn so ein riesiger Steinblock auf diese Art gewichtlos geworden ist, 

könnte sogar ein Kind ihn mit dem kleinen Finger fortstoßen oder in 

beliebige Höhe heben. Man hat die Schiffe mit diesen Riesenblöcken so 

hoch wie ein Berg beladen, ohne sie zu überlasten, weil die Steinblöcke 

vorher längere Zeit bestrahlt und dadurch gewichtlos gemacht wurden. 

Alle die gewaltigen Bauten hier und in den andern Teilen der Erde, die 

Menschenkraft nie hätte aufbauen können, wurden von den Söhnen 

Gottes auf diese Weise errichtet. 

Dort, wo die Söhne Gottes aus ihren Schiffen an Land stiegen, schufen 

sie eine hohe Kultur. Überall, wo sie auch jetzt noch regieren, führen 

sie die Menschen in selbstloser Liebe und bringen für sie das Opfer, 

noch eine Zeitlang auf der Erde zu weilen, um sie zu belehren und die 

geistigen Kräfte fortzupflanzen. Früher war der Herrscher, der Pharao, 

gleichzeitig auch der Hohepriester. Er war in einer Person der irdische 



Einweihung  ( 245 ) 

und seelische Führer des Volkes. Später aber, als das regierte Land 

durch Kultur und Reichtum immer größer wurde, verteilten die Söhne 

Gottes die Aufgaben. und seitdem hat einer von ihnen die weltliche 

Regierung inne, während der Älteste, das Oberhaupt des Geschlechtes, 

die Pflichten der geistigen Führung erfüllt. Der Pharao regiert das Land. 

Der Hohepriester obliegt den Pflichten im Tempel, er ist der Hüter des 

Wissens auf jedem Gebiet. Da alles Wissen aus einer einzigen Quelle 

stammt, so gibt er die Einweihung in die Wissenschaften, in die Künste 

und auch die große Einweihung im Tempel, in die "Kunstlose Kunst" 

des Geistes. 

Nun weißt du, warum die Menschen, die aus dem Volk stammen, eine 

andere Kopfform haben als die Nachkommen der Söhne Gottes, die 

heute noch die regierende Familie bilden. Wir, die noch diesen 

Langschädel haben, brauchen unseren Verstand nur wenig, denn wir 

erleben die Wahrheit unmittelbar aus innerer Schau. Unsere Stirne ist 

nicht stark gewölbt denn die Gehirnzentren, in welchen das 

Denkvermögen den Sitz hat, sind nur so weit entwickelt, als es 

notwendig ist, äußere Eindrücke wahrzunehmen und bewußt zu 

erleben. Dagegen haben wir im hinteren Schädel vollkommen 

entwickelte Gehirnzentren, das sind die körperlichen Werkzeuge der 

geistigen Offenbarungen. Diese Gehirnzentren ermöglichen uns, auf der 

göttlichen Ebene bewußt zu sein, und geben uns auch jene höheren 

Qualitäten und Eigenschaften, die uns eben von den Menschensöhnen 

unterscheiden. Die Menschen leben in ihrem Bewußtsein in Zeit und 

Raum. Wir, obwohl auch in einem irdischen Körper, genießen die 

vollkommene geistige Freiheit, Zeit- und Raumlosigkeit. Mit der Kraft 

des göttlichen Bewußtseins, mit Hilfe dieser Gehirnzentren können wir 

uns in der Zeit und im Raum frei bewegen. Das heißt, daß wir unser 

Bewußtsein nach Belieben in die Vergangenheit oder in die Zukunft 

umschalten können. Wir können Vergangenheit oder Zukunft in diesem 

Zustand als Gegenwart erleben. 



Einweihung  ( 246 ) 

Und genau so ungehindert können wir uns vom Hindernis des Raumes 

befreien und unser Bewußtsein örtlich dahin versetzen, wohin wir 

wollen. In diesem Zustand gibt es kein "Hier" und kein "Dort", sondern 

nur Allgegenwart! Denn Vergangenheit und Zukunft - Hier und Dort - 

sind nur verschiedene Aspekte, verschiedene Projektionen der einen 

einzigen Wirklichkeit, des ewigen, allgegenwärtigen Seins: GOTT! 

In deinen Adern fließt das Blut beider Rassen. Du erbtest Eigenschaften 

unserer Rasse, aber auch der Zwischenrasse, von der Seite deiner 

Mutter. In dir beginnen die höheren Organe zu funktionieren, leider viel 

zu früh, als daß du Zeit gehabt hättest für irdische Erlebnisse und deine 

teilweise irdische Natur überwinden zu können. Du bist unzufrieden, 

weil du dich in Zeit und Raum, zwischen Vergangenheit und Zukunft, 

zwischen "Hier" und "Dort" eingesperrt fühlst. Der Geist beginnt in dir 

aufzuwachen und wünscht seine göttliche Freiheit. Du hast dreimal die 

Einweihung verlangt, und jetzt wirst du sie bekommen. Dann wirst du 

auch alle die höheren Organe, die in dir jetzt noch nicht voll aktiv sind, 

bewußt gebrauchen lernen. Du wirst auch die Fähigkeit erlangen, mit 

ähnlichen Wesen zu jeder Zeit einen Kontakt herzustellen, so daß du 

deine Gedanken mit ihnen austauschen kannst. 

Wir vermögen uns auf diese Weise mit meinem Bruder Ptahhotep und 

allen anderen noch auf Erden weilenden Nachkommen aus der Rasse 

der Söhne Gottes zu jeder Zeit zu finden und unsere Gedanken in 

vollkommener Bewußtseinseinheit noch viel besser auszutauschen, als 

wenn wir miteinander auf der irdischen Ebene - mit Hilfe von Kehlkopf, 

Zunge und Ohren - sprechen würden. Wir können einander zu jeder 

Zeit in unserem Bewußtsein aufsuchen, aber wir fühlen es sofort, wenn 

der andere besetzt ist, wenn er sich auf etwas anderes konzentriert, 

und stören ihn nur dann, wenn wir einander etwas sehr Wichtiges 

mitzuteilen haben. Sonst ziehen wir uns zurück. Du wirst wohl 

verstehen, warum nur Wesen vollkommener Selbstlosigkeit solche 

Fähigkeiten haben können. Wenn auch selbstsüchtige Menschensöhne 



Einweihung  ( 247 ) 

dazu fähig wären, so würden sie ein solches Chaos verursachen, daß 

alle feinen Organe in diesem Chaos zugrunde gehen müßten. 

Meist abends, nachdem unsere täglichen Pflichten erledigt sind, 

tauchen wir gegenseitig im Bewußtsein auf, und in dieser Einheit sehen 

wir gegenseitig unsere Gedanken. Augenblicklich vereinigen wir uns auf 

diese Weise, was in der dreidimensionalen Welt lange Zeit brauchen 

würde! 

Nachdem wir unsere weltlichen Aufgaben überdacht haben, gehen wir 

mit unserem Bewußtsein in den dimensionalen Zustand des 

Allbewußtseins über, um aus der ewigen göttlichen Urquelle neue 

Lebensenergie zu schöpfen. In diesem Zustand sind wir mit allen 

Lebewesen - mit dem ganz All - in der göttlichen Ur-Einheit identisch 

und eins mit dem Leben selbst, mit dem ewigen Sein, also mit dem 

Wesen aller Offenbarung - auch mit dir -‚ nur sind diese Wesen, die mit 

ihrem Bewußtsein noch in den drei Dimensionen leben, sich dessen 

nicht bewußt. Doch wacht ein jedes Lebewesen aus seinem Schlaf mit 

erneuter Lebenskraft auf, ob es weiß oder nicht, daß diese Kraft aus 

der göttlichen Urquelle stammt. 

Du wirst also die Einweihung bekommen, und damit betrittst du ein 

langen Weg. Diesen Weg mußt du hier auf der Erde auch dann noch 

gehen,  nachdem wir - ich und Ptahhotep - die dreidimensionale Welt 

verlassen haben und nur noch im Geiste in der Sphäre der Erde 

verweilen. Ich habe andere Aufgaben als Ptahhotep. Deine seelische 

und geistige Führung ist in seinen Händen. Wir bleiben aber in der 

ewigen Einheit immer verbunden. Es wäre besser gewesen, wenn du 

mehr Geduld gehabt hättest. Du bist aber so, wie du eben bist, und so 

wird auch dein Schicksal und die Zukunft sein. Da dürfen wir uns nicht 

einmischen. Die Kraft, die aus Einheit stammt, wird dich immer 

begleiten und dir durch die schwerste Zeiten hindurchhelfen. 



Einweihung  ( 248 ) 

Da du die Pflicht hast, neben mir die Frau des Pharao zu vertreten, 

kannst du während der Einweihungszeit nicht im Tempel wohnen wie 

die übrigen Neophyten. Du gehst jeden Morgen hin, du bekommst dort 

Unterricht und Aufgaben, du machst tagsüber die Übungen mit den 

anderen Neophyten, und am Abend bist du wieder im Palast. Bei Festen 

erscheinst du zur rechten Zeit, um deine Pflichten neben mir zu 

erfüllen. Du kannst dich also schon morgen früh bei Ptahhotep 

melden.» 

Aber in mir bleibt eine Frage offen, und so bleibe ich noch stehen. 

Vater schaut fragend auf mich. «Vater», sage ich, «du hast mir erzählt, 

daß die Söhne Gottes, um ihre geistigen Kräfte weiterzupflanzen, unter 

Töchtern der Menschen sich Frauen nahmen. Nahmen die Töchter der 

Söhne Gottes nicht auch für sich Männer von den Söhnen der 

Menschen? Warum zeugten nur die Söhne Gottes Kinder mit den 

Töchtern der Menschen, warum nicht auch die Töchter Gottes mit den 

Söhnen der Menschen?» - 

Vater schaut tief in meine Augen und sagt: «Präge dir jetzt meine 

Antwort tief ein. Wenn du diese Wahrheit wohl verstehst, können wir 

vielleicht das Steuer deines Schicksals noch in eine andere Richtung 

drehen: Wenn aus einem Glas Rotwein ein Tropfen in ein Glas 

Weißwein hineintropft, so bleibt der Rotwein reiner Rotwein wie vorher. 

Der Weißwein aber ist kein Weißwein mehr, sondern wird zu einer 

Mischung von beiden. Wenn du dann von dem Weißwein etwas 

ausgießest, so wird auch das, was ausgegossen wurde, eine Mischung 

von rotem und weißem Wein sein. Verstehst du, mein Kind?» 

«Ja, Vater, ich verstehe. Das bedeutet so viel, daß das Blut eines 

reinrassigen Sohnes Gottes auch dann rein bleibt, wenn er mit einer 

Tochter der Menschen Kinder zeugt. Aber das Blut einer reinrassigen 

Tochter Gottes würde ein gemischtes Blut werden, wenn sie mit einem 



Einweihung  ( 249 ) 

Menschensohn eine Ehe schlösse. Sie wäre von nun an eine Mischung, 

wie auch ihre Kinder Mischlinge sein würden.» 

«Sei dir dieser Wahrheit in jedem Augenblick deines Lebens bewußt», 

sagt Vater, dann steht er auf, ich verbeuge mich vor ihm, er segnet 

mich, und die Einheit des Geistes in meinem Herzen bewahrend, 

verlasse ich den Raum. 



 

 

Vorbereitungsjahre 

 

Ich gehe von Menu begleitet zum Tempel. 

Wie oft noch werde ich während vieler Jahre durch diesen langen 

Säulengang zwischen Palast und Tempel gehen - wie oft! -‚ bis ich 

selber der ganze Weg sein werde, so daß mich sogar mit geschlossenen 

Augen meine Füße hintragen würden. 

Heute betrete ich das erstemal als Neophyt den Tempel. Gerade weil 

ich mich sehr beeilen möchte, halte ich mich zurück und gehe feierlich 

langsam. Ich will die Freude, daß meine Einweihung beginnt, bis zum 

letzten Tropfen auskosten und genießen. Ich bin tief in mich 

versunken. All dessen, was mir Vater gestern erzählt hat, voll bewußt, 

gehe ich meinen zukünftigen Pflichten als Eingeweihte entgegen. 

Am Eingang erwartet mich wieder der gleiche Neophyt. Menu nimm 

Abschied. Zuerst fällt sie mir um den Hals, küßt mich und preßt mich 

an sich, als ob wir uns nie mehr sehen würden. Dann beruhigt sie sich 

und verbeugt sich vor mir, wie es sich ihrer Ansicht nach gehört. Ich 

umarme sie und fühle, daß auch meine Mutter mich durch Menus Mund 

küßt. 

Der Neophyt geleitet mich zu Ptahhotep in sein kleines 

Empfangszimmer. Wie oft - wie oft - werde ich noch so vor Ihm stehen, 



Einweihung  ( 251 ) 

wie oft werden seine Augen auf mir ruhen, mich durchdringen mit 

Ruhe, Sicherheit und Kraft! 

«Mein liebes Kind», fängt er an, «Einweihung bedeutet - wie ich dir 

schon erklärte -‚ auf der höchsten, göttlichen Ebene bewußt zu werden. 

Das braucht aber vorher eine lange körperliche Schulung und seelische 

Vorbereitung. Man muß zuerst die Nerven fähig machen, diese hohen 

Schwingungen ohne Schaden, ohne zu sterben, zu ertragen. 

Auf einer gewissen Ebene bewußt werden heißt, die dieser Ebene 

entsprechenden Schwingungen in die Nerven und durch die Nerven in 

den Körper zu leiten. Der Körper entwickelt von der Geburt an - also 

seit das «Selbst» in ihm wohnt - eine Widerstandskraft, welche dem 

durchschnittlichen Bewußtseinsgrad des dem Körper innewohnenden 

Geistes entspricht. Der Bewußtseinsgrad eines Lebewesens schwankt, 

seinem Gemütszustand entsprechend, innert der Grenzen einer 

Schwingungsoktave. Die Schwankungen dürfen aber die 

Elastizitätsgrenzen der Nerven nicht überschreiten, sonst treten 

leichtere oder schwerere Erkrankungen und Verletzungen ein, sogar 

der Tod. Die der schöpferischen Lebensenergie eigene Schwingung ist 

für Lebewesen, deren Bewußtsein diesen Grad nicht erreicht, unbedingt 

tödlich. Sie würde die Nervenzentren und die Nerven verbrennen. 

Darum wird die Lebensenergie aus dem Rückgrat, wo sie ihren Sitz hat, 

durch verschiedene Nervenzentren in eine dem jeweiligen 

Bewußtseinsgrad entsprechende niedrige Schwingung transformiert 

und nur dieser transformierte Lebensstrom in den Körper geleitet. 

So werden zum Beispiel die Tiere durch eine viel niedrigere 

Lebensschwingung belebt als der Urmensch, und der niedrigstehende - 

tierisch-selbstsüchtige - Urmensch wird wieder von einer niedrigeren 

Lebensenergie belebt als der geistig höherstehende Mensch. Wenn man 

die Lebensenergie eines Menschen in ein Tier hineinlenkte, so würde 



Einweihung  ( 252 ) 

das Tier - ebenso wie der niedrigstehende Mensch - an den 

Schwingungen eines höherstehenden Menschen augenblicklich sterben. 

Die große Einweihung bedeutet, die Lebensenergie, die schöpferische 

Schwingung des ewigen Seins, auf jeder Entwicklungsstufe und auch in 

ihrer Original-Schwingung, ohne Transformation, bewußt zu erleben 

und gleichzeitig in die Nerven und in den Körper hineinzuleiten. Das 

braucht natürlich auch eine entsprechende Widerstandskraft, die man 

durch eine gründliche körperliche und seelische Schulung erlangen 

kann. Das heißt, daß man die entsprechenden Nervenzentren langsam 

und vorsichtig vorbereiten, erwecken und beherrschen lernen muß. 

Zuerst wird diese körperliche und seelische Schulung dir vom Leiter der 

Neophytenschule, von Mentuptah, zuteil. Bei den 

Konzentrationsübungen wird dir Ima» - und Ptahhotep zeigt auf den 

Neophyten, der mich hergeführt hat - «behilflich sein. Wenn du deine 

Vorbereitungsprüfungen bei Mentuptah und bei Ima bestanden hast, so 

wirst du weitere Belehrungen und die Einweihung unter meiner Leitung 

empfangen. Jetzt wird dich Ima in die Neophytenschule hinüberführen 

und dir alles Notwendige zeigen. Wenn du während deiner Schulung 

mit mir sprechen willst, kannst du dich auf ein Abendgespräch immer 

bei mir anmelden. Gott lenke deine weiteren Schritte.» 

Ptahhotep segnet mich, ich verbeuge mich und gehe mit Ima hinüber 

in die Neophytenschule. 

Ima führt mich zu einer der kleinen Zellen, die in die Tempelwand 

gebaut sind. Er überreicht mir ein einfaches weißes Leinengewand und 

ein Paar einfache Sandalen und sagt, daß diese Zelle mir gehöre. 

Wie ich herauskomme - mein seidenes Gewand und meine vergoldeten 

Sandalen vertauscht mit der einfachen Kleidung -‚ bin ich genau ein 

Neophyt wie Ima. Er führt mich weiter, durch den langen Säulengang, 

und wir betreten durch die große Türe den Garten des Tempels. 



Einweihung  ( 253 ) 

Der Garten ist prachtvoll - eine viereckige grüne Wiese, die von Palmen 

umsäumt ist und so einen ausgezeichneten Übungsplatz bietet. Wir 

gehen weiter, und hinter dem parkähnlichen Gartenteil, dort, wo die 

wirtschaftlichen Gebäude, die Gemüse- und Obstgärten liegen, sehe ich 

die Neophyten an der Arbeit. Sie tragen alle dieselbe Kleidung wie ich, 

aber keiner ist so jung. 

Ima führt mich zu dem Leiter der Neophytenschule, Mentuptah. Er ist 

ein freundlicher Mensch mit sanften, liebevollen Augen. Er erklärt 

meine täglichen Pflichten. Die Neophyten sind in kleinere Gruppen 

eingeteilt. Alle Gruppen stehen unter der Führung Mentuptahs, aber 

jede einzelne Gruppe steht außerdem unter der Leitung eines 

fortgeschritten Neophyten, eines Priesterkandidaten. Ima führt die 

Gruppe, in welche ich eingeteilt werde. Er ist ein hochgewachsener, 

schlanker, aber sehr kräftige junger Mann. Seine sehr reine 

Ausstrahlung ist mir schon damals aufgefallen, als er mich das 

erstemal zu Ptahhotep führte. Er hat die meisten 

Vorbereitungsprüfungen bestanden, und die Zeit ist nahe, da er seine 

Einweihung bekommt. Ima ist Priesterkandidat. In seiner Erscheinung 

wirkt er nicht wie ein Mann, sondern wie ein androgynes Wesen, das 

über dem Geschlecht steht. Er wirkt geschlechtslos wie ein Erzengel. 

Die Kraft einer Toledaner Klinge strahlt aus ihm, sein engelhaft schönes 

Gesicht trägt alle Zeichen der höchsten Intelligenz und 

Konzentrationsfähigkeit. Über den Augenbrauen wölben sich zwei 

starkentwickelte Hügel, Zeichen der Weisheit. Sein Mund ist plastisch 

schön, voll Energie, die Mundwinkel sind jedoch weich und fein 

gezeichnet und verraten zärtliche Liebe zu jedem Lebewesen. Ich liebe 

ihn vom ersten Augenblick an und habe vollkommenes Vertrauen zu 

ihm wie zu einem lieben Bruder. Ich bin froh, daß mich auf meine 

Prüfungen vorbereiten wird! 

Ima macht mich mit andern Neophyten bekannt. Sie alle haben die 

Priesterschaft als ihren Beruf gewählt, aber nur diejenigen werden 



Einweihung  ( 254 ) 

Priester oder Priesterinnen, die alle Prüfungen bestehen und die 

Einweihung bekommen. Viele gibt es, die nie dazu reif werden. Diese 

können, wenn sie wollen, ihr Leben lang im Dienste des Tempels 

bleiben. Sie erledigen wirtschaftlichen Arbeiten im Garten und bei den 

Tieren des Tempels. Die Neophyten, die die Vorbereitungsprüfungen 

bestehen, bekommen ihrem Grade gemäß immer neue Arbeiten und 

Aufgaben. 

Ima führt eine Gruppe, in welcher lauter geistig hochstehende 

Neophyten beisammen sind - die meisten stammen väterlicherseits von 

den Söhnen Gottes ab wie ich. Man erkennt sie von weitem an ihrer 

länglich Kopfform. Zu ihnen werde ich eingeteilt. Ich fühle mich in ihrer 

rein Atmosphäre wohl. 

Jeden Morgen bei Sonnenaufgang müssen wir uns im Garten 

versammeln. Wir beginnen mit körperlichen Übungen. Diese Übungen 

sind mit starker Konzentration verbunden. Wir üben verschiedene 

Körperhaltungen verbunden mit Atemübungen und müssen unser 

Bewußtsein mittels dieser Übungen in die verschiedenen Körperteile 

lenken. Durch lange und ausdauernde Übung können wir auf diese 

Weise den ganzen Körper vollkommen bewußt machen, die kleinsten 

Körperteile wie alle inneren Organe bewußt bewegen, beherrschen und 

lenken. Wir erreichen damit, daß der Körper ein tadelloses Werkzeug 

wird. 

Wenn wir die körperbelebenden Übungen beendet haben, gehen wir im 

großen Saal zur Schulung von Seele und Gemüt über. Diese Übungen 

bestehen darin, daß Mentuptah uns verschiedene zusammenhängende 

Traumbilder diktiert, die wir so intensiv erleben müssen, als ob wir sie 

in Wirklichkeit erleben würden. Mit diesen Traumbildern rufen wir 

willkürlich verschiedene Gemütserregungen in uns hervor und lernen, 

über diese Herr zu werden. Mit diesen Übungen führt uns Mentuptah 

durch die verschiedenen Sphären der Unter- und Oberwelt, durch die 



Einweihung  ( 255 ) 

sieben Höllen und die sieben Himmel und lehrt uns, unsere 

Geistesgegenwart unter allen Umständen zu bewahren, um in den 

schwierigsten Lagen augenblicklich entscheiden zu können, was wir zu 

tun haben. 

Wenn wir diese Art Übungen schon vollkommen beherrschen, müssen 

wir einen Schritt weiter gehen: die verschiedensten seelischen 

Zustände sind auf Befehl, ohne Traumbilder, aber mit derselben 

Intensität zu erleben, als ob wir dazu einen Grund hätten. Wir müssen 

diese Übungen beim tiefsten negativen Zustand beginnen und die 

Erlebnisse langsam, schrittweise bis zum höchsten positiven Zustand 

steigern. Zum Beispiel: Wir beginnen uns in die tiefste 

Niedergeschlagenheit einzuleben, dann erleben wir langsam steigernd 

Gleichgültigkeit, gehen dann höher und höher, bis wir die äußerste 

Fröhlichkeit und schließlich höchstes Glücksgefühl erreicht haben. 

Wenn nach langer Zeit diese Übung gut geht, müssen wir die 

seelischen Zustände schneller wechselnd üben, bis wir die 

verschiedensten seelischen Zustände nacheinander so geläufig 

abwechselnd erleben können, wie der Künstler auf seinem 

Musikinstrument, nach seinem Willen auf und ab, von den tiefsten bis 

zu den höchsten Tönen alle Klänge hervorlocken kann. Dann, wenn wir 

vom finstersten Leid bis zum höchsten Freudengefühl alle seelischen 

Zustände gut und geläufig beherrschen, dürfen wir einen Grad höher 

steigen und müssen entgegengesetzte seelische Zustände ohne 

Übergang hintereinander erleben. Zum Beispiel: größte Traurigkeit und 

ohne Übergang größte Heiterkeit; oder: Angst - dann blitzschnell auf 

selbstsicheren Mut umschalten und diese Übung entgegengesetzter 

Seelenzustände weiterführen. 

Diese Exerzitien dürfen wir nur unter der Leitung unseres Führers 

machen. Sie bedeuten eine große Anstrengung für die Nerven. Es 

dauert schon lange Zeit, bis wir mit Hilfe der Traumbilder alle 



Einweihung  ( 256 ) 

seelischen Zustände so lebendig erleben, als ob die diktierten Bilder 

äußere Geschehnisse wären. Noch länger braucht es, bis wir auch die 

ganze Skala der Seelenzustände von unten angefangen bis zum 

höchsten Grad gesteigert erleben. Nur wenn wir nach der Übung 

unsere Nerven in restlose Ruhe bringen und in dieser Ruhe den ganzen 

Tag verharren können, dürfen wir zu der schon erwähnten schwersten 

Übung übergehen, entgegengesetzte Gemütserregungen ohne 

Übergang hintereinander zu erleben. Der Sinn dieser Übungen ist der, 

daß wir weder äußeren Geschehnissen noch unseren Stimmungen 

ausgeliefert werden, sondern fähig sind, unseren seelischen Zustand 

selbst zu bestimmen und folglich unser seelisches Gleichgewicht unter 

allen Umständen zu bewahren. Wir stehen fortdauernd in innerer 

Wachheit und Geistesgegenwart. 

Der Mensch glaubt, es müsse auch immer ein Grund vorhanden sein 

um fröhlich oder glücklich zu sein. Die Bedeutung dieser Übungen mit 

den Traumbildern liegt darin, daß wir uns zuerst einen Grund einbilden, 

um uns in diesen oder jenen seelischen Zustand zu versetzen. Bei den 

Traumbilderübungen beherrschen wir also die Gründe selbst. Da keinen 

tatsächlichen Grund haben, müssen wir uns diesen Grund selbst 

einbilden. 

Dann kommt der nächste Schritt, ohne Grund - ohne das Diktat 

eingebildeter Traumbilder, die den einen oder anderen seelischen 

Zustand herbeirufen - einen Zustand an sich zu erleben. 

Nach langem Üben, wenn man diese Übungen schon vollkommen 

beherrscht, entdeckt man, daß man sich immer nur eingebildet hat, ein 

- Grund zu haben, «traurig» oder «fröhlich», «niedergeschlagen» oder 

«himmelhochjauchzend» usw. zu sein. Diese Übungen verschaffen uns 

die Überzeugung, daß die verschiedensten Geschehnisse keine Wirkung 

auf uns haben. Wir entdecken, daß jeder Bewußtseinszustand aus uns 

selbst stammt und immer nur von innen her entsteht. Über dasselbe 



Einweihung  ( 257 ) 

Geschehnis kann einer lachen, der andere weinen, ein dritter dagegen 

vollkommen gleichgültig bleiben, weil ein jeder seine eigene innere 

Einstellung nach außen projiziert und erst diese innere Einstellung uns 

erregt, nicht aber die äußeren Geschehnisse an sich. 

Als Endresultat muß der Schüler die Fähigkeit erreichen, den 

vollkommenen seelischen Ruhezustand unter allen Umständen 

unerschütterlich wahren und nie aus ihm herauszufallen. Außerdem 

tragen diese Übungen, die Erkenntnis und Erfahrung ein, daß, was 

immer auf Erden geschieht nur ein vergängliches, von selbst in Zeit 

und Raum projiziertes Traumbild ist. Wir brauchen es nur so weit ernst 

zu nehmen, als unsere Erfahrung dadurch wachsen soll. 

Es braucht aber lange, lange Zeit, bis man diesen Grad erreicht! Man 

muß sich ständig unter schärfster Beobachtung halten, darf sich keinen 

Augenblick vergessen, sondern muß andauernd bewußt sein, wach 

sein, und jedes Gefühl, jeden Gedanken analysieren, aus welcher 

Schicht des Selbstes er stamme. Und das geht nicht von heute auf 

morgen! 

Neben dieser langen seelischen Schulung sind uns auch parallel rein 

geistige Konzentrationsübungen gestellt. Diese erteilt mir Ima. Nach 

den gemeinsamen Übungen führt er mich in eine ruhige Ecke des 

Gartens und erklärt mir, was Konzentration bedeutet. Ich darf mir nicht 

erlauben, daß die Gedanken nach ihrem Belieben in mir 

herumschweifen ohne Ordnung, sondern ich muß mir selber befehlen, 

an einen gewissen vorgeschriebenen Inhalt zu denken. Ich muß meine 

Gedanken in einen einzigen Punkt zusammenziehen, ihnen also statt 

einer zentrifugalen eine zentripetale Richtung geben. Ima gibt mir 

einen Satz als Konzentrationsinhalt. Wenn mir die Konzentration 

gelungen ist, soll ich es ihm melden. Dann läßt er mich allein. 

Der Satz lautet: «Ich offenbare immer das Göttliche.» 



Einweihung  ( 258 ) 

Ich setze mich hin und fange an, mich auf diesen Satz zu 

konzentrieren. Ich sage den Satz in mir: «Ich offenbare immer das 

Göttliche», einmal, zweimal, zehnmal, hundertmal ... ich denke an 

nichts anderes: «Ich offenbare immer das Göttliche ... Ich offenbare 

immer das Göttliche ... Ich offenbare immer das Göttliche ...» 

Nach einer Stunde gehe ich zu Ima und sage: «Ich kann mich auf den 

Satz nicht konzentrieren. Es ist unmöglich.» 

«Unmöglich?» fragt er, «warum wäre das unmöglich?» 

«Konzentrieren bedeutet, wie du sagtest, alle Kräfte, alle Gedanken auf 

einen Punkt richten, in einen einzigen Punkt zusammenziehen, alle 

Kräfte des Verstandes, des Bewußtseins zusammenfassen und 

zusammenhalten. Wenn ich mich aber auf einen Satz konzentriere, 

kann ich die Kräfte meines Verstandes nicht auf einen Punkt 

zusammenziehen. Ein Satz besteht aus mehreren Worten. Diese Worte 

folgen einander sowohl zeitlich wie räumlich. Ich kann diese Worte 

nicht gleichzeitig in einem Punkt zusammen denken, nur zeitlich und 

räumlich nacheinander! Und wenn ich den Satz zu Ende gedacht habe, 

muß ich wieder an den Anfang zurückspringen und wieder von Anfang 

bis zu Ende denken. So ist eine Konzentration unmöglich. Entweder 

muß ich im Zickzack hin- und herspringen, vom Ende zum Anfang: 

 



Einweihung  ( 259 ) 

oder, wenn ich mir den Satz kreisförmig vorstelle, wird die 

Konzentration zu einem Herumlaufen im Kreis: 

 

Das ist aber keine Konzentration!» 

Ima hört aufmerksam zu, dann sagt er voll Freude: «Du hast sehr 

richtig geübt! Du hast entdeckt, daß es unmöglich ist, sich auf Worte zu 

konzentrieren. Daß du dir den Satz schließlich in Kreisform vorgestellt 

hast, war ein richtiges Streben nach Konzentration. Wenn du die Worte 

aber noch so eng zusammenziehst, bilden sie noch immer einen Kreis, 

und du kannst nie ins Zentrum. Du hast erfahren, daß die Worte 

gegenüber deiner konzentrierenden Kraft eine Widerstandskraft 

ausüben und du sie deshalb nicht im Mittelpunkt zusammenziehen 

kannst. Dieselbe Widerstandskraft nützen wir aus, wenn wir eine 

Brücke bauen. Man bildet aus den Steinen einen Bogen - wie du jetzt 

aus Wörtern einen Kreis gebaut hast -‚ und die Brücke fällt nicht ins 

Wasser, weil die Steine einen Druck aufeinander ausüben und das 

Material dem Druck nicht nachgibt. Durch die Kraft des Widerstandes 

halten die Steine die ganze Brücke zusammen. Aber wenn deine 

Konzentration in den Mittelpunkt gelangen will, so hindert dich der 



Einweihung  ( 260 ) 

Widerstand der Worte, und die Konzentration ist unmöglich. Dasselbe 

geschieht, wenn du dich auf ein Wort konzentrierst. Ein Wort besteht 

aus Buchstaben, die nie völlig in einem Punkt zusammengezogen 

werden können.» 

«Was soll ich also tun?» 

«Versuche als nächste Übung, dich nur auf einen einzigen Buchstaben 

zu konzentrieren, sagen wir auf den Buchstaben O», sagt Ima und läßt 

mich allein. 

Ich versuche es. Ich sitze wieder im Gras und konzentriere mich auf 

das O ... ich sage in mir O, O, O, O, ... und noch immer denke ich an 

nichts anderes als an O, O, O, OOOOOO ..., und auf einmal erlebe ich 

in mir eine weitere Überraschung ... Ich laufe zu Ima und sage 

lachend: «Ich bin schon fertig.» 

«Nun», fragt er, «was hast du erreicht?» 

«Daß aus dem O auf einmal ein Rohr geworden ist. Ein langer O-

förmiger Tunnel, in welchem ich immer weitergelaufen bin. Das ist aber 

wieder keine vollkommene Konzentration!» 

«Gut«, sagt Ima, «du bist schon in die vierte Dimension gelangt. Nimm 

jetzt wieder den Satz: «Ich offenbare immer das Göttliche», und 

versuche nochmals, dich darauf zu konzentrieren. Wie würdest du es 

jetzt lösen?» 

«Was soll ich tun?» frage ich. 

«Was würdest du tun?» fragt Ima zurück. 

Ich denke eine Weile nach und sage: «Die Worte sind das Kleid, die 

materielle Erscheinung des Sinnes. Wenn ich in den Mittelpunkt 



Einweihung  ( 261 ) 

gelangen will, muß ich die Worte, die mich hindern, aufgeben und mich 

nur auf den Sinn des Satzes konzentrieren, ohne Worte, ohne Form. Ist 

es so richtig?» 

Ima lächelt und sagt: «Wir wollen sehen, was du damit erreichst. Geh, 

versuche, und komm dann wieder.» 

Ich gehe und konzentriere mich auf den Sinn des Satzes: «Ich 

offenbare immer das Göttliche ...» ... nur auf den Sinn ...  

Dann gehe ich wieder zu Ima. Er beendet eben ein Gespräch mit einem 

anderen Neophyten. Als er bemerkt, daß ich auf ihn warte, wirft er mir 

einen schelmischen Blick zu, als ob er sähe, was ich mit meiner 

Konzentration erreicht habe. «Nun?» fragt er. 

«Ima, es ist so merkwürdig! Als ich mich nur auf den Sinn des Satzes 

konzentrieren wollte, konnte ich nicht mehr daran denken, sondern der 

ganze innere Prozeß verlegte sich aus dem Kopf in meine Brust, und 

den Sinn konnte ich nicht mehr denken - sondern fühlte und erlebte 

ihn! Im Augenblick, da ich mich ohne Worte auf den Sinn dieses Satzes 

konzentriere, werde ich selbst dieser Sinn! Dann muß es aber anders 

heißen, nicht: «Ich offenbare immer das Göttliche», sondern es lautet 

verwandelt und viel treffender so: «ich bin das Göttliche, das sich 

immer offenbart!» 

Während ich spreche, schaut Ima mich lächelnd und mit immer 

größerer Freude an. «Du hast dich sehr gut konzentriert. Sehr gut! Du 

hast entdeckt, daß Konzentration nicht ein Dauerzustand sein kann, 

sondern nur ein Übergang ist zwischen der projizierten Welt und dem 

Sein. Wen du deine Gedanken auf etwas konzentrierst, kannst du nicht 

beim Denken bleiben, denn die Konzentration führt dich zu dir selbst 

zurück, und du wirst das, worauf du dich konzentriertest. Aus dem 

Denken wird durch Konzentration ein Seinszustand! Das Denken hört 



Einweihung  ( 262 ) 

vollkommen auf, und der Denkende wird mit dem Gedachten identisch. 

Etwas denken bedeutet einen Inhalt durch den Verstand wie in einem 

Spiegel nach außen projizieren, also aus sich heraustreten. Durch 

Konzentration zieht man das Projizierte wieder zurück - das Gedachte 

wird wieder identisch mit der Denker, mit sich selbst. Die zwei Faktoren 

werden in einer vollkommene Einheit vereinigt. Das Geschaffene geht 

in den Schöpfer zurück! 

Übe weiter, du wirst diesen Prozeß immer klarer erleben. Ich gebe dir 

eine neue Übung. Du sitzest so gerne unter dieser Palme. Konzentriere 

dich auf sie» - und er geht. 

Ich setze mich wieder hin und schaue auf die Palme. Ich denke an gar 

nichts anderes, nur an diesen Baum. Stunden vergehen, es wird 

langsam Abend. Ich muß heim. Draußen wartet Menu, wir gehen nach 

Hause. 

Am anderen Morgen bin ich wieder da, im Tempelgarten, und nach den 

gemeinsamen Übungen sitze ich wieder unter der Palme, auf sie 

konzentriert. 

Als ich diese Übung anfing, störten mich viele fremde Gedanken. Es ist 

mir plötzlich eingefallen, was mir Menu am vorigen Abend erzählte - ich 

bemerkte einen Vogel, der in den Zweigen aus voller Kehle sang - dann 

summte eine Mücke um meine Ohren, dann fiel mir die Frechheit des 

Schatzmeisters Roo-Kha ein und erboste mich - aber ich jagte alle 

fremden Gedanken, die in meinem Kopfe entstanden, davon und 

konzentriert mich nur auf die Palme. 

Jetzt geht es schon besser. Die Gedanken können mich nicht mehr 

erreichen und wirklich stören. Vorher war ich noch in der Welt der 

Gedanken zwischen den Gedanken. Die Gedanken haben mich noch hin 

und her stoßen können. Ich ließ mich aber nicht mitreißen. Ich blieb 



Einweihung  ( 263 ) 

fest dort, wo ich war, bei der Palme, und glitt unmerklich langsam 

weiter, immer weiter in mich hinein, wo mir die Gedanken nicht mehr 

nachfolgen und mich nicht mehr stören. Hie und da erscheint noch ein 

Gedanke, der wie ein müder Wanderer durch meinen Verstand 

schleicht. Ich schau jetzt von einem sicheren Ort diesen einzelnen, 

müden Gedanken zu, aber ich kümmere mich nur um die Palme ... Ich 

denke an die Palme ... die Palme erfüllt langsam mein ganzes Wesen ... 

Es vergehen Tage, vielleicht auch Wochen - ich weiß es nicht. Ich weiß 

überhaupt nichts mehr von der Außenwelt, denn ich bin mit meiner 

ganzen Aufmerksamkeit nur auf die Palme konzentriert. Dann habe ich 

auf einmal das merkwürdige Gefühl, daß ich den Baum nicht mehr von 

außen her, sondern von innen sehe ... Ich nehme zwar mit meinen 

körperlichen Augen die äußere Form der Palme wahr, aber ich fange 

an, immer stärker das innere Wesen, das belebende, schöpferische 

Prinzip der Palme, zu sehen, zu erleben, ZU SEIN! 

Und es kommt ein Augenblick, in dem mir auf einmal bewußt wird, daß 

die Palme nicht mehr außerhalb meiner steht - nein! - sie stand gar nie 

außerhalb - ich hatte nur eine falsche Vorstellung - die Palme ist in mir 

und ich in ihr - ich bin die Palme selbst! 

Ich weiß nicht, wie lange ich versunken bleibe. Ich weiß gar nicht, was 

Zeit bedeutet. Dieser Begriff ist «dort», in jenem Zustand, unbekannt. 

Ich kann auch nicht erklären, was dieses «Dort» ist. Aber eine Kraft 

holt mich auf einmal langsam in mein persönliches Bewußtsein zurück, 

und ich bemerke, daß Ima vor mir steht. Meine Augen treffen seinen 

sanften Blick. Er setzt sich neben mich in das weiche Gras und wartet 

geduldig, bis ich wieder zu mir komme, dann schaut er mich fragend 

an. 



Einweihung  ( 264 ) 

Ich versuche ein paarmal, sprechen zu wollen - aber es gelingt mir 

nicht gleich. Das Sprechen scheint vollkommen überflüssig geworden 

zu sein. 

Endlich erwacht meine Aktivität, und mein Wille funktioniert wieder. 

Meine Kehlkopfnerven bringen die Stimmbänder in Bewegung, und ich 

kann schon Laute hervorbringen. 

«Oh Ima», sage ich ernst, leise und von meiner eigenen Stimme 

überrascht, «ich bin die Palme geworden - oder, besser, ich habe 

entdeckt, daß die Palme immer ich war! Nur war ich mir dessen nicht 

bewußt!» 

Ima nickt mit seinem schönen Engelskopf und sagt freudestrahlend: 

«Du machst wunderbare Fortschritte! Ich bin so froh - so froh! Du 

kommst so rasch vorwärts wie keiner in so kurzer Zeit. Wenn du alle 

übrigen Vorbereitungsprüfungen ebenso rasch bestehst, wirst du bald 

reif für die Einweihung!» 

Froh schauen wir einander schweigend an. Wie ich in seine Augen 

blicke, fühle ich noch stärker, was für ein reines Wesen Ima ist und 

was für eine gewaltige Kraft aus ihm strahlt. Die Luft ist reiner, wo er 

sich befindet. 

Dann reicht er mir seine Hand, und wir stehen auf. Ich muß heim. 

_   _   _ 

Wie ich schon im Bette liege, setzt sich Menu neben mein Lager auf 

den Boden und fragt: «Was machst du jetzt im Tempel?» 

«Wir machen Übungen.» 

«Erzähle, was für Übungen?» 



Einweihung  ( 265 ) 

Ich antworte ernst: «Nun, meine letzte Übung war, daß ich so lange an 

eine Palme denken mußte, bis ich entdeckt habe, daß ich selbst die 

Palme bin!» 

Menu schaut mich erschrocken an: «Was hast du entdeckt? - Was bist 

du?» fragt sie und sieht mich forschend an. 

«Die Palme», wiederhole ich. 

«Du, die Palme?» fragt sie mit weitgeöffneten Augen. 

«Ja, ja, Menu, aber laß mich schon in Ruhe, ich will schlafen.» 

Da fängt Menu an zu lachen, daß sie auf dem Boden hin- und herrolt,. 

und Tränen fließen über ihre Wangen: «Hihihi, du bist eine Palme? Wo 

ist dein Stamm, und wo sind deine Blätter? Hi-hi-hi, bist du denn kein 

junges Mädchen, was? Hihi!» 

Ich sitze beleidigt in meinem Bett auf und sage so würdig wie möglich: 

«Nimm zur Kenntnis, daß ich kein junges Mädchen bin, sondern die 

Vertreterin der Königin, ich bin die Frau des Pharao, verstehst du? und 

wenn du über meine Übungen lachst, werde ich dir nichts mehr 

erzählen.» 

Da beginnt Menu ohne Übergang zu weinen, bedeckt meine Hände mit 

Küssen und sagt unter Tränen: «Habe ich nicht gesagt, daß die 

Einweihung eine gefährliche Sache ist? - Man verzaubert dich noch am 

Ende, und es wird aus dir tatsächlich eine Palme. Du sprichst schon so 

seltsam. Gib acht, ich bitte dich - gib acht! Es wäre gut, wenn das der 

Pharao wüßte!» - und sie geht, ihre Tränen trocknend, sorgenvoll 

hinaus. 



Einweihung  ( 266 ) 

Ich bleibe allein mit einem unangenehmen Gefühl. Ich fühle genau, daß 

ich zu Menu nicht über meine tiefsten, heiligsten Erlebnisse hätte 

sprechen sollen. 

Am anderen Tag läßt mich Ptahhotep zu sich rufen. Ich soll mich bei 

ihm am Abend melden. 

Er sitzt an seinem gewohnten Platz im kleinen Empfangszimmer. Sein 

Blick ist tief wie das Himmelsgewölbe. Er weiß alles. 

«Komm her, meine kleine Tochter», sagt er freundlich. 

Ich nähere mich ihm voll Vertrauen. Er nimmt meine Hände in die 

seinen und fragt lächelnd: «Weißt du, was deine nächste Aufgabe ist?» 

«Ja, Vater, ich weiß es», antworte ich. 

«Nun?» 

«Schweigen», antworte ich auch lächelnd und schuldbewußt, aber 

schaue zutraulich in seine Augen, weil ich weiß, daß er mich nicht 

verurteilt. Er nickt, wir verstehen einander. Ich brauche mich nicht zu 

entschuldigen. Er kennt mich besser als ich mich selbst, und er weiß 

genau, daß ich nicht aus bösem Willen über heilige Dinge zu Menu 

gesprochen habe, die bei weitem nicht reif genug ist, geistige 

Erlebnisse verstehen zu  können. Ich schaue in Ptahhoteps Augen ... er 

sieht mich mit allen meinen Unvollkommenheiten, aber sieht auch 

meinen Entschluß: in Zukunft das Schweigen zu lernen. 

Dann streichelt er meine Haare - ich verbeuge mich und gehe. 

Ach! Wie oft werde ich noch so vor ihm stehen und eingestehen, daß 

meine Zunge meinem Verstand vorauslief, daß ich der Kraft, die den 

Menschen zwingt, sich zu offenbaren, sich auszusprechen, immer 

wieder nicht widerstehen konnte. 



Einweihung  ( 267 ) 

Doch mit der Zeit lerne ich aber, auch dieser Kraft gegenüber «wach» 

zu sein. Den Mitteilungsdrang muß ich, wie meinen Lieblingslöwen, 

ununterbrochen im Auge behalten, und durch diese ständige 

Selbstbeobachtung wird es mir nach und nach zur zweiten Natur, bevor 

ich spreche, zuerst in mich hineinzulauschen, ob ich die Bewilligung, zu 

sprechen, habe oder nicht. Allmählich lerne ich, meinen Mund nur dann 

zu öffnen, wenn ich etwas zu sagen habe. Und ich erkenne zwei Wesen 

in mir: ein persönliches «Ich», das gerne oft schwatzen möchte, ohne 

Kontrolle, nur aus Mitteilungsdrang, um die Aufmerksamkeit auf meine 

Person zu ziehen - und im Hintergrund meines Bewußtseins das höhere 

«Selbst», das dieses «Ich» zurückhält und ihm befiehlt, wann und was 

es sprechen oder tun und wann es schweigen und passiv bleiben soll. 

Nur muß man eben den Befehlen dieses höheren Selbst 

Aufmerksamkeit schenken und ihnen gehorchen. Denn seine Befehle 

hören - das tut ein jeder! 

Während dieser Zeit, nach den gemeinsamen Übungen im Tempel, 

erhalte ich weitere Konzentrationsübungen von Ima. 

Wir sitzen wieder in meiner Lieblingsecke im Tempelgarten, und Ima 

erklärt: «Du weißt schon aus Erfahrung, was Konzentration ist; wenn 

du dich aber während des Konzentrierens beobachtest, dann wirst du 

feststellen, daß du in der Konzentration drei Phasen durchschreitest, 

eine Verstandesmäßige, eine gefühlsmäßige und eine geistige Phase. 

Jede Konzentration beginnt mit der verstandesmäßigen Phase. Du 

richtest deine Gedanken auf den Gegenstand deiner Konzentration und 

denkst nach, was dieses Etwas eigentlich ist, worauf du dich 

konzentrierst. In diesem Falle arbeitest du mit dem Verstand, weil du 

in deinen Gedanken Klarheit schaffen willst und nach einer vollkommen 

befriedigenden Definition suchst, die den Gegenstand deiner 

Konzentration restlos und eindeutig ausdrückt. Wenn du solch eine 

Definition gefunden hast, bist du mit der Arbeit des Verstandes fertig, 



Einweihung  ( 268 ) 

denn du weißt jetzt, was dieses Etwas ist. Du brauchst auch nicht mehr 

darüber nachzudenken, denn wenn man weiß, was etwas ist, denkt 

man darüber nicht mehr nach. Denken ist die Brücke zwischen 

Unwissenheit und Wissen. Wenn wir alles wissen - wie Gott -‚ werden 

wir das Denken nicht mehr brauchen. Gott ist allwissend, Er ist das 

Wissen selbst, sein Wissen ist vollkommen wie der Kreis. Worüber soll 

Er nachdenken, wenn Er alles weiß?! Das Denken braucht nur 

derjenige, der sein Wissen noch ergänzen muß. Diese Ergänzungsarbeit 

besteht eben im Denken. 

Wenn dein Wissen in bezug auf den Gegenstand deiner Konzentration 

vollständig ist, gehst du vom Denken zum Fühlen über. Das ist die 

zweite Phase der Konzentration. Dein Bewußtsein projiziert von innen 

nach außen, durch das Nervennetz, alle Eigenschaften des 

Konzentrationsinhaltes auf deine Sinnesorgane, und du erlebst sie 

gefühlsmäßig. Du empfindest, du fühlst in jedem Tropfen deines Blutes, 

wie und was der Gegenstand der Konzentration ist! 

Wenn du den Gegenstand deiner Konzentration auf diese Weise 

verstandes- und gefühlsmäßig gänzlich erlebt hast, so gehst du zur 

dritten Phase über, zur geistigen Konzentration. Das bedeutet, daß du 

mit dem Gegenstand der Konzentration in deinem Bewußtsein identisch 

wirst: du bist das! Wir nennen dies Seinszustand! In diesem Zustand 

brauchst du über dieses Etwas nicht mehr nachzudenken, es nicht 

mehr zu fühlen, weil du es selbst geworden bist. In diesem Zustand 

werden alle deine Gedanken, alle deine Gefühle, alle deine Worte, alle 

Taten Äußerungen dieses Etwas sein. 

Du hast dies mit der Palme erlebt, du hattest aber damals noch keine 

Übung, die drei Phasen in dir beobachten zu können und bewußt zu 

erleben. Nehmen wir ein anderes Beispiel. Sagen wir, du sitzest am 

Ufer eines Flusses und du konzentrierst dich auf das Wasser. Du wirst 

zuerst nachdenken, was das Wasser ist. Du denkst, daß das Wasser 



Einweihung  ( 269 ) 

eine aus der Vereinigung von zwei Gasen entstandene Flüssigkeit ist, 

du kannst sogar messen, was für eine Temperatur das Wasser hat und 

daß es bei 0° Grad hart wird, du kannst die Farbe und alle 

Eigenschaften des Wassers feststellen, bis dein Verstand das Wasser 

vollkommen erfaßt hat. Das ist verstandesmäßige Konzentration. 

Dann stehst du auf und gehst in das Wasser hinein. Jetzt empfindest 

du, fühlst du, wie und was das Wasser ist. Du fühlst unmittelbar im 

Erlebnis, daß das Wasser flüssig ist, denn es umfließt deinen Körper, du 

fühlst auch die Temperatur des Wassers, du brauchst es nicht mehr zu 

messen, denn du empfindest ohnedies unmittelbar, ob es kalt oder 

warm sei. Du kannst in dem Wasser herumpantschen, mit deiner Hand 

Tropfen oder Wellen schlagen, du erlebst also gefühlsmäßig alle 

Eigenschaften des Wassers. Das ist gefühlsmäßige Konzentration. 

Aber auf einmal hörst du auf, ein vom Wasser getrenntes Wesen zu 

sein, du verschmilzest jetzt mit dem Wasser, du hast keinen 

menschlichen Körper mehr, du bist Wasser geworden. Jetzt brauchst 

du über das Wasser und seine verschiedenen Eigenschaften nicht mehr 

nachzudenken, auch nicht mehr zu fühlen, wie und was Wasser ist, 

sondern jetzt bist du selbst Wasser. Die vollkommene Konzentration 

bedeutet, mit dem Gegenstand der Konzentration identisch werden, zu 

sein! - Alle anderen Konzentrationsphasen setzen ein Getrenntsein 

voraus. Nur der Seinszustand ist vollkommene Einheit, folglich auch 

vollkommenes Verständnis und absolute Erkenntnis aus innerer Schau. 

Dein Körper kann zwar kein Wasser werden, aber in deinem 

Bewußtsein kannst du es vollkommen erleben. 

Beobachte die Menschen. Es gibt solche, die ständig über Liebe und 

Güte sprechen, sie tragen ein süßes, salbungsvolles Lächeln, und bei 

jeder Gelegenheit stellen sie zur Schau, daß sie «liebevoll» und «gut» 

sind. Aber nur äußerlich! Sie tragen die Maske der Liebe; aber wenn es 



Einweihung  ( 270 ) 

auf Taten ankommt, verraten sie ihre Selbstsucht - weil sie die 

Selbstsucht sind. 

Ein anderer hingegen, der nie über die Güte spricht, denkt gar nicht 

daran, daß er «gut» sein will, und doch stammt alles, was er denkt, 

spricht und tut aus der Güte, weil er die Güte selbst ist! Was man ist, 

darüber denkt man nicht nach, das fühlt man auch nicht, weil man 

eben ist, was man ist, darüber spricht man nicht, sondern alles, was 

man denkt, sagt und tut, ist Äußerung dessen, was man ist: die 

Offenbarung seines eigenen Seins! 

Nun die allerschwerste Aufgabe: Konzentriere dich auf dich selbst! 

Zuerst nachdenken, was du bist, dann fühlen, was du bist, und 

schließlich mußt du sein, was du bist! 

Damit, daß du auf Erden bewußt geworden bist, bist du in deinen 

Verstand, in deine Gefühle hineingefallen, und du hast nur gedacht und 

gefühlt, was du bist, aber nie konntest du sein, was du bist! - 

Beobachte die Menschen, und du wirst erkennen, daß sie nicht das 

sind, was sie wirklich sind, sondern daß sie sich immerzu mit 

Gedanken, mit Gefühlen und mit Rollen identifizieren, die sie hier auf 

Erden spielen. Sie sind aus sich selbst herausgefallen, sie sind 

Scheinwesen. Nur in den Augen von ganz kleinen Kindern wirst du noch 

den Glanz, das Licht des Seins erkennen. Mit dem Erwachen des 

Verstandes fängt das Kind an, sich zu identifizieren mit seiner äußeren 

Person, es entfernt sich von seinem göttlichen, wahren Wesen. Dabei 

ist die Person nur eine Maske, aus welcher das wahre Selbst - das 

große Unsichtbare blickt. Die Person darf nicht mehr sein als ein Mittel 

zur Offenbarung des Selbst. Die Menschen sind aber mit dieser Maske 

so sehr verwachsen, daß sie davon nicht mehr loskönnen. Das wahre 

Selbst ist der Herr, der König, und die Person nur sein Diener. Die 

Menschensöhne verlassen aber ihr Selbst, und vom Thron steigend, 

identifizieren sie sich mit ihrer Maske, mit ihrer Person; sie machen aus 



Einweihung  ( 271 ) 

dem Diener den König und spalten sich von ihrem eigenen wahren 

Wesen ab. Sie drängen ihr höheres Selbst ins Exil, ins Unbewußte. Der 

Verstand verursacht die Spaltung, aber aus diesem gespaltenen 

Herausgefallensein hilft auch der Verstand heraus, durch 

Konzentrationsübungen und Bewußtwerden. 

Bisher hast du verschiedene Dinge zur Konzentration bekommen. Von 

nun an ist deine einzige Aufgabe, dich auf dich selbst zu konzentrieren 

und alle drei Phasen bis zum Seinszustand mit deinem eigenen Selbst 

verwirklichen. Du mußt jenen Zustand erreichen, den man in der 

ersten Person Einzahl nur so ausdrücken kann: «Ich bin, der ich bin.» 

Gib acht: Es ist nicht genug, wenn du denkst, was du bist, wenn du 

fühlst, was bist, sondern du mußt sein, was du in deinem wahren 

Wesen bist! 

Das ist deine Konzentrationsaufgabe bis zu deiner Einweihung.» 

Und so beginnt in meinem Leben die lange Periode, in welcher ich mich 

diesen zwei Aufgaben widme: mein wahres Selbst zu sein und 

schweigen zu können. 



 

Der Baum der Erkenntnis des Guten und 

des Bösen 

 

Wie ich so weit bin, daß ich das Schweigen ziemlich beherrsche, stehe 

ich eines Abends wieder vor Ptahhotep, und Er fragt: 

«Was hast du während deiner Kämpfe mit dem Schweigen erfahren? 

Hast du nur über das Schweigen Herr zu sein gelernt?» 

«Nein, Vater, das war einfach unmöglich. Während ich mit dem 

Schweigen kämpfte, mußte ich gleichzeitig auch mit dem Reden 

kämpfen. In dem Grade, wie ich Herr über das Schweigen wurde, bin 

ich auch Herr über das Reden geworden. Denn schweigen bedeutet 

nicht reden - und reden bedeutet nicht schweigen. Ich konnte diese 

zwei Dinge nicht voneinander trennen. Ich habe entdeckt, daß, gleich 

der Münze, die zwei Seiten hat und doch eine Einheit ist, auch das 

Zwillingspaar Schweigen und Reden die zwei Seiten einer einzigen 

Einheit sind.» 

«Richtig», sagt Ptahhotep, dann steht er auf und führt mich zu einer 

der großen weißen Steinquadern, aus welchen die Wände des Raumes 

bestehen. Er zeigt auf die glatte weiße Fläche des Steins und fragt: 

«Was siehst du auf dieser weißen Fläche?» 

«Nichts», antworte ich. 

«Und was könnte ich darauf zeichnen?» 



Einweihung  ( 273 ) 

«Alles. » 

«Nun», sagt Ptahhotep, «dieses Nichts enthält also in sich das All. In 

diesem Zustand bilden beide eine vollkommene Einheit. Aus der Einheit 

kann also etwas nur erkennbar werden, wenn dieses Etwas sich von 

der Einheit trennt, sich absondert und aus ihr heraushebt. 

Schau, ich zeichne jetzt auf diese Fläche mit grüner Farbe ein Kleeblatt. 

Dies Kleeblatt befand sich auch früher da, auf dieser Steinplatte, du 

hast es aber nicht erkennen können, da die positive Form des Blattes 

und die negative Natur des Hintergrundes noch ineinander ruhten. Sie 

waren vollkommen identisch. Die Form des Kleeblattes war vom All, 

das in diesem Nichts enthalten ist, noch nicht getrennt. Dadurch, daß 

das Kleeblatt in einer grünen Farbe erschien, trennte es sich vom All 

und wurde erkennbar. 

Bedenke jetzt etwas sehr Wichtiges: Wenn dies Blatt auf dieser weißen 

Fläche in grüner Farbe erscheint, so bedeutet dies, daß es seine Form 

in der ergänzenden Farbe, also in diesem Falle rot, im All als sein 

unsichtbares, negatives Bild zurückgelassen hat. Wisse: Was immer du 

siehst, es ist nur darum erkennbar, weil es sich von seiner 

Ergänzungshälfte getrennt hat und diese im Unsichtbaren, 

Ungeoffenbarten zurückgeblieben ist! 

Erkenntnis erlangst du nur durch Vergleichen der voneinander 

getrennten zwei Seiten - der positiven und der negativen. Solange 

diese zwei Seiten als Einheit verschmolzen ineinander ruhen, kannst du 

nichts wahrnehmen, nichts erkennen. 

Beobachte die sichtbare Welt! Sie ist nur darum erkennbar, weil sie 

sich von der Einheit, wo das Nichts und das All noch ineinander ruhen, 

also von der absoluten Einheit, die wir Gott nennen, getrennt hat. Nur 

dadurch, daß das Positive vom Negativen getrennt erscheint und wir 



Einweihung  ( 274 ) 

die beiden miteinander vergleichen können, ist die Schöpfung 

erkennbar. Ohne daß sich die Einheit in zwei Hälften spaltet - in eine 

geoffenbarte und in deren Spiegelbild, die nicht-geoffenbarte -‚ 

wodurch beide durch Vergleich erkennbar werden, gibt es keine 

Erkenntnis! Jetzt folge mir.» Ptahhotep führt mich in einen anderen 

Raum, wo er auf einen großen Tisch vor der weißen Wand eine kleine 

Figur stellt. Dann stellt er hinter die Figur, rechts und links, je ein 

Lämpchen, so daß die Figur nach rechts und links einen Schatten wirft. 

Dann nimmt Ptahhotep eine durchsichtige rote Scheibe und hält sie vor 

das rechte Lämpchen. Zu meiner größten Überraschung erscheint jetzt 

an der Wand rechts ein roter Schatten, links aber ein grellgrüner! 

«Wie kommt das, Vater meiner Seele?» frage ich erstaunt. 

«Denk nach, und du wirst die Erklärung selber finden», sagt Ptahhotep. 

Ich bleibe eine Weile stumm und konzentriere mich, bis ich die Lösung 

erlebe. Dann erkläre ich: «Die Figur hält von dem rot gewordenen Licht 

die rote Farbe zurück und läßt nur die Ergänzungsfarbe an der Wand 

erscheinen. Daher der grüne Schatten auf der anderen Seite. Dagegen 

hält die Figur das ganze Licht der anderen Lampe zurück, und so 

scheint der andere Schatten auf dieser Seite der Wand rot geworden zu 

sein.» 

«Sehr richtig», sagt Ptahhotep, «du siehst, die zwei Farben können 

ohne einander nicht existieren, ebensowenig wie das Schweigen ohne 

das Reden. Was immer du in der Welt der Erkenntnis offenbar machst, 

das ergänzende Gegenteil bleibt im Ungeoffenbarten. Wenn du redest, 

bleibt im Ungeoffenbarten die negative Seite des Redens: das 

Schweigen. Und wenn du schweigst, bleibt die positive Seite des 

Schweigens im Ungeoffenbarten: das Reden. Wenn ein Berg entsteht, 

muß als sein negatives Bild ein Tal entstehen. Wie wäre ein Berg ohne 

Tal und ein Tal ohne Berg möglich? Es kann sich nie etwas offenbaren, 



Einweihung  ( 275 ) 

erkennbar machen, ohne daß der Gegensatz - das ergänzende 

Gegenteil - gleichzeitig im Ungeoffenbarten gegenwärtig wäre! Wenn 

sich etwas Positives offenbart, bleibt das Negative im Ungeoffenbarten, 

und umgekehrt, wenn sich das Negative offenbart, bleibt das Positive 

ungeoffenbart. Wo der eine erscheint, muß sein ergänzender Teil auch 

dabei sein, wenn auch nur in einem ungeoffenbarten Zustand. Ihre 

Zusammengehörigkeit bindet sie ewig aneinander. 

Die Trennung ist also nur scheinbar, weil die zwei Ergänzungshälften, 

wenn sie auch getrennt und aus der All-Einheit gefallen sind, sich 

voneinander dennoch nicht entfernen und einander nie verlassen 

können. Die untrennbare, göttliche Einheit offenbart sich also immer 

und überall, denn auch in dieser scheinbaren Trennung wirkt sie weiter 

als die überall gegenwärtige Anziehungskraft zwischen Positivem und 

Negativem. Sie streben in ihren ursprünglichen Zustand zurück, in die 

göttliche Einheit. Wenn auch etwas in der sichtbaren Welt erscheint, 

von der göttlichen Einheit kann es sich nicht endgültig abspalten; 

irgendeinmal, früher oder später, wird es, sich mit seiner 

Ergänzungshälfte wiedervereinigend, in die göttliche Einheit 

zurückfinden. Die Kraft aber, die, allem Existierenden innewohnend, 

alles in die Einheit zurückzwingt, nennen wir Gott. 

Die Schöpfung - die erkennbare Welt - ist gleich einem Baum: rechts 

trägt er positiv-gute und links negativ-böse Früchte. Aber beide Seiten 

stammen aus demselben Stamm, aus derselben Einheit. 

Nur durch diese Spaltung entstanden aus der Einheit - die weder gut 

noch böse, sondern göttlich ist - das Gute und das Böse. Nur durch die 

Spaltung wurde Erkenntnis möglich. Folglich muß die erkennbare Welt 

aus Gutem und Bösem bestehen, sonst wäre sie nicht erkennbar und 

überhaupt nicht möglich. 



Einweihung  ( 276 ) 

Die ganze Schöpfung ist der Baum der Erkenntnis des Guten und 

Bösen! Der Schöpfer - Gott - ist aber keine aus der Einheit 

herausgefallene und von ihr getrennte, folglich erkennbare Hälfte der 

Einheit, sondern Gott ist die Einheit selbst. Er steht über allem 

Geschaffenen, aus der Einheit Herausgefallenen und ruht in sich in 

vollkommener Einheit. Er ist das Nichts, dem das All entsteigt und sich 

offenbart, aber in Ihm sind Nichts und All ungetrennte, göttliche 

Einheit! 

Schöpfung bedeutet immer nur die eine aus der Einheit 

herausgefallene, durch das Vergleichen erkennbar gewordene Hälfte 

der Ganzheit, deren Ergänzungshälfte im Ungeoffenbarten geblieben 

ist. Darum kannst du Gott - den Schöpfer - in der Welt der Schöpfung 

nie finden, nie erkennen, weil Gott keine ergänzende Hälfte hat, mit 

der man Ihn vergleichen könnte. Es gibt überhaupt keine Möglichkeit, 

Ihn mit etwas zu vergleichen, folglich gibt es auch keine Möglichkeit, 

Ihn zu erkennen - Gott kannst du nur sein! 

Höre, mein Kind: Es gibt nur ein ewiges Sein - nur einen Gott. In allem, 

was lebt, lebt dieses eine, einzige Sein - lebt dieser eine, einzige Gott. 

Gott ist die unteilbare Einheit, Er ist überall gegenwärtig, Er erfüllt das 

ganze Universum. Das ganze Weltall lebt, weil Gott es mit seinem 

eigenen, ewigen Sein belebt! Gott ist also wie ein Baum aus Leben - ein 

Lebensbaum -‚ der sein eigenes Wesen der geschaffenen, erkennbaren, 

von ihrer Ergänzungshälfte abgespaltenen Welt - also dem Baum der 

Erkenntnis des Guten und Bösen - hingibt und ihn belebt. Der 

Erkenntnisbaum - die geschaffene Welt - lebt überhaupt nur dadurch, 

daß der Baum des Lebens - Gott - sein eigenes Leben in seine Adern 

einflößt, in ihm lebt! 

Die materielle Welt ist gleich einem Todesbaum: der Baum der 

Erkenntnis des Guten und Bösen und der ihm innewohnende Gott ist 

der Lebensbaum, der in allem, was geschaffen ist, lebt. Gott ist nur 



Einweihung  ( 277 ) 

einer. Dieser eine, einzige Gott ist das Selbst, das innerste Wesen aller 

Lebewesen. Gott ist überall gegenwärtig, und da sich an demselben 

Orte zwei Dinge nicht gleichzeitig befinden können und nichts Gott an 

irgendeiner Stelle des Weltalls verdrängen kann, kann auch überall und 

in allen Erscheinungen nur ein und derselbe Gott als das Selbst 

gegenwärtig sein. Gott ist unteilbare Einheit. Alle Lebewesen, alle 

Pflanzen, Tiere, der Mensch selbst, sind Früchte am Baume der 

Erkenntnis des Guten und Bösen, darum lebendig, weil der 

Lebensstrom des Lebensbaumes durch ihre Adern strömt, weil der 

Lebensbaum in ihnen lebt. Auch in mir, meine kleine Tochter! - Dein 

Körper ist auch eine Frucht am Todesbaum, am Baume der Erkenntnis 

des Guten und Bösen und hat kein eigenes Leben. Auch in dir lebt der 

Lebensbaum, weil dein Selbst auch ein Zweiglein vom großen 

Lebensbaume Gottes ist, und du lebst nur darum, weil Gott als dein 

Selbst in dir lebt und deinen Körper, deine Person lebendig erhält. 

Dadurch, daß du in einen Körper hineingeboren bist, bist du ein 

erkennbares Wesen geworden. Du hast dein Bewußtsein vom Nichts-All 

- von Gott, von deinem wahren Selbst - getrennt. Du bist aus dem 

göttlichen, paradiesischen Urzustand, wo alle 

Offenbarungsmöglichkeiten, also alle Pflanzen, alle Tiere und der 

Mensch selbst, noch in einer All-Einheit sind, in die Vielheit, in die 

Differenzierung, hinausgefallen. Du bist eine Offenbarung, ein 

Geschaffenes geworden. Folglich ist alles, was du hier auf der irdischen 

Ebene bist, nur die erkennbare, aus Gutem und Bösem gemischte 

Offenbarungshälfte der Einheit. Und da dein Bewußtsein in deinen 

Körper versetzt ist, bist du in diesem Körper erwacht, das heißt, dein 

Bewußtsein wurde mit dem Körper identisch. 

Von etwas ‚essen' bedeutet ‚identisch werden'. Denn was du issest, 

daraus wirst du bestehen, das wirst du sein. Dadurch, daß sich dein 

Bewußtsein mit dem Körper identifizierte, hast du - symbolisch 



Einweihung  ( 278 ) 

ausgedrückt -. von den Früchten des Baumes der Erkenntnis des Guten 

und Bösen gegessen und bist zugleich dem Reich des Todes verfallen. 

Höre aber: Dein Körper ist die Folge und das Resultat der Trennung, er 

ist nur die sichtbare Hälfte deines wahren Selbst. Die andere Hälfte ist 

im ungeoffenbarten, unbewußten Teil deines Wesens geblieben. Wenn 

du diese zwei Ergänzungshälften miteinander vereinigst, kannst du in 

die göttliche Einheit zurückfinden! Es ist ganz unmöglich, die Einheit 

körperlich zu erleben: deine unsichtbare und unbewußte Hälfte auch 

sichtbar, körperlich zu machen und beide miteinander zu vereinigen. 

Denn ein Bewußtsein kann nicht zwei Körper beleben; wenn du das 

Wesen deiner Ergänzungshälfte in deinem Körper erleben wolltest, 

würde das den Tod bedeuten. Wenn er eben dadurch sichtbar 

geworden ist, daß er sich von seiner Ergänzungshälfte getrennt hat, so 

müßte die Wiedervereinigung die Vernichtung des Körpers nach sich 

ziehen. Du kannst aber die göttliche Einheit mit deiner 

Ergänzungshälfte dennoch im Körper erleben: in einem 

Bewußtseinszustand! Du kannst dein Bewußtsein ausdehnen, 

erweitern, bis du dein Unbewußtes vollkommen bewußt machst, deine 

ungeoffenbarte und unsichtbare Hälfte bewußt erlebst und so die 

göttliche Einheit in deinem Bewußtsein verwirklichst. Du kannst dein 

Bewußtsein, während dein Körper in der sichtbar geschaffenen Welt 

weilt, wieder mit deinem wahren Selbst, aus welchem du 

herausgefallen bist, zur vollkommenen Einheit verschmelzen und schon 

im körperlichen Dasein die Seligkeit - Gott erleben - Gott sein. 

Dies Streben nach Wiedervereinigung liegt in allem, was geschaffen 

wurde. Jedes Lebewesen sucht seine andere Offenbarungshälfte, um 

sich mit ihr wieder zu vereinigen. Die positiven Erscheinungen - die 

männlichen - suchen die negativ-weiblichen und umgekehrt. Dies 

Streben der positiven und negativen Kraft bildet sogar die tiefste 

Struktur der Materie, besser gesagt: es gäbe überhaupt keine Materie 

ohne dieses Streben. Denn dies Streben nach der Einheit - nach dem 



Einweihung  ( 279 ) 

Zustand: Gott zu sein - macht die Anziehungskraft zwischen den 

positiven und negativen Kräften aus, und die ganze Welt ist auf diesem 

Streben nach dem göttlichen Urzustand aufgebaut. Die Quelle aller 

Kräfte in der geoffenbarten Welt ist eben dieses Streben. Die Natur 

benützt es, und in den Körper projiziert, entsteht daraus die sexuelle 

Kraft. 

Solange aber ein Lebewesen seine andere Hälfte außerhalb sucht, in 

der geschaffenen, erkennbaren Welt, wird es die Einheit nie finden, weil 

seine ergänzende Hälfte eben nicht draußen, im Geoffenbarten, von 

ihm getrennt, sondern ungetrennt von ihm im eigenen 

Ungeoffenbarten, im Unbewußten, ist. Kein Lebewesen könnte da sein, 

wenn es eine andere Hälfte nicht im Ungeoffenbarten hätte. Schau, 

meine Tochter, dich selbst an: Der Gegensatz all dessen, was du in 

deinem bewußten Teil bist und offenbar machst, ist in deinem 

unbewußten Teil enthalten, der aber dennoch auch zu dir gehört, der 

auch du bist. Du findest deinen ergänzenden Teil nicht außerhalb - 

auch du nicht in einem Manne aus Fleisch und Blut -‚ sondern nur im 

unbewußten Teil deines eigenen Selbst. Wenn du diese zwei Hälften 

deines Selbst im Bewußtsein vereinigst, hast du wieder in das Nichts-

All zurückgefunden, bist wieder mit Gott identisch geworden! 

Und da in dieser Vereinigung, die sich in deinem Bewußtsein abspielt, 

die ewige Sehnsucht deines geoffenbarten Wesens aufhört, da es seine 

Ergänzung gefunden hat und mit ihr zu einer Einheit verschmolzen ist, 

hört auch der sexuelle Wunsch deines Körpers ein für allemal auf. Du 

wirst in dir vollendet, du erlebst schon im körperlichen Dasein den 

göttlichen Zustand: die Unsterblichkeit, die Seligkeit - es ist vollbracht! 

Und da in jedem Lebewesen dasselbe eine, einzige Sein lebt, wirst du 

gleichzeitig mit dem wahren Selbst jedes Lebewesens identisch, wenn 

du in deinem wahren Selbst erwachst. Du wirst die Einheit mit Gott, 

aber gleichzeitig auch die Einheit mit dem ganzen Weltall erlangen. Du 

wirst dein Bewußtsein aus deinem Körper, aus deinem persönlichen 



Einweihung  ( 280 ) 

Wesen hinausheben und das kosmische All-Bewußtsein erleben. Du 

wirst dich in jedem Lebewesen, im ganzen Weltall - in Gott - als ‚Ich' 

fühlen. Das bedeutet: Du issest wieder von den Früchten des 

Lebensbaumes! Dann bist du aus der Welt der Wirkungen in die Welt 

der Ursachen, aus dem Vergänglichen in das Unvergängliche, aus dem 

Geschaffenen in das Schöpferische gelangt und aus dem Reiche des 

Todes im Reich des Lebens, im ewigen Sein, auferstanden. Und das ist 

Einweihung!» 

Ptahhotep hört auf zu sprechen. Aber ich sehe diese göttliche Einheit 

verwirklicht in der unergründlichen Tiefe seiner himmlischen Augen. 

Unendliches Glück, Ruhe und Frieden strömt aus diesen Augen in 

meine Seele über. Ich sehe in seinem Blick die Erfüllung der Wahrheit. 

Dann segnet Er mich, und ich gehe. 



 

Die zwölf Zwillingseigenschaften 

 

Am anderen Abend stehe ich wieder vor Ptahhotep. 

«Die Zeit ist da», sagt Er, «daß du die zwölf Zwillingseigenschaften als 

nächste Übungen vornimmst. Bei der Einweihung wirst du darin geprüft 

werden. Höre also gut zu, und präge dir ein, was ich dir jetzt sage: 

So wie ‚Schweigen' und ‚Reden' die zwei sich ergänzenden 

Offenbarungsformen derselben Kraft sind, so gibt es zwölf 

Eigenschaftspaare, die du zu beherrschen lernen mußt. Von nun an 

wirst du nur vormittags im Tempel sein, dann gehst du in den Palast 

zurück und mußt jede Gelegenheit benützen, so viel als möglich unter 

Menschen zu sein, denn es ist viel leichter, dieser Eigenschaften im 

Tempel Herr zu sein als in der Welt. Hier begegnest du lauter dir 

ähnlichen, nach der göttlichen Einheit strebenden Neophyten sowie den 

schon in der göttlichen Einheit lebenden Priestern und Priesterinnen. In 

der Welt bist du aber den verschiedensten Versuchungen ausgesetzt. 

Du begegnest dort vielen, die körperbesessen sind und auch dich 

beeinflussen wollen. Die Gefahr zu fallen ist viel größer. Wenn du alle 

Eigenschaften im Weltgetriebe meistern kannst, dann wirst du die 

Einweihungsprüfungen auch bestehen. 

 

 

 



Einweihung  ( 282 ) 

Die zwölf Zwillingseigenschaften sind: 

Schweigen  - Reden 

Empfänglichkeit  - Unbeeinflußbarkeit  

Gehorchen  - Herrschen 

Demut  - Selbstvertrauen 

Blitzesschnelle  - Besonnenheit 

Alles annehmen  - Unterscheiden können 

Vorsicht  - Mut 

Nichts besitzen  - Über alles verfügen  

Ungebunden sein  - Treue 

Sich zeigen  - Unbemerkt bleiben  

Todesverachtung  - Lebensschätzung  

Gleichgültigkeit  - Liebe 

Die Erde durchläuft jetzt eine lange Periode, in der allmählich 

körperbesessene und selbstsüchtige Menschen die Regierung 

übernehmen werden. Du weißt aber schon, daß dort, wo sich negative 

Kräfte offenbaren, auch positive Kräfte zugegen sein müssen, jedoch 

im Ungeoffenbarten. Während dieser dunkeln Periode der Erde müssen 

die Söhne Gottes, die die göttlichen Gesetze der Selbstlosigkeit 

offenbaren, allmählich die irdische Ebene verlassen und sich auf die 

geistige Ebene, in das Ungeoffenbarte, zurückziehen. Sie werden aber 

im Unbewußten der Menschen weiterwirken, da sie eben das 

Unbewußte der Menschheit sein werden und sich in der Seele der reif 

werdenden Menschen als Sehnsucht nach Befreiung und Erlösung 

offenbaren. 

Auf Erden werden der Machtwahn der einzelnen und die sich steigernde 

Unzufriedenheit der versklavten Menschenmassen Jahrtausende 

hindurch in immer bitterer werdenden Kämpfen zusammenstoßen. Die 

Jahrtausende ständiger Kämpfe und die Herrschaft von Habgier, 

Eitelkeit, Neid, Rachsucht, Haß und anderen tierischen Eigenschaften 



Einweihung  ( 283 ) 

würden alles Schöne, Gute und Wahre ausrotten, wenn nicht die 

göttliche Vorsehung dafür Sorge tragen würde, daß eine Einheit von 

geistig verbundenen Menschen - unter der Führung der von der 

geistigen Ebene wirkenden Söhne Gottes - die Fortdauer und 

Weiterpflanzung des Wissens vor dem Vergessenwerden retten würde. 

Die Erde - wie ein jeder Planet - steht unter der Führung einer hohen 

geistigen Kraft, und diese Kraft offenbart sich durch die Söhne Gottes 

in einer den Menschen angepaßten Weise. Diese Kraft wird durch eine 

Schar geistig eingeweihter Menschen geoffenbart, die auf dem Wege 

der Entwicklung den Söhnen Gottes gleichwertig geworden sind. Sie 

arbeiten alle zusammen an dem großen Werk: die Erde der Finsternis, 

der Herrschaft der materiellen und höllischen Kräfte - der Isolation - zu 

entreißen und zu erlösen. Jeder Eingeweihte nimmt an dieser Arbeit 

teil, und da du auch eingeweiht sein wirst - auch du. 

Um ein verwendbarer Mitarbeiter am großen Werk zu werden, muß 

man erst die ganze Skala der Eigenschaftspaare beherrschen. Also 

mußt auch du die Prüfungen in diesen Eigenschaften bestehen. 

Ihre Beherrschung bedeutet, daß du die Eigenschaften zur rechten Zeit 

und am richtigen Orte gebrauchst. Dieselbe Eigenschaft, die am 

richtigen Orte und zur richtigen Zeit göttlich ist, wird, am falschen Orte 

und zur unrichtigen Zeit gebraucht, satanisch. Denn Gott schafft nur 

Gutes, Schönes und Wahres. Es gibt keine schlechten Eigenschaften 

und keine schlechten Kräfte, es gibt nur schlecht angewendete 

Eigenschaften und schlecht angewendete Kräfte! 

Was das richtige Schweigen und Reden ist, hast du selber schon 

erfahren. ‚Schweigen' ist eine göttliche Eigenschaft, sie bringt Segen, 

wenn man sie dort und dann gebraucht, wo und wann man schweigen 

muß. Wenn man aber dort und dann schweigt, wo und wann man 

reden sollte, wenn man zum Beispiel einen Menschen mit einem Wort 



Einweihung  ( 284 ) 

vor einer großen Gefahr retten könnte und schweigt, so ist aus dem 

göttlichen ‚Schweigen' ein satanisches ‚Verschweigen' geworden. 

Wenn das ‚Reden' am falschen Orte und zur unrichtigen Zeit erfolgt, so 

wird aus der göttlichen Fähigkeit des ‚Redens' ein satanisches 

‚Schwatzen'. 

Die eine Hälfte der nächsten Zwillingsfähigkeiten, die ‚Empfänglichkeit', 

ist göttlich, wenn man allem, was hochstehend ist - also dem Schönen, 

Guten und Wahren gegenüber -‚ empfänglich und offen ist, Gott auf 

sich einwirken läßt und ihn in sich empfängt. Sie wird aber 

verhängnisvoll und satanisch, wenn daraus eine charakter- und 

willenlose ‚Beeinflußbarkeit' wird. 

Ihre andere Hälfte, die ‚Unbeeinflußbarkeit', bedeutet die Fähigkeit, 

allen niedrigen Einflüssen und Wirkungen unerschütterlichen 

Widerstand zu leisten. Leistet man aber auch den höheren Kräften 

Widerstand, wird aus der göttlichen ‚Unbeeinflußbarkeit' satanische 

‚Isoliertheit'. 

Absolutes Gehorchen dem göttlichen Willen gegenüber ist die Pflicht 

eines jeden Mitarbeiters am großen Werke. Der Wille Gottes kann sich 

unmittelbar durch dich selbst und auch durch andere Menschen 

offenbaren. Gottes Willen erkennst du, wenn du alles, was von dir 

verlangt wird, gründlich prüfst, ob es auch mit deiner innersten 

Überzeugung übereinstimmt. Gott spricht zu uns durch unsere tiefste 

Überzeugung, da müssen wir unbedingten Gehorsam leisten. Gegen 

unsere eigene Überzeugung jemandem nur aus Feigheit, Angst, 

eventuell aus ‚Artig-sein-Wollen' oder sogar materieller Vorteile wegen, 

also aus niedrigen, persönlichen Gründen, zu gehorchen bedeutet 

‚Servilität' und ist satanisch. 



Einweihung  ( 285 ) 

‚Herrschen': unwissenden und schwachen Wesen soll von der eigenen 

Willenskraft abgegeben werden. Universelle Liebe soll, alle Kräfte des 

Volkes zusammenfassend, es zum allgemeinen Wohle führen, ohne das 

Selbstbestimmungsrecht der Menschen zu verletzen. Wer lieblos und 

aus selbstsüchtigen Gründen den eigenen Willen anderen aufzwingen 

will und ihr Selbstbestimmungsrecht verletzt, macht aus der göttlichen 

Eigenschaft des ‚Herrschens' die satanische ‚Tyrannei'. 

‚Demut' sollen wir dem Göttlichen, dem uns belebenden höheren 

Selbst, gegenüber erleben. Du mußt dir dessen bewußt sein, daß alle 

schönen, guten und wahren Eigenschaften IHM gehören, daß seine 

Person ein Offenbarungswerkzeug, ein Projektionsapparat des 

Göttlichen, aber an sich nur eine leere Hülle ist. Du sollst die in dem All 

sich offenbarende Gottheit - das ewige Sein - in dir erkennen und dich 

ihm demütig ergeben. Nie aber sollst du dich irdischen oder 

unterirdischen Mächten unterwerfen und vor irdischen Formen auf die 

Knie fallen. In diesem Falle würde aus der göttlichen ‚Demut' ein 

satanisches, feiges ‚Sich-Demütigen', wodurch du die dich mit ihrem 

eigenen ewigen Sein belebende Gottheit verletzen würdest. 

Wenn du ein guter Diener am großen Werke der Erlösung der Erde sein 

willst, darfst du nie vergessen, daß du nicht aus eigener Kraft lebst und 

arbeitest. Jede Kraft stammt aus Gott, und alle Kräfte, die du 

offenbarst, strömen dir aus deinem höheren Selbst - aus Gott - zu. Sei 

dir dessen bewußt, daß deine Person an sich ein Scheinwesen ist. Dein 

wahres Wesen - die einzige, ewige Realität in dir - ist Gott! 

Selbstvertrauen bedeutet also Vertrauen in den deinem Herzen 

innewohnenden Gott, nicht aber in dein Scheinwesen, in deine Person. 

Das göttliche ‚Selbstvertrauen' ist zu jeder schöpferischen Tätigkeit 

unerläßlich und bedeutet eine innere Verbindung mit Gott. Wenn aber 

eine Person sich einbildet, daß ihre Qualitäten und Kräfte ihr gehören 

und nicht Gott, so wird aus dem göttlichen Selbstvertrauen satanisches 

‚Sich-überheben'. 



Einweihung  ( 286 ) 

Als Mitarbeiter am großen Werk mußt du dich auch blitzschnell 

entscheiden können. Du mußt lernen, ohne Zögern, augenblicklich, aus 

verschiedenen Möglichkeiten die beste zu wählen. Es können 

Situationen eintreten, in denen nur ein Augenblick Verspätung die 

Versäumnis einer einmaligen, unwiederbringlichen Gelegenheit 

bedeutet. Wenn du vollkommen konzentriert, mit über jedem 

Zeitbegriff stehender Geistesgegenwart, augenblicklich handeln kannst, 

so offenbarst du Gottes Willen, und in diesem Falle ist die blitzschnelle 

Entscheidung göttlich. Wenn man aber ohne Geistesgegenwart und 

Überlegung blitzschnell handelt und so die Konzentration verliert, dann 

wird aus der göttlichen ‚Blitzesschnelle' satanische ‚Übereilung'. 

So mußt du also lernen, dir göttliche ‚Besonnenheit' anzueignen. Du 

mußt, bevor du handelst, dein Temperament zügeln und mit viel 

Geduld die Entscheidung in dir reifen lassen. Oft mußt du dir, um den 

Willen Gottes zu erkennen, Zeit lassen, bis du die richtige Entscheidung 

gefunden hast. Das bedeutet, mit ‚Besonnenheit' arbeiten. Wenn man 

aber die Besonnenheit unendlich ausdehnt und nie zur Entscheidung 

gelangt, so wird aus der göttlichen ‚Besonnenheit' eine satanische, 

zweifelnde ‚Unentschlossenheit'. 

Als ein nützlicher Mitarbeiter am großen Werke mußt du lernen, alles 

anzunehmen, was dir das Schicksal bringt. Nicht die äußeren Umstände 

geben dir deinen Wert, sondern nur der Grad, in dem du Gott 

offenbarst. Deine inneren Werte können weltliche Erniedrigungen oder 

Demütigungen nicht verkleinern oder vernichten. Aber 

Verherrlichungen oder Lobgesänge können sie auch nicht vergrößern. 

So darf dich die Art, wie dich die unwissenden Menschen behandeln, 

nicht berühren. Du bleibst, was du bist, ob man dich herabsetzt oder 

ob man dich verherrlicht. Lerne mit allen Verhältnissen zufrieden zu 

sein und sie vollkommen unbewegt hinzunehmen. Wenn deine Arbeit 

im großen Werke von dir verlangt, daß du in großer Armut lebst oder 

aber daß du auf einem hohen Posten stehst und über ein großes 



Einweihung  ( 287 ) 

Vermögen verfügst, so mußt du das eine wie das andere als Mittel zum 

großen Zweck betrachten. Keines darf deine innere Einstellung ändern. 

So gebraucht, wird das ‚Alles-Annehmen' göttlich. Du mußt aber immer 

erwägen - wenn dich auch in deinem Inneren nichts berührt -‚ wann du 

dich als Vertreter der höheren Führung gegen Demütigungen oder 

Beleidigungen verteidigen mußt - und wann du dich vor 

Verherrlichungen bescheiden zurückzuziehen hast. Das ‚Alles-

Annehmen' darf nie in apathische ‚Teilnahmslosigkeit' oder feige 

‚Charakterlosigkeit' entarten. 

Wähle immer das Allerbeste, und gib dich nicht mit Minderwertigem 

zufrieden. Du mußt das ‚Schöne' vom ‚Häßlichen', das ‚Gute' vom 

‚Schlechten' oder ‚Bösen', das ‚Wahre' vom ‚Falschen' - das Göttliche 

vom Satanischen - unterscheiden können. Ohne vollkommenes 

Unterscheidungsvermögen ist man im großen Werke unbrauchbar. 

Wenn du aber von Nutzen sein willst, mußt du auch aus voller Kraft 

‚kämpfen' können. Mit dem Schwert der Wahrheit sollst du gegen den 

Schatten des Irrtums kämpfen, um dem Göttlichen auf Erden zum Sieg 

zu verhelfen. Nie darf aber aus der edlen und mutigen 

‚Kampfbereitschaft' sinnlose ‚Zanksucht' werden. 

Du darfst nicht vergessen, wenn du auch oft mutig kämpfen mußt, daß 

du mit geistigen Waffen kämpfen sollst, um der Erde ‚Frieden' zu 

bringen. Du sollst kämpfen, um das Zerrissene in eine Einheit zu 

verwandeln und um zwischen Kämpfende Frieden zu bringen. Nie soll 

aber aus deiner Friedensliebe ein feiges oder bequemes ‚Nicht-

kämpfen-Wollen' werden. 

Wenn du ein verwendbarer Mitarbeiter am großen Werke der Erlösung 

der Erde sein willst, mußt du auch ‚Vorsicht' lernen, aber gleichzeitig 

entscheiden können, zu welcher Zeit und an welchem Orte du diese 

göttliche Eigenschaft gebrauchen sollst. Durch ‚Vorsicht' kannst du dich 



Einweihung  ( 288 ) 

und viele andere vor großen Gefahren, vor Schaden und sinnlosen 

Opfern retten. Aber aus Angst und Mangel an Selbstvertrauen sich 

nicht getrauen, etwas zu tun, macht aus der göttlichen Eigenschaft der 

‚Vorsicht' satanische ‚Feigheit'. 

Du mußt unerschütterlichen ‚Mut' besitzen. Du darfst dich vor keiner 

Gefahr fürchten. Du mußt allen Schwierigkeiten mutig entgegengehen 

und jeden Angriff gegen das Göttliche mit Mut bekämpfen, wenn es das 

große Ziel erfordert. Nie darf aber der göttliche ‚Mut' in 

gottversuchende ‚Waghalsigkeit' entarten. 

Als Mitarbeiter am großen Werke mußt du dich auch zum ‚Nichts-

Besitzen' bekennen. Ob deine Aufgabe von dir vollkommene Armut 

verlangt oder dich in den größten Reichtum versetzt: sei dir dessen 

bewußt, daß dir nie und nirgends etwas gehört, sondern alles Gottes 

Eigentum ist, aus dem du deiner Aufgabe entsprechend etwas nur zum 

Gebrauch bekommst. Wie es einem Wasserkanal gleichgültig ist, ob 

mehr oder wenige Wasser durch ihn fließt, da das Wasser nicht ihm 

gehört, so sollst auch du alles, was dir das Schicksal gibt, als etwas 

betrachten, das von Gott kommt und das du weitergeben mußt. Wovon 

du leben wirst, darüber brauchst du dir keine Sorge zu machen. Du 

bekommst genau so viel, wie du brauchst. Und wenn du noch so reich 

wärest, du müßtest deine Einstellung des ‚Nicht-Besitzens' als 

Bewußtseinshaltung immer wahren. Nie darf aber diese göttlich-

positive Einstellung in ein ‚Sich-um-nichts-Kümmern' und auch nicht in 

‚Verachtung-der-Materie' entarten. Du darfst von deinen Mitmenschen 

nie erwarten, daß sie dich ohne Arbeit erhalten! 

Auch die Materie ist eine Offenbarung Gottes, du mußt also die Materie 

als etwas Göttliches wertschätzen, du mußt auch über sie herrschen 

und verfügen. Du mußt die Kunst besitzen, immer so viel Materielles 

herbeizuschaffen, als du zu deiner irdischen Aufgabe benötigst ... Sei 

dir dessen voll bewußt: Solange du auf der irdischen Ebene weilst, 



Einweihung  ( 289 ) 

mußt du mit, nicht aber ohne die Materie und auch nicht gegen die 

Materie handeln. Es ist nötig, daß du die Materie zusammenfassen und 

halten kannst, sie richtig gebrauchst und meisterst, sonst bist du den 

irdischen Mächten vollkommen ausgeliefert und kannst, ihnen 

unterworfen, deine irdische Aufgabe nicht unabhängig und frei 

ausführen. Gib aber acht, daß die göttliche Eigenschaft, über die 

Materie herrschen zu können, nie zur satanischen, selbstsüchtigen 

‚Besitzgier' ausarte. 

Als Mitarbeiter am großen Werk darfst du an keinen Menschen 

gebunden sein. Erkenne in allen Menschen, was in ihnen göttlich, was 

irdisch und was höllisch ist. Liebe nicht die Person, sondern liebe in ihr 

das Göttliche, dulde das Irdische und weiche dem Höllischen aus. Wenn 

deine Aufgabe es verlangt, mußt du ohne Zögern den geliebtesten 

Menschen verlassen können, weil du immer vor Augen haben mußt, 

daß, was in ihm der Liebe würdig, Gott ist und nicht die Person. Die 

Person ist nur ein Offenbarungswerkzeug Gottes. Du kannst dieselben 

Offenbarungen auch in anderen Personen finden und lieben. Liebe Gott 

in jedem Menschen, dann wirst du an keine Person gebunden sein. Nie 

darf aber dieses ‚Nichtgebunden-Sein' sich in allgemeine ‚Lieblosigkeit' 

gegenüber deinen Mitmenschen verkehren. 

Menschen aber, in denen du Offenbarungen Gottes erkannt hast, sollst 

du im Leben und im Tod treu bleiben. Du liebst deine Meister und deine 

Mitarbeiter im großen Werk, weil du in ihnen Gott erkannt hast. Du bist 

Gott in ihnen treu, weil du ihre Person nur als Werkzeug Gottes liebst. 

So wird diese Verehrung und Treue gegen deine Meister und 

Mitarbeiter nie zur persönlichen Anbetung, zum ‚Personenkult'. 

Wenn du ein nützliches Werkzeug im großen Werk sein willst, so mußt 

du die Kunst besitzen, deine eigene Person, wie ein gehorsames 

Instrument, auch von der Öffentlichkeit zu gebrauchen. Du mußt deine 

Begabungen und Fähigkeiten vor Menschenmengen durch deine 



Einweihung  ( 290 ) 

geistigen Kräfte beleben, zum Höhepunkt und zum Strahlen steigern, 

so, daß du deinen Geist durch deine Person, durch die Haltung deines 

Körpers, durch die Bewegungen deiner Hände, durch die Ausstrahlung 

deiner Augen, deines Blickes und durch deine Redekunst im höchsten 

Grade offenbarst und die Menschen unter deinen Einfluß bringst, sie 

auf eine höhere geistige Stufe mitreißest. Du mußt also deinen Geist 

durch deine Persönlichkeit vor der Öffentlichkeit ohne Scham, ohne 

Hemmungen zeigen können. Nie darf aber die Kunst des ‚Sichzeigens' 

den Teufel der Eitelkeit in dir wecken und in eine Selbstgefälligkeit, in 

ein mit deinen Gottesbegabungen Auffallen- und Prahlenwollen 

entarten. Wenn Menschenmengen dich begeistert feiern und bejubeln, 

so mußt du ununterbrochen im Bewußtsein tragen, daß die Menschen 

nicht von deiner Person, - die nur eine leere Hülle ist, - sondern von 

Gott begeistert sind, DER sich durch deine irdische Hülle geoffenbart 

hat. 

Wenn du dich im Gebrauch der Kunst des ‚Sichzeigens' nicht dem 

Teufel der Eitelkeit auslieferst, dann wird dich nicht im geringsten 

stören, wenn du - in der Erfüllung anderer Aufgaben - unter den 

Menschen wiederum vollkommen unbemerkt und unbedeutend bleiben 

mußt. Du darfst in diesem Falle deine Fähigkeiten nicht zeigen, sondern 

unter den Menschen, wie einer von vielen, ohne auffallen und 

herausragen zu wollen, unbemerkt verschwinden. Nie darf aber dieses 

bescheidene ‚Unbemerktbleiben' in eine persönliche 

Selbstunterschätzung und Selbstvernichtung entarten. Deine 

Menschenwürde mußt du immer in deinem Herzen tragen. 

Wenn du ein brauchbarer Mitarbeiter am großen Werke sein willst, 

mußt du die Prüfung der vollkommenen Todesverachtung bestehen. Du 

mußt die unerschütterliche Überzeugung haben, daß es überhaupt 

keinen Tod gibt. Wenn dein Körper verbraucht ist, so streift dein Selbst 

ihn ab. Das Selbst ist aber ein Zweig des Lebensbaums, das Leben 

selbst, und das Leben ist unvergänglich. Wenn du in deinem 



Einweihung  ( 291 ) 

Bewußtsein mit dem Leben identisch geworden bist, wirst du auch vor 

dem Tode - wenn deine Aufgabe dich in Lebensgefahr bringt - nicht 

zurückschrecken, sondern mit unerschütterlicher Todesverachtung der 

größten Gefahr entgegenschauen. Laß aber die ‚Todesverachtung' nie 

in eine Geringschätzung des Lebens, also in ‚Lebensverachtung' 

ausarten. 

Du mußt das Leben über alles schätzen. Das Leben ist Gott selbst. In 

allem, was lebt, offenbart sich das ewige Sein. Du darfst dich nie 

sinnlos der Gefahr aussetzen. Schätze das Leben auch in deinem 

Körper, lebe mit Freude. Nie soll aber die Freude am Leben 

Selbstzweck werden und in ‚Sinnlichkeit' ausarten. 

Und zuallerletzt mußt du die allerschwerste Prüfung bestehen: die der 

‚Liebe' und der ‚grausamen Liebe': der ‚Gleichgültigkeit'. Dieses letzte 

Eigenschaftspaar bildet schon auf der irdischen Ebene eine untrennbare 

Einheit. Wann immer du die eine Hälfte offenbar machst, so offenbart 

sich unwillkürlich auch die andere. 

Du mußt deine persönliche Einstellung, deine persönlichen Neigungen 

und Gefühle vollkommen aufgeben: so lieben können, wie Gott selbst 

liebt, alles lieben, ohne Unterschied lieben! Mit allem in der Einheit des 

ewigen Seins verbunden lieben. So wie die Sonne mit vollkommener 

Gleichgültigkeit auf das Schöne und das Häßliche, auf das Gute und das 

Böse, auf das Wahre und das Falsche scheint - sie liebt -‚ so mußt du 

das Schöne und das Häßliche, das Gute und das Böse, das Wahre und 

das Falsche ohne Unterschied, mit vollkommener Gleichgültigkeit 

lieben. Die allerhöchste, göttliche Liebe ist die vollkommen 

gleichgültige Liebe! Es muß dir vollkommen gleichgültig sein, ob etwas 

oder jemand schön oder häßlich, gut oder böse, wahr oder falsch ist, 

du mußt alle mit der gleichen Liebe lieben, Du mußt lernen, daß das 

Schöne ohne das Häßliche auch nicht da wäre. Du mußt lernen, daß 

das Gute ohne das Böse auch nicht da wäre. Du mußt lernen, daß das 



Einweihung  ( 292 ) 

Wahre ohne das Falsche auch nicht da wäre. Und so mußt du alle gleich 

lieben. Du mußt erkennen, daß das Schöne und das Häßliche, das Gute 

und das Böse, das Wahre und das Falsche nur einander ergänzende 

Spiegelbilder des Unaussprechlichen sind, das wir - nur um ein Wort zu 

haben -,Gott' nennen. 

Wenn für jedes Lebewesen vollkommen gleiche, gleichgültige Liebe aus 

dir strahlt, wird sich dieser Liebe in keinem Falle mehr persönliche 

Neigung beimischen. Du wirst alles vom Standpunkt des großen 

Ganzen betrachten, und wenn der Standpunkt des Allgemeinen gegen 

den Standpunkt der einzelnen Personen verstößt, wirst du ohne Zögern 

den Standpunkt des Ganzen vertreten und die Interessen der einzelnen 

rücksichtslos übergehen. Diese Rücksichtslosigkeit muß aber immer in 

der universellen, göttlichen Liebe wurzeln und darf nie aus einer 

persönlichen Abneigung stammen. 

Du mußt aber deine unpersönlich gewordene, gleichgültig-grausame 

Liebe deinen Mitmenschen gegenüber auch in solchen Fällen 

offenbaren, in denen ihre Seele eventuell nur um den Preis ihres 

irdischen Wohles zu retten ist, auch dann, wenn sie dir persönlich am 

nächsten stehen. Du mußt eventuell auch gleichgültig zuschauen 

können, wie deine Geliebtesten in die größten Gefahren hineingeraten 

und darfst sie, wenn sie auf gewöhnliche Mittel nicht reagieren, weder 

mit geistiger Gewalt, mit Hypnose, noch mit magischen Mitteln 

zurückhalten, wenn ihr Seelenheil es so verlangt. Lieber soll ein Mensch 

materiell oder körperlich zugrunde gehen, sogar sterben, als daß seine 

Seele verlorengeht. Du mußt unbedingt die Rettung seiner Seele 

unterstützen. Ebenso wie Gott sich in keine Angelegenheiten der 

Menschen mischt, sondern ihnen ihren freien Willen läßt, so mußt auch 

du deinen Mitmenschen ihren freien Willen lassen und sie niemals mit 

Gewalt zu etwas zwingen. Deine Hilfsbereitschaft soll alles vom 

Standpunkt des seelischen Heils und nicht vom irdischen und 

körperlichen Wohl aus betrachten. Nie darf aber diese göttlich-



Einweihung  ( 293 ) 

grausame Liebe in ‚Lieblosigkeit' entarten, und nie darfst du einem 

Menschen aus persönlicher Abneigung nicht helfen wollen, wenn du ihn 

mit irdischen Mitteln retten kannst. 

Das sind die allerschwersten Prüfungen, weil du deine persönlichen 

Gefühle aufgeben und ausschalten mußt. Nur wenn du die 

vorhergehenden elf Eigenschaftspaare vollkommen beherrschest, 

kannst du die Stimme Gottes so klar vernehmen, daß du mit Sicherheit 

fühlst, was du auch in den schwersten Fällen aus wahrer Liebe tun - 

und was du nicht tun sollst! 

Dann aber wirst du nicht mehr fehlen können, denn du wirst die Liebe 

selbst sein! Und die Liebe kann alles nur aus Liebe tun. Du brauchst 

nichts anderes zu tun, als dein Selbst auszustrahlen, zu sein, und das 

ganze All wird aus deiner Wärme, aus deinem Licht und aus deiner 

Kraft schöpfen können. Dann bist du selbst göttlich geworden, dein 

Bewußtsein wurde mit Gott selbst identisch! Du bist aus der Welt des 

Baumes der Erkenntnis des Guten und Bösen, also aus dem Reich des 

Todesbaumes, wo alles in Trennung und Spaltung erscheint, ins Reich 

des Lebensbaumes, ins Reich der göttlichen Einheit, zurückgekehrt. Du 

issest wieder von den Früchten des Lebensbaumes, und von diesen 

Früchten gibst du auch den nach dir Kommenden zu essen, damit alle 

in die Einheit des unsterblichen, ewigen Lebens, in das ewige Sein - in 

Gott - heimkehren.» 

O Du Gottesvertreter! Nie werde ich deine Worte vergessen. Sie haben 

sich so tief in meine Seele eingeprägt, daß ich mit dem Sinn dieser 

Worte Identisch geworden bin. Sie sind mir ins Blut, ins Knochenmark 

übergegangen, und nach dieser Belehrung bin ich nicht mehr dieselbe, 

die ich vorher war. 

Meine Aufgabe aber ist: all dies zu verwirklichen. 



Einweihung  ( 294 ) 

 

Die Löwen 

 

Am nächsten Tag ist ein großes Fest. 

Wie üblich kleidet mich Menu an, schnallt mir die vergoldeten Sandalen 

um, dann betrete ich meinen Empfangsraum, wo die Hofdamen und 

Roo-Kha, der Oberschatzmeister, mit den zwei Schmuckträgern 

warten. Roo-Kha tritt zeremoniell zu den Schmuckträgern und öffnet 

die Kassette. Dann kommt die rangerste Hofdame, meine gewesene 

Haupterzieherin, hebt den prachtvollen goldenen Kragen heraus, tritt 

zeremoniell zu mir und legt den goldenen Kragen um meine Schultern. 

Dann befestigt sie ebenso feierlich den Kopfschmuck mit der goldenen 

Schlange auf meinem Kopftuch und schließlich meine Arm- und 

Fußbänder. Ich stehe da wie eine Statue, bewegungslos und würdig. 

Ich benehme mich tadellos, dabei möchte ich aber am liebsten Roo-Kha 

tüchtig am Bart zerren, denn er schaut mich wieder so frech an. Er ist 

kein schlechter Mensch, hat in seinem Blute auch etwas von den 

Söhnen Gottes, er ist sehr klug und schlau, er sieht auch in die 

Menschen hinein und nützt diese Gabe nicht zu sehr aus. Wenn er sich 

vor mir verbeugt, so tut er es nicht aus der Verehrung des 

Oberschatzmeisters vor der Königin, sondern er verbeugt sich als 

"Mann" vor meiner weiblichen Schönheit und schaut mich dabei mit 

gierigem Blick an. Frecher Mensch! Dabei sieht er, daß ich in ihn 

hineinschaue, und er weiß, daß ich seine Gefühle klar sehe. Aber ich 

denke an Ptahhoteps Worte: «In jedem Lebewesen wirkt das Streben 

nach der göttlichen Einheit. Das Männliche sucht das Weibliche, das 

Weibliche sucht das Männliche, das ist die Anziehung zwischen den 

zwei Offenbarungsformen der schöpferischen Kräfte ...» - und ich 



Einweihung  ( 295 ) 

verstehe Roo-Kha. Diese Kraft wirkt auch in ihm, und er kann nichts 

dafür, daß ich ihm gefalle. Das ist der Grund seiner Frechheit. Ohne 

diese Kraft würde er sich nicht um mich kümmern. Im geheimen bin 

ich eigentlich gar nicht böse, daß er meine Schönheit bewundert ... 

Nach den Ankleidezeremonien begleiten mich die Hofdamen und Roo-

Kha zum Pharao. Ach! Wie schön ist mein Vater in seinem Festgewand! 

Wie ein verkörperter Gott! Wir gehen alle aus dem Palast zu den 

Wagen, die schon warten. Irgendein Gebäude soll heute eingeweiht 

und seiner Bestimmung übergeben werden. 

Vater und ich besteigen den goldenen Wagen, und Vater ergreift die 

Zügel aus den Händen des Wärters. Der Wagen mit den Löwen! 

Noch als ich klein war, hat mich Vater schon auf Wagenfahrten 

mitgenommen. Ich mußte neben ihm stehen, und er erklärte mir, wie 

ich mit elastischen Gegenbewegungen das Rütteln des Wagens 

ausgleichen sollte. Ich mußte meinen ganzen Körper vollkommen 

gelockert halten, um den Bewegungen des Wagens sofort und 

entspannt folgen zu können. Wenn der Wagen mich hin und her und 

auf und ab schüttelte, machte ich, auf den Fußspitzen stehend, mit den 

Füßen, in den Knien und dem ganzen Körper wippend, die 

Gegenbewegungen. 

Diese Wagenfahrten waren immer sehr lustig, wir hatten am Anfang 

viel über meine Ungeschicklichkeit zu lachen. Vater ließ die Löwen 

zuerst langsam gehen, dann allmählich traben, aber im Augenblick, in 

dem die Löwen zu rennen begannen, warf mich der Wagen hin und her, 

und ich hatte natürlich Angst. Anstatt mich zu lockern, klammerte ich 

mich krampfhaft an Vaters Hände, Kleid und Gürtel. Vater lachte von 

Herzen, und mit unendlicher Geduld zeigte er mir wieder und wieder, 

wie ich mich aufrecht halten konnte. Schließlich lernte ich die richtigen 

Gegenbewegungen, und ohne mich an Vater oder an der Wagenkante 



Einweihung  ( 296 ) 

festzuklammern konnte ich mich, auf den Fußspitzen, aufrecht und 

gerade halten. 

Ach, wie herrlich war es dann, im rasenden Wagen sicher und 

scheinbar bewegungslos zu stehen wie Vater! Wir unternahmen oft 

weite Wagenfahrten. Es war ein wundervolles Gefühl, mit den 

galoppierenden Löwen so dahin zu sausen. Die Löwen genossen es 

auch, daß sie sich auslaufen konnten, und nicht nur wir - Vater und ich 

-‚ sondern auch die Löwen lachten vor Glück. Mein Körper wurde durch 

diese Wagenfahrten muskulös, kräftig und dabei so elastisch, als ob ich 

mich jeden Tag im Ringkampf geübt hätte. Der kleinste Muskel wurde 

gebraucht, mußte mitarbeiten und augenblicklich auf die Bewegungen 

des Wagens reagieren. Es war wie ein ständiger Tanz, der aber 

unsichtbar blieb, da nicht wir tanzten, sondern der Grund unter uns 

fortwährend dahin tanzte. 

Als ich fünfzehn Jahre alt wurde, lehrte mich Vater die Löwen lenken. 

Was für ein wunderbares Gefühl war es, diese prachtvollen, riesigen 

Tiere in meiner Macht zu haben! Sie reagierten auf die geringste 

Regung meines Willens und waren so überempfindlich, daß sie alles, 

was ich wollte, ohne den Zügel zu bewegen, unmittelbar ausführten. 

Doch ließ mich Vater nie, nicht einmal mit meinem Lieblingslöwen, der 

ausgesprochen in mich verliebt und immer eifersüchtig war, allein 

fahren, weil die Löwen immer ihre Selbständigkeit behielten und nur 

ein Eingeweihter sie vollkommen beherrschte. Wenn ich eingeweiht 

werde, habe ich die Hoffnung, die Löwen allein lenken zu dürfen! 

Jetzt, auf dem Weg zu einem öffentlichen Fest, fährt Vater mit den 

Löwen würdig zurückgehalten, und ich stehe als seine Frau neben ihm. 

Ich bin stolz auf Vater. Er ist noch sehr jung, kräftig und herrlich schön. 

Sein Körper und sein schönes Gesicht - besonders jetzt, da er über die 

Löwen herrscht - strahlen eine ungeheure Willenskraft und 

Konzentrationsfähigkeit aus. Auf den Fußspitzen balancierend, nimmt 



Einweihung  ( 297 ) 

sein Körper jede Bewegung des Wagens auf, so daß er bewegungslos 

dazustehen scheint, so sicher, als ob er der Sonnen-Gott selber wäre. 

Wir erreichen unser Ziel, und die langweiligen Zeremonien beginnen. 

Ich mag diese öffentlichen Feste nicht. Es ist immer dasselbe. Große 

Menschenmengen, marschierende Soldaten, Vornehme - und ich muß 

während unendlich lang scheinender Zeit dasitzen und bewegungslos 

zuschauen, bis alles endlich beendet ist. Dann soll ich mit den 

Vornehmen freundlich sprechen und muß dabei die vielen albernen und 

falschen Gedanken hinter ihren schmeichelnd-demütigen Gesichtern 

sehen. Es ist noch ein Glück, daß sich unter den vielen falschen 

Höflingen, die nur ihren Machtwahn und ihre Eitelkeit befriedigen 

wollen, auch einige ehrliche und treue Mitarbeiter Vaters und 

Ptahhoteps befinden. Da ist zum Beispiel ein Offizier, den seine 

Strahlung wie leuchtender Golddampf umgibt. Ich frage Vater ganz 

leise: «Wer ist das?» 

Er antwortet ebenso leise: «Thiess-Tha heißt er, er ist seit kurzer Zeit 

Offizier, hat aber solch hervorragende Qualitäten - wie du es an seiner 

Ausstrahlung siehst -‚ daß ich aus ihm einen Heerführer machen will.» 

Die Zeremonien sind immer dieselben. Nur mit dem Unterschied, daß 

wir einmal auf der Palastterrasse, einmal auf einer großen Tribüne, ein 

anderes Mal auf der Tempelterrasse sitzen. Einmal wird ein neues 

Gebäude eingeweiht, ein anderes Mal kommt eine Expedition nach 

Hause, die in Nachbarländern Tauschhandel trieb, und die Übergabe 

der Tauschwaren wird gefeiert, dann nehmen wir teil an einem 

Erntefest und an verschiedenen Tempelfesten, die ich schon deshalb 

nicht gern habe, weil die große Masse keine Ahnung von der Bedeutung 

der Zeremonien hat und, anstatt Gott in den verschiedenen 

Erscheinungsformen, die durch die symbolischen Bilder dargestellt sind, 

anzubeten, die Symbole selbst anbetet. 



Einweihung  ( 298 ) 

Aber einmal ist auch das langweiligste Fest beendet, und wir können 

nach Hause und wieder wir selbst sein. 

Nein, ich möchte nie Pharao sein! Die Angelegenheiten des Landes 

interessieren mich überhaupt nicht. Gesetzlich wäre ich der 

Thronfolger, aber Vater spricht nie davon und kümmert sich auch nicht 

viel um meine Vorbereitung auf die Aufgaben eines Pharao. Ich weiß, 

daß Ptahhotep und Vater die Fähigkeit besitzen, sich über die Ebene 

der Zeit zu erheben, können die Vergangenheit und die Zukunft als 

Gegenwart sehen erleben. In mir beginnt diese Fähigkeit auch zu 

erwachen, ich sehe schon oft Teile der Zukunft, aber wenn ich meine 

eigene Zukunft sehen möchte, erscheint vor meinen Augen immer nur 

ein dichter Nebel, der alles bedeckt. Vater kennt aber meine Zukunft, 

und da er mich nicht schon jetzt als Mitregenten einsetzt, ahne ich, daß 

ich nie Pharao werde. Dieses Vorgefühl hatte ich ohnehin. Es läßt mich 

kühl, da ich viel lieber Priesterin im Tempel sein möchte. 

Merkwürdigerweise sehe ich aber in der Zukunft auch keine Bilder, die 

mich im Tempel als Priesterin zeigen würden. Ich sehe nur Nebel ... 

Ich bin immer froh, wenn ich nach solchen Festlichkeiten am anderen 

Tag wieder im Tempel bin. Dort fühle ich mich wohl, in der reinen, 

geistigen Atmosphäre. 



 

Telepathische Übungen 

 

Ptahhotep läßt mir eines Tages sagen, ich solle mich am Abend 

melden. Als ich vor ihm stehe, sagt er: «Du hast die bisherigen 

Vorbereitungsprüfungen gut bestanden und darfst versuchen, mit 

jemand ganz bewußt in geistige Verbindung zu treten. Diese Übungen 

gelingen besser nach Sonnenuntergang, denn die Sonnenstrahlen 

wirken eben auf die Nervenzentren und Drüsen anreizend und 

anregend, die dem körperhaften Offenbarwerden des Geistes dienen 

und so das Bewußtsein an die Materie heften. Die Strahlen der Sonne 

üben eine den geistigen Offenbarungen entgegen gesetzte Wirkung 

aus. Nach Sonnenuntergang hört diese Wirkung auf‚ das Bewußtsein 

kann sich von bestimmten Nervenzentren lösen und sich ins Geistige 

zurückziehen. Die Lebewesen gehen schlafen. ‚Schlafen' bedeutet, das 

Bewußtsein aus dem Körper in den Geist zurückzuziehen. Und die 

meisten Menschen die tieferen Grade des Geistes nicht bewußt 

erreichen können, verlieren sie ihr Bewußtsein - sie schlafen ein. Mit 

Übung vermag man die Widerstandskraft seiner Nerven so zu 

entwickeln, das Bewußtsein bis zum tiefsten Grade beibehalten werden 

kann, wodurch die tagsüber ruhenden Nerven- und Gehirnzentren aktiv 

werden und alles durchdringenden Schwingungen des Geistes, des 

Selbst, aufnehmen und weiterlenken. So wird eine Verbindung in die 

Ferne, also eine telepathische Verbindung, möglich. Ein Anfänger 

beginnt besser nach Sonneuntergang, da er die Sonnenwirkung nicht 

gegen sich hat. Später wird man fähig, zu jeder Zeit eine telepathische 

Verbindung herzustellen. 



Einweihung  ( 300 ) 

Die Übung besteht darin, daß man die ganze Aufmerksamkeit wie jeder 

Konzentrationsübung auf einen einzigen Gedanken fixiert. Denke also 

vollkommen konzentriert an die Person, mit der du in Verbindung 

treten willst - du darfst mit deiner Vorstellungskraft nachhelfen: mit 

geschlossenen Augen stellst du sie dir vor, du siehst sie in deinem 

Innern ihre Gestalt, ihr Gesicht, ihre Augen, und bildest dir ein, du 

seiest sie und sie du, bis du tatsächlich das Gefühl hast, daß ihre 

Hände deine Hände sind und dein Körper der ihre, bis du also die 

vollkommene Identität erlebst. Wenn du dies erreicht hast, dann denke 

klar und konzentriert den Gedanken, den du übermitteln willst. Denke 

ihn mit dem intensiven Bewußtsein, daß du die betreffende Person bist 

und sie in dir diesen Gedanken denkt. 

Diese Übung hat drei Phasen: Zuerst übst du in der Anwesenheit der 

Person, mit welcher du einen Kontakt schaffen willst, und zwar so, daß 

sie sich auf dich einstellt. 

Später wirst du dieselbe Übung zu einer im voraus vereinbarten Zeit 

aus der Ferne wiederholen, wobei jeder weiß, daß der andere sich auf 

ihn konzentriert. 

Schließlich wirst du durch einen Fernkontakt etwas mitteilen, ohne daß 

der andere davon im voraus weiß. Diese drei Phasen bilden die positive 

Hälfte der telepathischen Übungen. In diesen willst du etwas mitteilen. 

Die negative Hälfte der Übung besteht darin, daß du eine telepathische 

Mitteilung übernehmen und verstehen mußt. Diese Übung zerfällt auch 

in drei Phasen: Zuerst machst du dich empfangsbereit und leer in 

Anwesenheit der Person, von der du etwas übernehmen willst, dann 

allein zu einer im voraus vereinbarten Zeit, wonach du weißt, wann und 

wer sich auf dich konzentrieren wird - und schließlich mußt du alle 

telepathischen Botschaften aufnehmen, ohne zu wissen, wann und wer 

sich auf dich konzentrieren wird. 



Einweihung  ( 301 ) 

Du wirst schließlich so weit entwickelt sein, daß du auf jede Botschaft 

aus der Ferne - zu jeder Zeit und von jeder Person - sofort reagierst. 

Was immer du tust, du wirst fühlen, wenn sich jemand auf dich 

konzentriert und seine Stimme wie von innen hören. In einem noch 

höheren Grad der telepathischen Verbindungen hörst du nicht nur die 

Stimme, sondern siehst auch das Bild dessen, mit dem du verbunden 

bist. Seine Gestalt, sein Gesicht und besonders seine Augen werden in 

dir gleich einem Phantom, wie ein Traumbild, auftauchen. Wenn du 

diesen Grad erreichst, wirst du die Fesseln der Materie - deines Körpers 

- nicht so drückend empfinden, da die Isolation dann weitgehend 

vermindert ist. Du wirst die Freiheit des Geistes schon im Körper 

genießen. 

Wenn du eine telepathische Verbindung schaffen willst, gelingt es 

natürlich am besten in der Nacht. Dann ist das Bewußtsein nicht so 

stark mit eigenen Gedanken besetzt, der Mensch ist weniger isoliert, er 

ist passiv, und deine telepathische Ausstrahlung wird seine 

Nervenzentren besser erreichen können. Die Nervenzentren der 

meisten Menschen sind noch dermaßen latent, so schwach entwickelt, 

daß eine sehr kräftige Einwirkung nötig ist, damit sie uns überhaupt 

wahrnehmen. Wenn sie schlafen, kannst du es erreichen, daß sie von 

dir träumen und im Traum deine Botschaft aufnehmen. Die Übung wird 

dir alle Gesetze der Telepathie zeigen, auch, wie du sofort bemerken 

kannst, ob jemand besetzt ist, oder auch, wie du dich selber isolieren 

kannst, wenn du dich schon auf etwas konzentriert hast. Einander 

stören, das tun nur Anfänger! 

Jeden Abend wirst du diese Übungen nach meinen Vorschriften 

machen. 

Und jetzt gehen wir zur Praxis über. Setze dich mir gegenüber, schließe 

deine Augen und versuche, mir einen Gedanken mitzuteilen.» 



Einweihung  ( 302 ) 

Ich setze mich Ptahhotep gegenüber und konzentriere mich auf Ihn. 

Ich bilde mir ein, daß ich Ptahhotep bin und fühle, als ob meine Hände 

und Füße, mein ganzer Körper seine Hände, seine Füße, sein Körper 

wären. Dann denke ich konzentriert diesen Entschluß: «Ich, - 

Ptahhotep, - will aufstehen und die Haare dieses kleinen Wesens da, - 

meine, - streicheln.» Denn aus Ptahhoteps Händen strahlt eine 

wunderbare Kraft, und ich bin immer glücklich, wenn er seine Hand auf 

meinen Kopf legt. 

Im nächsten Augenblick steht Ptahhotep auf und legt seine 

segensreiche Hand auf meinen Kopf und streichelt meine Haare. Meine 

Konzentration war also gelungen; zwar sieht Ptahhotep meine 

Gedanken auch dann, wenn ich keine telepathische Verbindung mit ihm 

herstellen will. 

«Gut», sagt er lächelnd, «ich habe deine Gedanken nicht nur deshalb 

lesen können, weil ich sie ohnehin sehe, sondern weil du dich wirklich 

gut konzentriert hast. Dein Löwe hätte auch gespürt, was du gewollt 

hast.» 

«Mein Löwe, Vater meiner Seele? Das glaube ich schon. Aber ein 

Mensch?!» 

«Geduld, mein Kind. Mit der Zeit wird alles gehen. Jetzt versuchen wir 

es umgekehrt: ich werde dir einen Gedanken übermitteln. Mache dich 

leer und empfänglich.» 

Ptahhotep setzt sich, und ich tue, was er sagt. Im nächsten Augenblick 

höre ich seine Stimme von innen her, wie aus meinem eigenen Herzen: 

«Sobald du dir in den Eigenschaftszwillingspaaren genügend 

Selbstbeherrschung angeeignet hast, ist es Zeit, daß ich dir, vor der 

Einweihung, die letzten Geheimnisse enthülle.» 



Einweihung  ( 303 ) 

Ich öffne meine Augen und frage mit freudiger Erwartung: «Bin ich also 

der Einweihung nahe?» 

Ptahhotep lächelt: «Da du meine Botschaft gehört hast, bist du reif, sie 

zu empfangen, nur mußt du dich vorher noch in der  

Selbstbeherrschung vervollkommnen.» 

Ich springe auf und, mich an seinen Hals werfend, küsse ich seine 

Wangen, daß es nur so knallt. Ptahhotep umarmt mich und sagt laut 

lachend: «Siehst du, siehst du, wie du dich beherrschen kannst! Du 

hast der Wirkung der geistigen Einheit nicht widerstehen können. Das 

Einssein unseres Geistes hast du erlebt, die Kraftquellen dieser Einheit 

strömten in deinen Körper, und dein Körper will jetzt an der Freude der 

Einheit teilhaben. Aber vergiß nicht: Was auf der geistigen Ebene 

göttlich ist, weil es den Gesetzen des Geistes entspricht, wird auf der 

materiellen Ebene satanisch, weil es den Gesetzen der Materie 

entspricht. Einheit im Geiste ist möglich, Einheit im Körper dagegen 

nicht; zwei Körper können nicht an demselben Orte sein. Aus dem 

Streben nach Einheit suchen die Menschen daher durch den Körper sich 

zu vereinen und gleiten dadurch in Sexualität ab. Die Natur nützt das 

Streben nach der Einheit - nach dem einstigen paradiesischen Zustand 

- aus und benützt es, um neue Nachkommen zu zeugen. Die große 

Enttäuschung ist nur, daß die Sexualität keine Einheit schaffen kann. 

Was unmöglich ist, bleibt unmöglich, und alle Lebewesen, abgesehen 

davon, daß sie vom Kraftverlust müde sind, werden nach dem 

sexuellen Verkehr traurig. Denn die Seele bleibt unbefriedigt, die 

Sehnsucht nach der paradiesischen Einheit wirkt weiter, und die Natur 

erlistet aus dieser unbefriedigten Sehnsucht immer neue Nachkommen. 

Nun, es wäre für dich sehr, sehr zu wünschen, daß du das Streben 

nach Einheit nicht ungehemmt in deinen Körper strömen ließest. Denn 

ich bin gewappnet genug, daß ich deiner bezaubernden Schönheit 

widerstehe, aber es kann jüngere, unerfahrene Menschen geben, die 

dir, wenn du ihnen so an den Hals springst, nicht widerstehen! Aber da 



Einweihung  ( 304 ) 

rate ich natürlich umsonst», sagt Ptahhotep lächelnd, «es fehlen dir 

eben die Erfahrungen. Und dieser Unerfahrenheit verdanke ich jetzt 

deine vehementen Liebesäußerungen.» 

«Vater meiner Seele», sage ich, «du bist mir aber nicht böse?» 

Ptahhotep lächelt: «Nein, nein, mein Kindchen, böse bin ich gar nicht. 

Solange du nur mich umarmst, ist noch alles in Ordnung. Aber sei mit 

anderen Männern sehr, sehr vorsichtig! Je höher du im Geiste steigst, 

desto unwiderstehlicher werden deine Ausstrahlungen. Du brauchst gar 

nicht so nahe an einen Menschen heranzutreten, um deine 

Anziehungskraft wirken zu lassen. Sei sehr vorsichtig, daß du nicht 

verderblich auf die Männer wirkst.» 

«Vater», frage ich ihn erschrocken, «meinst du, daß ich nicht geistig 

genug bin? Du siehst, wie erfolgreich ich meine Übungen mache. Und 

Mentuptah ist mit mir auch sehr zufrieden, ich weiß meinen Körper und 

meine Nervenzentren schon in einem sehr hohen Grade zu 

beherrschen. Ich habe alle Vorprüfungen bestanden.» 

«Ja», sagt Ptahhotep, «geistig bist du schon wach und Herr über 

deinen Körper. Aber gleichzeitig bist du auf der körperlichen Ebene 

unvorsichtig offen. Du schiebst den Riegel nicht vor diese Türe, nicht 

weil du nicht könntest, sondern weil du es nicht immer willst. Du 

schützest deinen Körper nicht genügend gegen die hohe Frequenz 

geistiger Schwingungen, und das ist eine ständige Gefahr für deine 

Nervenzentren. Wenn deine geistigen Kräfte in den Körper treten, 

leitest du diese hohen Frequenzen untransformiert in deine niedrigen 

Nervenzentren, und die Gefahr besteht dann, daß die höheren, feineren 

Nervenzentren ausbrennen und zugrunde gehen. Es wäre schade um 

dies feine Instrument. Selbstbeherrschung hast du genug, wenn du 

willst, aber oft wirfst du die Zügel vor lauter Übermut fort. Du willst 



Einweihung  ( 305 ) 

eben manchmal keine Selbstbeherrschung ausüben. Sei wach, mein 

liebes Kind, sei immer wach!» 

Oh Ptahhotep, mein lieber, treuer Meister! Du sahest schon damals, 

unvermeidlich kommen würde, aber du wolltest mich dennoch retten! 

Aber der beste Rat kann Unerfahrenheit nicht in Erfahrung verwandelt, 

und meine innere Unausgeglichenheit, meine Ungezügeltheit, mußte 

durch schwere Erfahrungen ins Gleichgewicht gebracht werden. 



 

Die Zukunft 

 

Eine neue, lange Periode in meinem Leben fängt an. Ich prüfe jeden 

meiner Gedanken, jedes meiner Worte und jede meiner Taten. Ich 

bedenke und wäge ab, ob ich auch wirklich dem Göttlichen zur rechten 

Zeit und am rechten Ort Ausdruck verleihe und nie dem Satanischen. 

Und in diesem ständigen Wachsein, unter dauernder 

Selbstbeobachtung, entdecke ich, wie unbeherrscht und ungezügelt 

und sinnlich, mit einem Wort: wie persönlich ich noch bin. - Wie lange 

wird es noch dauern, bis ich mich von den Leidenschaften nicht mehr 

erwischen lasse, bis ich mich mit meinen äußeren Eindrücken nicht 

mehr identifiziere, sondern immer Herr bleibe über alle meine 

körperlichen, seelischen und geistigen Kräfte? 

Ich gehe in dieser Periode meiner Vorbereitung auf die Einweihung nur 

noch vormittags in den Tempel und kehre nach den körperlichen und 

seelischen Übungen in den Palast zurück. Nachmittags nehme ich teil 

am öffentlichen Leben. Ausflüge, Schiff- und Wagenfahrten wechseln 

ab mit Reisen und Besichtigungen verschiedener Siedlungen. Ich 

langweile mich aber während dieser Ausflüge und Unterhaltungen 

entsetzlich. Nicht als ob ich Gesellschaft nicht gerne hätte, nein! Ich 

möchte schon gerne mit Menschen zusammen sein, aber mit solchen, 

die mir verwandt sind und etwas zu sagen haben. Aber diese Menschen 

sind ganz anders als wir aus der Linie der Söhne Gottes. Wir haben 

zwar auch menschliches Blut, wir sind auch keine reine Rasse mehr, 

aber wir leben doch bewußt im Geiste und nicht so materiell wie die 

Linie der Menschensöhne. Es ist, als hätten sie vollkommen vergessen, 

daß sie in ihrem Selbst freie Geister sind und daß der Körper nur ein 



Einweihung  ( 307 ) 

Offenbarungswerkzeug ist. Sie sind dermaßen identisch mit ihrem 

Körper, daß sie in der Auffassung leben, sie seien nur Körper. Wenn ihr 

Körper Nahrung wünscht, glauben sie, daß sie essen wollen, daß sie 

hungrig sind, und anstatt die Nahrung vom Geist überwacht zu sich zu 

nehmen, tun sie so, als ob sie selber essen würden, und nicht, als ob 

sie nur die Zuschauer ihres Körpers wären. Sie essen genau so gierig 

wie die Tiere. Ich beobachtete sie während der «Fütterung», und oft 

möchte ich meinen Kopf wegdrehen, um ihr tierisches Benehmen nicht 

zu sehen. Ich lasse meinen Körper auch mit gutem Appetit essen, führe 

meinem Magen und meinen Verdauungsorganen reine Kräfte zu und 

koste die Speisen auch aus, um die wertvollen Kräfte der Nahrung von 

meinem Körper aufsaugen zu lassen, aber wie könnte ich mich damit 

identifizieren? Mein Selbst kann nicht hungrig sein, da das Selbst keine 

Materie, sondern der Herr der Materie ist. Mein Bewußtsein übernimmt 

zwar die Botschaft des Körpers, daß er Nahrung benötigt, und ich 

nehme es wahr als Gefühl des Hungers. Aber das «Ich» in mir trinkt 

und ißt nicht; wie könnte ich auch nur einen Augenblick vergessen, daß 

diese Funktionen nur darum notwendig sind, um den Körper gesund zu 

erhalten? Mein Ich hat aber nur so viel damit zu tun, daß es kontrolliert 

und wach zuschaut, was der Körper aufnimmt, und darauf achtet, daß 

Zähne und Zunge ihre Arbeit richtig tun. 

Nie könnte ich Menschen verstehen, die nach ihrem tierischen Essen 

sagen: «Das hat mir aber geschmeckt!» - «Ihm» hat es geschmeckt? - 

Weiß er nicht, daß es seinem Gaumen geschmeckt hat? Ach, diese 

armen Menschen, sie sind die Sklaven ihrer körperlichen Begierden ... 

Wir verstehen einander nicht. Aber Vater und Ptahhotep sagen, daß es 

unsere Pflicht sei, uns unter ihnen aufzuhalten und in ihnen höhere 

Bedürfnisse zu erwecken. Dabei weiß Vater, daß die Vornehmen seines 

Hofes sich meistens nur dafür interessieren, wie und wo sie eine hohe 

und einträgliche Stellung erlangen könnten, um so bald als möglich 

reich zu werden und ihren Machtwahn zu befriedigen. Dann machen sie 

Jagd auf wilde Tiere und benutzen ihren Verstand dazu, unschuldige 



Einweihung  ( 308 ) 

Tiere zu töten und sind noch stolz darauf! Sie sollten sich schämen! 

Diese Menschen sind viel schlechter als die Tiere. Die Tiere selbst töten 

nur aus Hunger! Die Menschen aber töten aus Leidenschaft, weil ihnen 

das Töten - Krieg und Jagd - Freude macht. Aber Vater sagt, daß die 

Menschheit noch unentwickelt sei und daß man sie nicht nach unserem 

Maßstab beurteilen dürfe. Sie finden es auch unendlich wichtig, aus 

welcher Familie sie stammen. Wenn sie einen Ahnen mehr aus der Linie 

der Söhne Gottes haben als ein anderer, dann erwähnen sie es so oft 

wie möglich und verachten jeden, der nicht so viele aufweist. Darum 

legen sie großes Gewicht darauf, aus welcher Familie eine Tochter 

stammt und aus welcher Familie der Sohn, den sie heirate; und 

umgekehrt. Wie lächerlich! Als ob sie nicht wüßten, daß das irdische 

Leben nur eine Reise zwischen dem Geborenwerden und dem Sterben 

des Körpers ist und daß das Selbst in jedem Lebewesen dasselbe ist; 

nur der! Körper hat «Abstammung». Die Stufe, wie hoch ein Mensch 

steht, ist nur von seinem eigenen Bewußtseinsgrad bestimmt. Es 

kommt häufig vor, daß ein Mensch, der mehrere Ahnen aus der Linie 

der Söhne Gottes hat, doch einen niedrigeren Bewußtseinsgrad hat als 

ein anderer mit viel weniger Ahnen aus der göttlichen Rasse. 

Wenn ich mich unter diesen Menschen aufhalte, habe ich das Gefühl, 

als ob ich mit Toten zusammen wäre, die nur deshalb lebendig sind und 

darum sich bewegen, sprechen, essen und trinken, weil die Naturkräfte 

in ihnen wirken. Wo bleibt aber der bewußte Geist, der die Naturkräfte 

- sowohl im eigenen Körper wie auch draußen im Weltall - beherrscht 

und bewußt lenkt? Sie wissen gar nicht, daß sie die Fähigkeit besitzen, 

die schöpferischen Kräfte lenken zu können. Sie sind so blind, daß sie 

nur die äußere Form eines Menschen sehen und keine Ahnung haben, 

daß ich ihre Gedanken, ihre Gefühle, ihre ganze Seele - also den 

inneren Menschen - sehe. Sie lügen mir ruhig ins Gesicht, weil sie - da 

sie meine Gedanken nicht lesen können - glauben, daß auch ich ihre 

Gedanken nicht sehe und nicht wisse, daß sie ganz anders denken, als 

sie reden. Sie sind sich dessen nicht bewußt, daß die Lüge eine 



Einweihung  ( 309 ) 

Isolation bildet und daß sich ein dunkler Schatten, wie Rauch, in ihrer 

Ausstrahlung entwickelt, der nicht nur häßlich ist, sondern auch 

schlecht riecht. Meine Löwen im Löwenhof spüren sofort den schlechten 

Geruch dieser Lügner, und wenn ein solcher in ihre Nähe kommt, 

fangen sie an ihre Nase zu rümpfen, dann stehen sie auf, und mit 

einem verächtlichen Blick auf den Lügner entfernen sie sich 

majestätisch. Ich darf mich aber nicht so verteidigen, sondern muß 

höfliche Antworten geben, als ob ich die Falschheit nicht klar sehen und 

auch riechen würde! 

Ich bin viel lieber mit Vater allein. Er hat für uns beide am Meer, in 

einem schattigen Garten, ein reizendes Haus bauen lassen. Sooft ihm 

freie Zeit bleibt, fahren wir, nur mit der notwendigen Dienerschaft, auf 

dem Nil hin und genießen beide die herrliche Ruhe, das unendliche 

Meer und das friedliche Zusammensein. 

Wir beide, Vater und ich, lieben das Meer, die große Mutter der Erde, 

mit kindlicher Hingabe. Wir sind in dem kleinen Haus am Meeresufer 

glücklich, und unser Leben ist mit dem Meere ganz eng verbunden. In 

dieser Verbundenheit erleben wir vollkommene Freiheit, 

Unvergänglichkeit, Ewigkeit ... 

Wir nützen jede Gelegenheit aus, um dem Meere nahe zu sein. Wir 

spazieren dem Ufer entlang, suchen Muscheln, dann fahren wir oft mit 

einem kleineren Boot auf das weite Meer hinaus und rudern selber. 

Herrlich ist es, wenn das Meer, bei schönem Wetter, unbewegt und 

glatt wie ein unermeßlicher Spiegel daliegt, aber auch wundervoll, 

wenn es im Sturm gewaltige Wellen schlägt und das Boot wie eine 

Schaukel einmal nach oben schleudert, dann wieder in die Tiefe reißt. 

Wir werfen unsere Kleider ab, springen ins Wasser und schwimmen in 

den herrlich kühlen Wellen. 



Einweihung  ( 310 ) 

Nach dem Rudern und Baden sitzen wir noch stundenlang am 

Meeresufer, und ich kann Vater fragen. 

«Vater», sage ich einmal, «wie ist es möglich, daß die Menschen 

geistigen Wahrheiten gegenüber so blind sind? - Was wird aus der 

Erde, wenn - wie Ptahhotep mir einmal sagte - die Regierung in die 

Hände der Menschensöhne gerät? Es wird entsetzliche Folgen haben, 

wenn die Herrschaft auf diese von Machtwahn und Selbstsucht 

Besessenen übergeht. Ich ahne auch schon die Zukunft, die Übungen 

im Tempel öffnen die innere Schaukraft, und meine Hellsichtigkeit 

entwickelt sich von Tag zu Tag, aber ich sehe doch nicht alles so klar 

wie Ptahhotep und du.» 

Vater schaut lange Zeit auf das Meer hinaus. Endlich sagt er: «Ja, die 

Erde muß während vieler Jahrtausende durch eine sehr schwere 

Periode. Wie du bereits weißt, haben die vollkommen reinrassigen 

Söhne Gottes die irdische Ebene schon längst verlassen. Ihre Söhne, 

aus der Mischung der zwei Rassen, die aber noch die Möglichkeit der 

vollkommenen göttlichen Offenbarung in sich tragen, verschwinden 

allmählich gänzlich von der Erde. 

Damit aber die höheren Anlagen durch die Vererbung auch dann 

weitergepflanzt würden, wenn die reinrassigen Söhne Gottes die Erde 

schon verlassen hätten, nahmen ihre Söhne, die die Fähigkeiten ihrer 

Väter noch ererbt und die Einweihung erlangt hatten, wieder Töchter 

der Menschen zur Frau, und das ging so weiter durch Generationen, bis 

durch die ständigen Kreuzungen auf jeder Stufe zwischen den 

Urmenschen und den reinrassigen Söhnen Gottes alle 

Verkörperungsgrade geschaffen wurden. 

Solange aber die schöpferischen Kraftwellen nach weiterer 

Materialisierung streben, siegt in der Vererbung auch immer das 

irdische Element, und so werden auf Erden immer weniger 



Einweihung  ( 311 ) 

Nachkommen der Söhne Gottes mit der ursprünglichen länglichen 

Kopfform und damit der Offenbarungsmöglichkeit höherer Fähigkeiten 

geboren. Nach den Gesetzen der Vererbung wurde aber durch die 

ständigen Kreuzungen doch die Möglichkeit geschaffen, daß ein 

reinrassiger Gottessohn sich zu jeder Zeit - sogar in den finstersten, 

materiellsten Epochen - wiederverkörpern kann. Denn die Zeit ist nahe, 

da nur Menschen mit kurzem Kopf geboren und die Herrschaft überall 

auf Erden antreten werden, auch hier in Ägypten! Sie werden nicht die 

geistige Sehkraft und Weisheit der aus der höheren Rasse stammenden 

Dynastie besitzen, und sie werden nicht mit selbstloser Liebe, sondern 

nur mit ihrem Verstand regieren, mit rohem und blindem Machtstreben 

und aus reiner Selbstsucht. 

Durch die ständigen Kreuzungen zwischen den Söhnen Gottes und den 

Töchtern der Menschen ist allmählich eine Zwischenrasse entstanden, 

die die vererbbaren Eigenschaften beider Rassen weitergibt. Zahlreiche 

Individuen haben zwar menschliches Blut, aber die längliche Kopfform 

und damit alle geistigen und magischen Anlagen ihrer väterlichen 

Ahnen geerbt. Durch ständige weitere Kreuzungen werden aber, nach 

den Gesetzen der Vererbung, sogar in derselben Familie immer mehr 

Variationen verschiedener Individuen, aber immer weniger mit 

göttlichen Erbanlagen entstehen. Es kommt schon heute vor, daß von 

mehreren Brüdern ein und derselben Familie einer noch vollkommen 

geistig-göttlich, der andere aber schon körperlich-menschlich 

eingestellt ist und möglicherweise der dritte eine Mischung von beiden. 

Das Verhältnis zwischen dem Hochstehenden und Niedrigstehenden 

verschiebt sich immer weiter zum Nachteil der höheren Rasse. Kein 

Wunder, daß die auf das Körperliche eingestellten Brüder gegenüber 

ihren Brüdern mit geistig-göttlichen Anlagen meist einen bitteren Haß 

hegen, und dieser Haß tritt oft in tragischen Zusammenstößen zutage. 

Das hohe Wissen der Eingeweihten wird aber dank der immer größeren 

Wellen von Kreuzung und Vererbung auch immer tiefer das ganze Volk 



Einweihung  ( 312 ) 

durchwirken. Immer mehr Variationen und Verschiedenheiten 

entstehen, bis schließlich die Entwicklungsmöglichkeit, den höchsten 

Grad des Wissens und der Einweihung zu erreichen, in jedem Menschen 

liegen wird. Der gewaltige Unterschied zwischen den allwissenden, 

eingeweihten Mitgliedern der Herrscherfamilie und der noch 

vollkommen unwissenden und unentwickelten Menschenmasse, der 

eine unüberbrückbare Kluft scheint, wird durch die ständigen 

Kreuzungen während vieler Jahrtausende vollkommen ausgeglichen. 

Herrscher und Volk werden beide als Menschen gleich. Die zwei 

Rassen: die Söhne Gottes und die Urmenschen, werden in ihrer reinen 

Form allmählich vollkommen verschwinden, aber es werden immer 

einzelne Individuen von den verschiedensten Entwicklungsstufen 

geboren: bei den einen offenbart sich das ererbte Blut ihrer göttlichen 

Ahnen stärker, bei anderen das niedrige Urmenschliche. 

Deswegen, weil mit der Zeit alle Menschen Erbgut von beiden Seiten in 

sich tragen, werden sie so gemischt zusammenleben, daß man sie nicht 

mehr nach äußeren Rassenkennzeichen, sondern nur nach ihren 

Charaktereigenschaften und Fähigkeiten unterscheiden kann. 

Individuen mit höheren Fähigkeiten werden im allgemeinen genau 

dieselbe Kopfform haben wie die übrigen Menschen, dennoch werden 

sie als große Wissenschaftler, Künstler, Philosophen oder Mystiker aus 

der Masse hervorragen. Die längliche Kopfform wie auch die 

affenähnliche Kopfform der Urmenschen werden gänzlich 

verschwinden. Bei der gemischten Zwischenrasse werden noch viele 

Jahrtausende die Gehirn- und Nervenzentren, die zur Offenbarung 

höherer geistiger und magischer Fähigkeiten dienen, sich in einem 

unentwickelten, latenten Zustand befinden. Dementsprechend wird 

auch die Kopfform rundlich sein. Dagegen werden die Menschen 

diejenigen Gehirnzentren stark entwickeln, die dem Verstand dienen, 

und darum werden die späteren Generationen aus der Zwischenrasse 

gewölbte, hohe Stirnen haben.  



Einweihung  ( 313 ) 

So wie die geistigen Kraftwellen der höheren Rasse durch die 

Rassenkreuzungen in immer weiteren Kreisen laufen, bis sie die 

niedrigstehenden Menschenrassen erreichen und auch ihnen das 

Wissen ermöglichen, wird auch die weltliche Herrschaft in die Hände 

immer tieferstehender Menschen gelangen. In ihrer Unwissenheit 

werden sie natürlich zuerst die großen göttlichen Kulturen, die die 

Söhne Gottes in den verschiedensten Teilen der Erde schufen, 

zugrunde richten. Nur einige Ruinen und Reste der heutigen 

prachtvollen Bauten und Monumente werden künden, daß auf Erden 

einmal Wissen, Weisheit, Güte und Schönheit herrschten. Die 

Menschen werden allmählich nur noch aus Überlieferungen von der 

Allmacht und Allwissenheit der großen ‚Weißen Magier' und 

‚Eingeweihten' wissen, aber, da sie ohne Wissen sind, jahrtausendelang 

in ihrem Hochmut alle diese Überlieferungen als Märchen betrachten. 

Mit den ständigen Kreuzungen zwischen den zwei Rassen wurde eine 

Entwicklungsleiter geschaffen, auf welcher auch der primitive 

Urmensch der niedrigsten Stufe sich emporringen kann. Denn die 

Urmenschen sind auch nichts anderes als in die tiefste Materie 

gefallene reine Geister, die ihr göttliches Bewußtsein in der Materie 

verloren haben und sich ihrer hohen Abstammung nicht mehr bewußt 

sind. Um ihnen die Möglichkeit zu geben, sich wieder der höchsten 

geistigen Ebene bewußt zu werden, brachten die Söhne Gottes das 

große Opfer, ihre Kräfte in Ehen mit den Töchtern der Menschen 

hinzugeben. Mit diesen Ehen haben sie sich aber auch selber in der 

materiellen Welt verankert, und sie müssen die ganze 

Entwicklungsperiode, bis zur vollkommenen Vergeistigung der Erde, als 

Helfer mitmachen: manche in menschlichen Wiederverkörperungen, 

manche in körperlosem, geistigem Zustand. 

Das Niveau der herrschenden Klasse wird immer tiefer sinken. Die 

Macht wandert von einem Volk zum andern. Es werden fortdauernde 



Einweihung  ( 314 ) 

Kriege auf der Erde wüten. Deren Folge sind Unwissenheit, Armut und 

Elend. 

Die letzten Eingeweihten werden ihre Einrichtungen, mit denen sie die 

Naturkräfte beherrschen und über die enormen, im verborgenen 

wirkenden Schöpferkräfte verfügen, nicht diesen Menschen ausliefern. 

Sie werden alle ihre Instrumente, bevor sie die irdische Ebene auf 

Jahrtausende verlassen, vernichten. Einer der letzten Eingeweihten, 

schon aus einem anderen Volk als das ägyptische, der aber dennoch 

hier aufwachsen und die Einweihung bekommen wird, wird ein solches 

Instrument aus Ägypten hinausretten, und eine Zeitlang werden die 

Priester dieses Volkes das Geheimnis hüten können. Aber dann kommt 

die Zeit, da der letzte Eingeweihte die Erde verlassen muß, und dieser 

wird die letzten Instrumente vernichten. Er muß es tun, damit die 

unwissenden Menschensöhne nicht aus lauter Machtwahn und 

Besitzgier einander, sich selber und, durch Kettenreaktionen, wieder 

ganze Erdteile vernichten. Die Zerstörung, die das Heim der einstigen 

Söhne Gottes untergehen ließ, darf sich nicht wiederholen. Nachdem 

alle Apparate vernichtet sein werden und das hohe Wissen von der 

Erde verschwunden sein wird, müssen die Menschen die Erde mit ihren 

eigenen körperlichen Kräften bearbeiten, auch die Steine werden sie 

eigenhändig behauen müssen wie die Urmenschen! Sie werden aber 

auch die Tyrannei der aus ihrer eigenen Rasse stammenden 

Mitmenschen erleiden. Da aber in allem, was sich auf der irdischen 

Ebene offenbart, immer die aus der untrennbaren Einheit stammenden 

Kräfte nach Ausgleich streben, wird eben die Tyrannei selbstsüchtiger 

Herrscher die Menschheit aus ihrem Unbewußten erwecken, durch 

Leiden und Schmerzen wird ihre Aufmerksamkeit auf die höheren, 

geistigen Wahrheiten gelenkt. 

Die geistigen Führer der Erde müssen die Menschheit scheinbar allein 

lassen, weil sie die göttlichen Wahrheiten in sich und in der Natur, auf 

eigenen Füßen stehend, aus freiem Willen, unabhängig und 



Einweihung  ( 315 ) 

selbständig, finden soll. Sonst würde sie nie Gelegenheit haben, sich 

bis zur höchsten Stufe zu erheben. Aber wie eine gute Mutter ihr Kind 

seine Gehversuche allein machen läßt, damit es selbständig wird, 

jedoch es aus einer gewissen Entfernung beobachtet, um ihm wieder 

auf die Füße zu helfen, wenn es fällt, so beobachten die geistigen 

Lenker die Erde, um, wenn nötig, einzugreifen und den Menschen aus 

schwierigen Lagen herauszuhelfen. Sie wirken, lenken und führen die 

Menschheit von der geistigen Ebene aus. Wenn statt Wissen 

Aberglauben und Irrtümer auf Erden herrschen, wenn die geistige 

Finsternis so groß wird, daß sie die äußerste Grenze zu überschreiten 

droht, dann werden immer wieder einige Söhne Gottes das schwere 

Opfer auf sich nehmen, auf die Erde herunterzusteigen, um, in einem 

menschlichen Körper wiedergeboren, der Menschheit Trost und 

göttliches Licht zu bringen. 

Durch die Kreuzungen zwischen der göttlichen und menschlichen Rasse 

wird die Vererbbarkeit weitergepflanzt, und so besteht die Möglichkeit 

immer, daß ein Sohn Gottes durch eine reine Frau einen Körper 

bekommt, mit all den Organen, um sich restlos offenbaren zu können. 

In jeder Epoche der Entwicklung der Erde, während vieler 

Jahrtausende, werden sich Söhne Gottes verkörpern, um die Menschen 

die Gesetze des Geistes, der Liebe und der Selbstlosigkeit zu lehren 

und die verschiedensten Aufgaben zu erfüllen. Wenn die Regierung auf 

der Erde schon überall in menschlichen Händen ist, werden noch einige 

in manchen Ländern auf dem Thron sitzen, mit Weisheit und 

Gerechtigkeit regieren und wieder neue hohe Kulturen auf der Erde, 

oder wenigstens in einem Erdteil, schaffen. Andere werden als 

Wissenschaftler, Künstler und Mystiker der Menschheit höchste Kunst, 

Musik, Literatur bringen. Sie werden der Welt neue Ideen, neue 

Entdeckungen bringen, damit die Entwicklung auf Erden in neue 

Richtungen gelenkt wird. Diese Söhne Gottes werden meist ein sehr 

einsames Leben führen, oft in größter Armut und Verlassenheit, denn 

es wird sehr wenige Menschen geben, die sie verstehen. Ihr geistiges 



Einweihung  ( 316 ) 

Licht wird aber in immer größeren Wellen und Kreisen strahlen, und die 

Namen dieser geistigen Titanen werden noch nach Jahrtausenden 

bekannt sein, und über ihre Werke wird man sich in den höchsten 

Schulen der Menschensöhne unterrichten. 

Es wird aber auch solche wiederverkörperte Söhne Gottes geben, die 

unter den Menschen im Verborgenen wirken. Sie werden sich zwischen 

hohen Bergen, in Höhlen oder an anderen abgelegenen Orten 

aufhalten, wo sie ungestört aus ihrer Einsamkeit ganz hohe Kräfte in 

die Atmosphäre der Erde ausstrahlen. Menschen, die sich schon so weit 

entwickelt haben, daß sie diese Kraftwellen erfassen können, schalten 

sich automatisch in diesen Kräftestrom ein und arbeiten mit den 

Söhnen Gottes zusammen. Oft sind sie sich dessen nicht einmal 

bewußt, daß sie eingeschaltet sind. Sie arbeiten und wirken aber aus 

ihrer ‚inneren Überzeugung' und wissen nicht, daß diese ‚innere 

Überzeugung' eben die göttliche Kraft ist, die von den Söhnen Gottes 

weitergelenkt und ausgestrahlt wird. So werden einige hochentwickelte 

Menschen die Lehren, welche die Söhne Gottes von Zeit zu Zeit auf die 

Erde bringen, weitergeben und der ganzen Menschheit verkünden. Die 

Massen werden diese hohen Wahrheiten nicht gleich verstehen; da sie 

aber die innewohnende Liebe und Kraft fühlen, werden sie an die 

Wahrheiten glauben. Auf diese Weise entstehen aus den göttlich hohen 

Lehren der Söhne Gottes die Religionen. 

Alle Söhne Gottes brachten und werden dieselben Wahrheiten in 

verschiedene Teile der Erde bringen, aber die Menschen werden sie den 

Gegebenheiten ihrer Rasse und ihrem Entwicklungsgrade gemäß 

verschiedenartig erklären und der Nachkommenschaft weitergeben. So 

werden aus denselben Wahrheiten verschiedene Religionen entstehen. 

Es wird vorkommen, daß ein und derselbe Gottessohn sich in 

verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Erdteilen wiederverkörpert, 

um der Menschheit die höchsten Wahrheiten zu künden. Und aus 

denselben Wahrheiten, die von demselben Geiste stammen, werden die 



Einweihung  ( 317 ) 

Menschen in den verschiedenen Erdteilen verschiedene Religionen 

entwickeln. Wegen solcher Unterschiede, die nur aus menschlicher 

Unwissenheit entstehen, werden die Völker einander in ‚Gottes Namen' 

in die Hölle schicken wollen und gegeneinander Kriege führen. 

Die Entwicklungsstufen der Völker werden sehr unterschiedlich sein, 

folglich werden die wiederverkörperten Söhne Gottes auch 

verschiedenartig behandelt werden. In manchen Ländern sind die 

Menschen schon mehr auf die göttliche Wahrheit eingestellt, und diese 

werden die Gottessöhne anerkennen, anbeten und ehren. 

Aber die Kraftwellen laufen immer weiter aus, bis zu ihrer letzten 

materiellen Grenze. Auch wird es dann vorkommen, daß sich 

Gottessöhne in der finstersten Periode der Erde, in welcher 

Materialismus, Haß, Neid, Furcht und Angst herrschen, verkörpern 

müssen. In diesen von den göttlichen Wahrheiten weitgehend isolierten 

Zeiten werden die Söhne Gottes sehr schlimm behandelt. Unwissende, 

von Machtwahn besessene Menschen werden den Gottessohn Torturen 

aussetzen und ihn töten. Er nimmt aber dieses Opfer dennoch auf sich, 

denn damit wird die größte magische Kraft befreit. Der Geist wird in 

den Menschen erwachen und über die Finsternis in ihrer Seele siegen. 

Das Gesicht der Erde wird sich allmählich vollkommen verändern. 

Von der letzten, entferntesten Grenze fluten die schöpferischen 

Kraftwellen wieder zurück, und es beginnt eine neue Periode des 

Aufstieges. Den Menschen wird immer mehr Gelegenheit geboten, mit 

den Söhnen Gottes am großen Werk der Erlösung der Erde 

zusammenzuarbeiten, und allmählich wird sich immer mehr Geistigkeit 

offenbaren. Dann werden sich massenhaft Individuen 

wiederverkörpern, die einmal in der göttlichen Rasse verkörpert waren, 

aber die Prüfungen der Einweihung entweder nicht bestehen konnten 

und während der Einweihung starben oder später als schon 

Eingeweihte gefallen sind. Das verlorengegangene Wissen wird ihnen 



Einweihung  ( 318 ) 

wieder bewußt, und während in einigen Teilen der Erde die Menschen 

einander noch immer töten, wird eine ständig wachsende 

Menschengruppe, die sich in die ausgestrahlten Kräfte der Gottessöhne 

einschaltet, das neue geistige Leben vorbereiten. Auch die aus 

niedrigen Rassen stammenden Menschen werden allmählich immer 

höhere Stufen erreichen. Zuerst verstehen sie nur mit ihrem Verstand, 

daß sie zu einer höheren Aufgabe fähig sind und daß sie - ohne 

einander zu töten und zu versklaven - auf der Erde viel glücklicher 

leben könnten. Je höher sich die Menschheit entwickelt, desto mehr 

wird die materialistische Anschauung von ihrer Kraft verlieren und die 

Besitzgier nachlassen. Der Eroberungswahn und Machtwahn wird nach 

und nach verschwinden, und die Menschen werden ihre Kräfte, statt 

gegeneinander zu kämpfen, dafür einsetzen, die Naturkräfte in ihre 

Macht zu zwingen. So werden sie allmählich entdecken, daß sie ihr Brot 

nicht mit der allerschwersten körperlichen Arbeit verdienen und die 

Erde mit dem Schweiße ihres Angesichts tränken müssen, sondern daß, 

wenn sie ihre höheren Nervenzentren aktivieren, es ihnen freisteht, 

über die Naturkräfte zu verfügen. So gelangt die Erde wieder unter die 

Herrschaft höherer Kraftwellen. Die Menschen werden nach und nach 

nicht nur mit ihrem Verstand verstehen, sondern die hohen göttlichen 

Wahrheiten auch erleben und verwirklichen. So werden sich wieder 

ganz hohe Kulturen entwickeln. 

Solange der Mensch sich mit der Materie - mit der Erde - identifiziert, 

ist sein Bewußtsein in einem Identitätszustand mit der Erde verbunden: 

er ist Erde. Folglich, wenn sein Körper verbraucht ist und stirbt, stirbt 

auch er, das heißt, das Bewußtsein des Menschen hört auch auf und 

versinkt in einen latenten Zustand. Das nennen die Menschen Tod. 

Bei dem im Geiste wiedererwachten Menschen aber, der während 

seines körperlichen Lebens bewußt über der Materie stand, ist es eben 

umgekehrt. Ihm bedeutete das Hineingeborenwerden in den Körper: 



Einweihung  ( 319 ) 

Tod. - Der Tod des Körpers aber das Erwachen aus dem Körper: 

Auferstehung, Leben! 

Wenn die Menschen sich nicht mit ihrem Körper identifizieren, 

symbolisch gesagt: wenn sie nicht mehr von den Früchten des Baumes 

der Erkenntnis des Guten und Bösen essen, sondern ausschließlich die 

rechte Hälfte des Erkenntnisbaumes offenbar machen und die linke 

Hälfte des Baumes im Ungeoffenbarten belassen, werden sie in sich 

selbst und als Erdenkinder in einem paradiesischen Zustand leben. 

Diese Entwicklungsstufe muß die Menschheit erreichen. 

Es wird ein schwerer Kampf, bis die Erde diesen Grad erreicht, aber die 

geistigen Kräfte durchdringen allmählich auch das isolierteste Herz, und 

die Erde wird in weiteren Jahrtausenden wieder das gelobte Land. Die 

Erlösung der Erde wird einmal, in ferner Zukunft, vollbracht sein!» 

Vater endet und schaut noch immer lange hinaus auf das Meer, als ob 

er die Zukunft dort abgelesen hätte. 

«Vater», frage ich, «sage mir, werden auch du und Ptahhotep an dieser 

großen Arbeit teilnehmen? Werdet Ihr während der kommenden 

Jahrtausende für eine Aufgabe auf der Erde wiedergeboren? Und ich, 

Vater? Was wird aus mir? Ich sehe die Zukunft anderer Menschen oft 

ganz klar, aber wenn ich meine eigene Zukunft suche, legt sich ein 

dichter Nebel vor meine Augen, den ich nicht durchdringen kann.» 

Auf meine Frage schaut Vater mich sehr merkwürdig an, dann umfaßt 

er meine Schultern, zieht mich an sich und antwortet: «Ich werde noch 

einige Male im Körper wiedergeboren werden, da ich mich durch die 

Ehe mit deiner Mutter tiefer, als es unserem Geist entspricht, in der 

Materie verwurzelt habe. Ptahhotep aber, der nie aus seiner Geistigkeit 

herausgetreten ist und sich nie mit seinem Körper identifiziert hat, wird 

- wenn er mit seiner jetzigen Aufgabe zu Ende ist - während mehr als 



Einweihung  ( 320 ) 

zehntausend Jahren nicht mehr wiedergeboren. Er wird mit mehreren 

anderen Gottessöhnen die Entwicklung der Erde von der geistigen 

Ebene aus weiterlenken und von dort aus auf die irdische Atmosphäre 

einwirken. Viele hochentwickelte Menschen werden mit ihm in 

Verbindung stehen, die auch am großen Werke der Erlösung der Erde 

mitwirken. Sie müssen die Aufgaben, die ihnen Ptahhotep anvertraut, 

vollkommen selbständig und allein ausführen. Wenn sie eine Aufgabe 

richtig ausgeführt haben, bekommen sie immer neue, nach und nach 

immer schwerere Aufgaben. Durch viele Jahrtausende werden die 

reifgewordenen Menschen auch die Einweihung bekommen, doch nicht 

mehr so wie jetzt in den Pyramiden, sondern sie bekommen draußen 

im Leben Aufgaben, die ihre Einweihungsprüfungen bilden. Auf diese 

Weise entwickeln sie sich langsam zu vollkommen gleichwertigen 

Mitarbeitern der Söhne Gottes. Es werden aber auch jene gefallenen 

Söhne Gottes mit Ptahhotep zusammenarbeiten, die sich zu tief in die 

Materie eingelassen haben und ihre hohen geistigen, alles 

durchdringenden Schwingungen in die nur für niedrigere, 

transformierte Schwingungen eingerichteten Gehirn- und 

Nervenzentren lenken und jene dadurch verbrannten, folglich noch 

tiefer in die Materie hineingestorben sind. Diese können sich nur durch 

die Erfahrungen, die sie während mehrerer Wiederverkörperungen 

gesammelt haben, wieder auf ihre ursprüngliche göttliche Stufe 

hinaufringen. Sie müssen ihre höheren Hirn- und Nervenzentren in 

ihrem auf einer tieferen Stufe stehenden Körper durch viel Leiden und 

Schmerzen erwecken und mit großer Anstrengung und lange 

dauernden Übungen entwickeln, um diese Organe, durch welche sich 

die geistigen und magischen Fähigkeiten offenbaren, wieder aktiv zu 

machen. Sie werden sich unter den Menschen nie ganz zu Hause 

fühlen, denn ihre ganze Denkungsart bleibt von der des Menschen sehr 

verschieden, und sie werden das irdisch-menschliche Leben nie 

vollkommen verstehen und sich aneignen können. Sie werden unter 

den Menschen fremd, unverstanden und einsam weiterwandern und 

immer als Sonderlinge gelten. Sie werden meistens die Aufgabe 



Einweihung  ( 321 ) 

bekommen - wie ich schon erwähnte -‚ die Menschen Wissenschaft, 

Kunst und Literatur zu lehren und neue Ideen auf die Erde zu bringen. 

Sie werden von manchen Menschen - die sie verstehen - angebetet, 

von anderen aus lauter Neid und Eifersucht gehaßt, weil diese ihre 

hohen Qualitäten anerkennen müssen. Die vielen Leiden und 

Schmerzen erwecken diese gefallenen Söhne und Töchter Gottes aus 

ihrem materiellen Traum; sie finden die Verbindung mit ihren 

verlorenen Brüdern und erlangen ihr verlorenes All-Bewußtsein wieder. 

Dann werden sie auch mit ihren Brüdern an dem großen Werk bewußt 

mitarbeiten und die göttlichen Wahrheiten auf Erden verkünden.» 

Ich frage Vater: «Du sagtest, daß die Söhne Gottes von der Erde 

allmählich verschwinden und dann die Menschen, obgleich sie auf der 

geistigen Ebene noch nicht wach, folglich noch vollkommen körperlich 

selbstsüchtig sind, dennoch die Herrschaft auf Erden übernehmen. Wie 

sollen dann aber die Menschen über die Löwen herrschen? Diese 

prachtvollen Tiere sind so überempfindlich, daß sie die selbstsüchtigen 

Menschensöhne schon jetzt nicht in ihrer Nähe dulden. Da sie auf ihrer 

tierischen Ebene eine Offenbarung der höchsten Kraft - der 

Sonnenkraft - sind, sind sie auch auf die Schwingungen der Sonne 

eingestellt - auf Aufrichtigkeit, Mut und Liebe - und haben solch feine 

Nerven, daß sie keine niedrigen Ausstrahlungen ertragen. Sie spüren 

sofort, wenn sich ihnen jemand nicht mit Liebe, sondern mit 

Herrschsucht und Angst nähert, und deshalb hassen sie die 

selbstsüchtigen, machtgierigen Menschensöhne. Wie sollen dann die 

Löwen den Menschensöhnen dienen? Ich kann mir das gar nicht 

vorstellen, Vater.» 

«Deine Vorstellungskraft arbeitet vollkommen richtig, da sie dir kein 

Bild zeigt, wie die Löwen den Menschen dienen. Denn die Menschen 

werden die Freundschaft mit diesen herrlichen Tieren tatsächlich nicht 

wahren. Die selbstsüchtigen Menschen können - und werden auch 

häufig - mit schönen Worten und Lügen einander betrügen, niemals 



Einweihung  ( 322 ) 

aber die Löwen! Die Tiere achten nicht auf den Schein, sie sehen nur 

die Wahrheit, weil sie selber wahr sind! Die Löwen werden aufhören, 

Haustiere zu sein, und sie werden sich vollkommen verwildert, weit 

weg von den Menschen, in Wüste und Wildnis zurückziehen.» 

«Aber Vater, welches Tier wird den Menschen dann ihre Wagen ziehen? 

Ochsen und Esel gehen doch viel zu langsam?!» 

Vater lächelt: «Es gibt schon heute Länder, wo ein mit dem Esel und 

dem Zebra verwandtes prachtvolles Tier im Dienste der Menschheit 

steht, und es ist die Zeit nahe, wo dieses Tier statt des Löwen auch 

hier als Haustier eingeführt wird. Vergiß nicht, daß unsere Regierung 

den Frieden bedeutet. Wir schaffen mit Weisheit und Liebe Ordnung 

und Reichtum im Lande. Die Menschen haben also jetzt keinen Grund, 

miteinander zu kämpfen. Aber wenn meine Regierung beendet ist, 

kommt ein Herrscher aus einer anderen Familie und gründet eine 

andere Dynastie. Der wird schon viel mehr Blut menschlicher 

Abstammung in seinen Adern tragen und nicht nur mit seiner Weisheit 

regieren, sondern auch Nachbarländer erobern. Es kommt eine Zeit, wo 

die Macht dieses Landes nicht mehr Wissen und selbstlose Liebe erhält, 

sondern rohe Kraft wird allmählich stärker herrschen, und das Schöne, 

Gute und Wahre wird in den Hintergrund gedrängt. Dann wird jenes 

zebraähnliche Tier im Leben des Menschen eine ganz große Rolle 

spielen. Es ist ein gehorsames Tier, und wenn auch nicht so kräftig wie 

der Löwe, es hat einen Vorteil gegenüber dem Löwen, daß es mit den 

Menschen auch am Kriege teilnimmt, was kein anderes Tier, ohne 

selber wild und gefährlich zu werden, tun würde. 

Aber im Verlauf von weiteren Jahrtausenden werden die 

Menschensöhne solche Fortschritte machen, daß sie entdecken, wie sie 

ihre Wagen auch ohne Tiere in Bewegung setzen können. Der hohen 

Rasse der Söhne Gottes waren alle Geheimnisse der Schöpfung 

bekannt. Sie wußten ihre Fahrzeuge von der Anziehungskraft der Erde 



Einweihung  ( 323 ) 

zu befreien und mit ihrer Gedankenkraft zu lenken. über ihre dank ihrer 

Gewichtslosigkeit fliegenden und mit Gedanken gelenkten Wagen 

haben sie der Nachwelt viele Aufzeichnungen und Darstellungen 

hinterlassen, und einige Söhne Gottes haben diese Aufzeichnungen auf 

imprägnierten Palmenblättern noch vor der Vernichtung ihrer Heimat in 

einen anderen Erdteil gerettet. Einige Eingeweihte behüten sie dort 

noch heute und werden sie noch nach sechs- bis achttausend Jahren 

behüten, auch dann, wenn die Menschen schon, mit ganz anderen 

Methoden, längst entdeckt haben werden, wie sie ihre Fahrzeuge auf 

der Erde und in der Luft bewegen können. Nicht aber mit der 

Gedankenkraft, und darum wird das bei weitem nicht so gefahrlos und 

sicher sein wie das von den Söhnen Gottes Gemachte. Später aber 

werden die Menschen alle Geheimnisse der Söhne Gottes entdecken, 

auch die letzten Geheimnisse des Lebens. Dann schließt sich der Kreis 

der Entwicklungsperiode.» 

«Vater, erzähle mir bitte auch meine Zukunft.» 

Vater schaut mich wieder mit einem so merkwürdig-traurigen Blick an, 

dann zieht er mich noch näher an sich, und mit einer Stimme, aus 

welcher ich die beherrschte Traurigkeit klar heraushöre, sagt er: «Mein 

liebes Kind, ich habe schon vorher auch über deine Zukunft 

gesprochen, du hast sie aber nicht als deine Zukunft erkannt. Dies und 

auch, daß du deine Zukunft in einem dichten Nebel siehst, ist ein 

Beweis dafür, daß das Weltselbst - Gott - dir die Zukunft aus guten 

Gründen nicht zeigen will. Wie könnte ich seinen Willen überschreiten? 

Sei zufrieden, daß es besser für dich ist, deine Zukunft nicht zu 

kennen. Wenn du sie kennen würdest, könntest du deine heutigen 

Aufgaben und Pflichten nicht richtig erfüllen. So viel kann ich dir aber 

sagen, daß wir alle beide diese Geschehnisse miterleben werden. Nur 

nicht in körperlichem Zusammensein. Von Zeit zu Zeit werden wir uns 

wiederverkörpern müssen, doch nicht gleichzeitig und nicht an 

demselben Orte. Es wird auch die Zeit kommen, während derer du 



Einweihung  ( 324 ) 

noch auf der Erde weilen mußt, während ich aus der geistigen 

Energiewelt schon in die Atmosphäre der Erde einwirke wie Ptahhotep 

und noch viele andere Söhne Gottes. Doch im Traum wirst du uns oft 

begegnen ... Das ist aber alles nicht so wichtig, denn, was auch immer 

in deiner Zukunft liegt, du bist in der Einheit des höheren Selbst ewig 

mit uns verbunden ...» 

Ich umarme ihn und wiederhole glücklich: «Ja, Vater, ich gehöre euch, 

und ihr verlaßt mich nie.» 

«Wir verlassen dich nie!» wiederholt Vater ernst und feierlich. 

Am Abend sitze ich mit Vater auf der Terrasse, und wir genießen den 

herrlichen Sonnenuntergang am Meer. Während die Sonne im Westen 

immer tiefer sinkt, zeigt Vater auf die riesige Mündung des großen 

Flusses und sagt: «Siehst du, nach vielen Jahrtausenden wird dort, wo 

jetzt die Wellen des Ozeans rollen, auch festes Land, mit Städten und 

Häusern und lebhaftem Verkehr sein. Der Nil schwemmt fortwährend 

viel Erde mit sich, das Ufer wächst immer weiter in den Ozean hinaus. 

Vor Jahrtausenden war hier, wo wir jetzt sitzen, alles Wasser, und nach 

Jahrtausenden wird dort im Meer, weit weg, wo du jetzt jenes vom 

Winde getriebene Segelboot siehst, auch Festland sein. Nicht nur durch 

Weltkatastrophen, auch durch i die langsame Wirkung des Wassers 

verändert sich das Gesicht der Erde.» 

Während seiner Worte geht die Sonne allmählich unter. Der Himmel 

zeigt alle Farben des Regenbogens, sie ändern sich jeden Augenblick, 

dann verschwindet die Sonne am Horizont, und kurz darauf herrscht 

tiefe Finsternis. Nur die Sterne leuchten wie große Diamanten. 

Wir sitzen noch lange auf der Terrasse, und ich erzähle Vater, daß ich 

jetzt telepathische Verbindungen herstellen kann. Vater will mich 

prüfen, ob ich meine höheren Gehirnzentren in der Gewalt habe. Er 



Einweihung  ( 325 ) 

versucht, sich mit mir nur durch Identischwerden im Geiste zu 

verständigen. Wir freuen uns beide, als ich nachher seine stummen 

Mitteilungen laut wiederholen kann. Ich bin schon so weit - vorläufig 

nur nach Sonnenuntergang -, auch mit Ptahhotep eine Verbindung 

herstellen zu können. Ich konzentriere mich jetzt auf Ihn, und seine 

Gestalt, sein edles Gesicht, besonders aber seine Augen, tauchen in 

meinem Inneren auf. Dann höre ich seine Mitteilungen wie ein Echo, 

das in meinem Inneren widerhallt. Ich höre deutlich seine Stimme, 

seine wohlbekannte und heißgeliebte Stimme, als wie meine eigene 

innere Stimme. 

Dann verblaßt langsam sein Bild, und ich nehme wahr, daß Er sich mir 

gegenüber isoliert; Er konzentriert sich auf etwas anderes. 

Ich bekomme Lust, auch mit Ima Kontakt zu schaffen. Ich konzentriere 

mich auf ihn, und schon taucht sein Bild in meinem Bewußtsein auf. Ich 

sehe ihn, sein schönes Engelsgesicht, wie er mich anlächelt und mir 

ohne Worte kundtut, daß er mich versteht und sich über meine 

Fortschritte sehr freut. Lieber Ima! Ich fühle seine brüderliche Liebe 

und Hilfe immer in mir 

Frühmorgens sind wir wieder oben auf der Terrasse, denn der 

Sonnenaufgang am Meer ist vielleicht noch schöner als der 

Sonnenuntergang. ES ist noch dunkel, der Himmel ist tiefblau, beinahe 

schwarz. Dann plötzlich erscheint ohne Übergang der obere Rand der 

Sonne und mit ihr ein prachtvolles Purpurrot, das das ganze 

Himmelsgewölbe überströmt, daß erglüht. Ein prächtiges Farbenspiel 

folgt! Der Himmel zeigt alle Schattierungen der verschiedensten 

Farben, glühend, feurig, bis er langsam in ein Tiefblau übergeht. Es 

wirkt mit solch elementarer Kraft auf mich, daß meine Seele vor 

unaussprechlicher Freude zittert und ein unendliches Glücksgefühl 

meinen Körper mit neuer Lebenskraft erfüllt. 



Einweihung  ( 326 ) 

Wie oft bewundere ich den Sonnenaufgang von der Terrasse des 

kleinen Hauses! Entzücken und Freude prägen sich tief in mein Wesen 

ein. Und meine Freude steigert sich noch dadurch, daß Vater hier ganz 

mir gehört. Hier ist er kein Pharao, nur mein Vater, mein bester Freund 

und Spielkamerad. 



 

Bo-Ghar und der Lebensstab 

 

Eines Nachmittags, nach einem mehrere Tage langen, überwältigenden 

Sturm, nachdem der Wind schon nachgelassen hat, aber die Wellen 

noch immer hochschlagen, rudern Vater und ich aufs Meer hinaus, um 

den Wellenschlag in dem schaukelnden Boot zu genießen. 

Plötzlich bemerkte ich, daß etwas zwischen den Wellen 

herumgeschleudert wird, es taucht auf und versinkt, wird sichtbar und 

verschwindet wieder. 

«Vater», schreie ich, «schau, was kann das sein?» 

Vaters Blick folgt meiner Hand. «Rudern wir hin!» ruft er zurück, und 

wir rudern rasch und kräftig. Als wir uns nähern, erkennen wir, daß es 

wahrscheinlich das Wrack eines Segelschiffes ist. Wir sehen einige 

zertrümmerte, aber noch zusammenhängende Bretter und den Mast 

mit dem zerfetzten Segeltuch, das sich um die Bretter schlingt. Es 

scheint, als ob sich eine Gestalt an den Trümmern festklammere. 

«Schau, ein Kind», schreit Vater - und wir rudern aus voller Kraft! Eine 

Unendlichkeit scheint zu vergehen, bis wir das Wrack erreichen. Endlich 

sind wir dort: ein magerer, zehn bis zwölf Jahre alter Knabe klammert 

sich krampfhaft an die zerbrochenen Bretter. Er ist schon halbtot, seine 

Beine hängen schlaff hinunter, und sein Körper wird mit einigen 

Brettern von den Wellen hin und her gewälzt. Seine Augen sind schon 

ausdruckslos, nur seine Hände sind wie mit den Brettern verwachsen 

und halten ihn über Wasser. 



Einweihung  ( 328 ) 

Wir wollen mit unserem Boote ganz nahe heran, aber die Wellen 

schleudern uns immer wieder fort, bis schließlich Vater mit seinem 

ausgestreckten Arm ein aus den Trümmern ragendes Brett erreicht und 

sich kräftig näher zieht, damit ich die verkrampften Hände des Kindes 

von dem Brett ablösen kann. So gelingt es uns endlich, den halbtoten 

Knaben in unser Boot herüberzuziehen. Er scheint bewußtlos, und wir 

rudern so schnell als möglich zurück. 

Unsere Diener bemerkten, was geschah, und fahren uns in mehreren 

Booten entgegen. Vater trägt das Kind ins Haus. Die Diener müssen 

dann das Kind an den Füßen hochhalten, so daß es mit dem Kopfe nach 

unten hängt, dann drückt Vater in kräftigem Rhythmus Bauch und 

Rippen zusammen, um das geschluckte Wasser herauszupressen. 

Zuletzt läßt er das Kind auf sein eigenes Bett legen und schickt die 

Diener hinaus. 

Jetzt geschieht etwas sehr Sonderbares: Vater nimmt aus der Kassette, 

die ich auch zu Hause immer in seinem Gemach sah und die ihn, wohin 

er auch reist, begleitet, ein Stäbchen, das einem Kreuz gleicht und 

oben in einem Kreise endet. Er faßt den Stab bei diesem Ring, hält ihn 

fest in der Hand und beginnt mit ihm über den Körper des Knaben in 

jeder Richtung Linien zu ziehen. Ich sehe, daß Vater sich dabei sehr 

stark konzentriert und seine volle Aufmerksamkeit auf den Knaben 

richtet. Er hält den Stab zuerst eine Weile auf den Scheitel des Knaben, 

dann zieht er ihn langsam über sein Gesicht bis zum Herzen, dort hält 

er etwas inne, dann zieht er, von der Herzgrube ausgehend, Linien 

über den Rumpf hinunter bis zu den Geschlechtsorganen, dann, 

dieselben Bewegungen wiederholend, über die Arme bis zu den Händen 

und schließlich über die Beine bis zu den Füßen. 

Sogleich, kaum daß Vater das Stäbchen auf den Scheitel des Kindes 

legt, atmet dieses auf, dann - während Vater die Linien zieht - atmet es 

regelmäßig weiter, und sein Körper zuckt zusammen. Es kommt 



Einweihung  ( 329 ) 

allmählich zu sich, und als Vater die letzten Linien der Behandlung 

zieht, öffnet der Knabe plötzlich die Augen, setzt sich augenscheinlich 

vollkommen gesund auf und wirft sich ohne Übergang vor meinem 

Vater auf die Knie, umarmt seine Füße, legt seine Stirne auf sie und 

weint und schluchzt bitterlich. Vater hebt ihn auf, nimmt ihn auf den 

Schoß und beruhigt ihn liebevoll und zärtlich. 

Der Knabe spricht eine Sprache, die ich nur durch seelischen Kontakt 

verstehe. Meine telepathischen Übungen entwickelten meine feineren 

Sinnesorgane schon so weit, daß ich - ohne den Worten zu folgen - den 

Sinn seiner Erzählung verstehe. Der Knabe erzählt, daß sein Vater, der 

in einem fernen Lande Kaufmann war, verschiedene Waren nach 

Ägypten bringen und dort verkaufen wollte. Er nahm seine Frau und 

seinen Sohn mit, damit sie Ägypten kennenlernen sollten. Sie waren 

schon einige Wochen unterwegs, als ein schrecklicher Sturm ausbrach. 

Nach einem tagelangen Kampf mit den tobenden Elementen wurde das 

Schiff zertrümmert, und alles versank. Seine Mutter und einige 

Matrosen verschwanden sofort in den Wellen, sein Vater, er selbst und 

noch einige von den Schiffsleuten hielten sich noch an den 

Wrackstücken fest, dann sah er auch seinen Vater in den Wellen 

verschwinden. Er klammerte sich nur an dem fest, was er eben ergriff, 

und erinnerte sich im übrigen an nichts mehr. 

«Vater», sage ich, als das Kind seine Erzählung unter Tränen beendet 

und sich langsam beruhigt - und sehe in seiner seelischen Ausstrahlung 

noch die finstere Leere einer schrecklichen Angst und Verzweiflung -‚ 

«der Knabe gehört auf Erden niemandem mehr. Erlaube, daß ich ihn zu 

mir nehme und erziehen lasse. Menu wird ihn die Sprache und alles, 

was in bezug auf sein Benehmen notwendig ist, lehren, und er kann im 

Tempel Schulung bekommen. Du siehst, was für eine reine Seele er hat 

und wie intelligent er ist. Ich will ihn in den Tempel bringen, damit 

seine Fähigkeiten sich entfalten. Wir werden sehen, wie er sich dort 



Einweihung  ( 330 ) 

entwickelt und wozu er Talent hat. Vielleicht wird er Priester. Erlaube, 

daß er bei mir bleibt.» 

«Gut», antwortete Vater, «du kannst ihn behalten. Es lag in eurem 

Schicksal, das euch seit Äonen verbindet und noch verbinden wird, daß 

du ihn in den Wellen erblicktest und fandest. Er gehört nach inneren 

Schicksalsgesetzen dir.» 

Während wir über ihn sprechen, schaut uns das Kind an, dann, als ob 

es verstanden hätte, wirft es sich jetzt vor mir nieder, umarmt meine 

Knie und bekundet auf jede Weise seine Dankbarkeit und sein 

Vertrauen. 

Ich nehme die Hand des Knaben und übergebe ihn einem Diener, der 

ihm Kleider beschafft und zu essen gibt. Er ißt mit einem so gesunden 

Appetit, als ob er gar nicht erschöpft wäre, ist nur müde, und als man 

ihm in meinem Zimmer ein Lager herrichtet, schläft er sofort ein. 

Ich gehe noch mit Vater auf die Terrasse. Die Wellen des Ozeans 

beruhigen sich allmählich, und wir genießen das Farbenspiel des 

Sonnen Unterganges. 

«Vater», frage ich, «was für eine Kraft liegt in diesem Stabe? Woraus 

und wie wurde er hergestellt? Er wirkte auf das Kind wie Zauber. Der 

Junge war halbtot, und nach deiner Behandlung mit dem Stabe wurde 

er wie mit neuer Lebenskraft erfüllt.» 

Vater schweigt eine Weile, dann antwortet er: «Der Kleine wurde 

tatsächlich mit neuer Lebenskraft erfüllt. Das Geheimnis des Stabes 

gehört auch zur Einweihung. Wir müssen es geheimhalten, weil der 

Stab nicht nur lebensspendend, sondern auch tötend wirken kann, und 

wenn das Geheimnis des Stabes in die Hände unwissender und 

selbstsüchtiger Menschensöhne kommen würde, würden sie es sofort 

verkehrt anwenden. Du stehst schon sehr nahe vor der Einweihung und 



Einweihung  ( 331 ) 

hast die Kunst des Schweigens gelernt. Darum durftest du zuschauen, 

wie ich das Kind mit dem Stabs behandelte. Ptahhotep wird dir das 

Geheimnis des Stabes gründlich erklären und dich nach der Einweihung 

auch seine Anwendung lehren. Morgen kehren wir in die Stadt zurück, 

und du wirst dich bei ihm melden. Du hast große Fortschritte in der 

Selbstbeherrschung gemacht. Deine Einweihung ist nahe. Noch die 

letzten Belehrungen, dann wirst du sie Bekommen.» 

Ich schweige erschüttert: meine Einweihung ist nahe! Die lange 

andauernden vorbereitenden Übungen werden endlich zu Ende sein, 

und ich werde ins geheime Heiligtum des Tempels zugelassen. 

Eingeweiht! 

Wir schweigen beide und schauen in der feierlichen Stille dem herrlich 

gewaltigen Sonnenuntergang zu. 

Die wenigen glücklichen, freien Tage sind schnell vergangen. Wieder 

sind wir in der Hauptstadt, im Palast. Ich führe das Kind - das arme 

Vögelchen, das sein Nest verloren hat - in mein Gemach und erzähle 

Menu, was geschehen ist. Menu schließt das Kind sofort in ihr gutes 

Herz und behandelt den Jungen, als ob er ihr eigenes Kind wäre. Er 

zeigt auf sich selbst und sagt: «Bo-Ghar», und als wir ihn so nennen, 

lächelt er glücklich. Er hat ein feines Wesen. Sein Körper ist schlank, 

beseelt und belebt, elastisch und biegsam und ebenso kräftig. Er erfaßt 

alles leicht. Die neuen Worte und Ausdrücke unserer ihm unbekannten 

Sprache lernt er beim ersten Hören. 

Abends melde ich mich bei Ptahhotep zu einem Abendgespräch. 

Ich gehe mit Menu auf dem so vertraut gewordenen Wege in den 

Tempel, und als ich schon nahe bin, denke ich, daß Ima jetzt nicht 

mehr an der Türe warten muß, um mir den Weg zu zeigen. Ich kenne - 

ja sogar meine Füße kennen den Weg zu Ptahhotep. Aber bei der 



Einweihung  ( 332 ) 

Tempeltüre sehe ich aus der Dunkelheit doch die herrliche Gestalt Imas 

auftauchen. Seine reine Ausstrahlung durchdringt die Atmosphäre in 

weitem Kreise um ihn und erreicht auch mich. Ich schaue im geheimen 

auf seine schöne Gestalt und prüfe mich, ob ich ihm gegenüber eine 

körperliche Neigung erleben könnte. Nein! - Nie könnte ich ihn 

körperlich lieben! - Ich fühle zwischen uns beiden eine so tiefwurzelnde 

Liebe, daß ich mich mit ihm vollkommen eins fühle, als ob er ich und 

ich er wäre. Wie könnte man sich selbst körperlich lieben und 

begehren? Ima stammt auch aus dem Geschlecht der Söhne Gottes, er 

hat auch die längliche Kopfform. Er ist rein, erhaben, wie ein Engel, die 

Geistigkeit selbst. Nie könnte er mich oder ich ihn körperlich lieben! 

Ich frage voll Freude: «Wie wußtest du, daß ich komme? Hat dich 

vielleicht Ptahhotep mir entgegengeschickt?» 

Ima lächelt: «Hast du dich noch nicht daran gewöhnt, daß ein im 

Geiste erwachtes Wesen keiner äußeren Nachrichten bedarf, um zu 

wissen, was ein ihm im Geiste Verbundener macht und wo er ist? Ich 

habe mich auf dich konzentriert, um zu wissen, ob du schon mit dem 

Pharao zurück bist, damit ich deine nächsten Aufgaben vorbereite. Da 

habe ich dich auf dem Wege hierher gefunden. Ptahhotep erwartet 

dich, tritt ein. Morgen arbeiten wir wieder zusammen.» 

Ima geht, und ich trete bei Ptahhotep ein. 

Während der langen Zeit der ständigen Selbstbeobachtung und 

Selbstbeherrschung, dank der ich über die Eigenschaften der zwölf 

Zwillingspaare Herr werden konnte, lernte ich, meine Freude überhaupt 

nicht mehr in den Körper zu leiten, und statt an den Hals Ptahhoteps zu 

springen und ihn zu umarmen, strahle ich meine ganze Liebe und 

Freude durch die bewußtseinstragenden Nervenzentren - hauptsächlich 

aber durch die Augen - aus. 



Einweihung  ( 333 ) 

Ich beuge mich tief vor Ihm. 

Er versteht und sieht meine vollkommen bewußt gewordene Herrschaft 

über meine Liebesausbrüche, also über die Kräfte, die in mir wirken; 

ich verstehe und sehe, daß Er versteht und sieht … und wir sind eine 

Einheit im Geiste. Oh! Diese Einheit bedeutet ein tausendmal größeres 

Glück als eine körperliche Umarmung! Ich bin selig in dieser 

vollkommenen Einheit und warte darauf, was Er mir zu sagen hat. 

Seine Augen ruhen eine Zeitlang voll Liebe und Freude auf mir. Sein 

Blick durchdringt mich ungehindert. Endlich sagt Er: «Die Zeit ist 

gekommen, da du das Geheimnis des Stabes und auch unserer 

Einrichtungen kennenlernen sollst. Dein Vater wußte, daß du dafür reif 

bist, deshalb hat er die Gelegenheit ergriffen, dir von den vielen 

Verwendbarkeiten des Stabes die lebenspendende zu zeigen. Komme 

von nun an jeden Abend, damit ich dir die letzten geheimen 

Offenbarungen übermitteln kann.» 

Am anderen Tag bin ich schon frühmorgens im Tempel, und wir freuen 

uns alle über das Wiedersehen. Ich liebe alle Neophyten, auch den 

Meister der Neophytenschule, diesen feinen, liebevollen Menschen, der 

nie eine unnötige Bewegung macht und auch uns keine unnötige 

Bewegung erlaubt. Seine Methode entwickelt unsere Herrschaft über 

den Körper wunderbar. Durch diese Übungen habe ich schon erreicht, 

daß ich die meinem Entwicklungsgrade entsprechende schöpferische 

Kraft - die Kraft meines Bewußtseins - in meine verschiedenen Glieder 

und Organe lenken kann. Durch diese Übungen wurde mein ganzer 

Körper so bewußt und so belebt, daß ich ihn deutlich empfinde wie 

früher nur das Innere meines Mundes. Ich lernte allmählich auch alle 

meine Organe nicht nur genau erfühlen, sondern auch bewußt 

regieren. So zum Beispiel beherrsche ich nun die Tätigkeit meines 

Herzens. Ich muß mich nur in meinem Körper auf den Punkt 

konzentrieren, wo der Sitz der Kraft ist, die uns zum Einatmen zwingt. 

Denn wenn wir die Luft vollständig ausatmen und dann nicht mehr 



Einweihung  ( 334 ) 

einatmen, zwingt uns etwas, wieder einzuatmen, zwingt uns so stark, 

daß wir wieder einatmen müssen. Was es ist, das uns einzuatmen 

zwingt, ist schwerer zu entdecken, als was es nicht ist. Denn die Nase 

ist es nicht, sie atmet überhaupt nicht, sondern ist nur eine Öffnung, 

um die Luft einatmen zu können. Auch sind es nicht die Lungen, denn 

man fühlt so genau, daß auch sie nur arbeitende Werkzeuge sind im 

Prozeß des Atmens. 

 



Einweihung  ( 335 ) 

Pharao vor Amon. Amon mit dem Lebensstab. König Pharao steht dem Gott gegenüber 

mit Feuer- und Wasser-Spende. 

Schließlich entdecken wir, daß uns eine Kraft zum Einatmen zwingt, die 

ihren Sitz in der Gegend der Herzgrube hat und unsere Atmung von 

dort aus regiert. Wenn ich mich in diesen Punkt hineindenke, so kann 

ich die Herztätigkeit mit Imaginationskraft beschleunigen oder 

verlangsamen - ich kann also meine Herztätigkeit beherrschen. Und 

ebenso konnte ich alle meine Organe allmählich unter die Herrschaft 

meines Willens zwingen. Es ist wunderbar, wenn man in solchem Maße 

über den Körper herrscht. Mentuptah ist sehr zufrieden und lächelt mir 

fröhlich zu, wie er mich heute wieder in der Reihe der Neophyten 

erblickt. 

Nach den gemeinsamen Übungen frage ich Ima: «Ima, du hast mir 

eine neue Konzentrationsübung versprochen.» 

«Höre», sagt Ima, «bisher hast du deine Konzentrationsübungen 

immer mit verlangsamter, regelmäßiger Atmung auf solche Weise 

geübt, daß du die Luft eingeatmet und du wieder ausgeatmet hast. Von 

nun an, wenn du dich hinsetzest zu deiner Konzentration, wirst du 

anders üben. Denn solange du ein- und ausatmest, bist du mit deinem 

Körper identisch. Die Wahrheit aber ist, daß nicht du es bist, der atmet, 

sondern dein Körper. Dein Körper lebt, weil das höhere Selbst - Gott - 

seinen eigenen Hauch in ihn hineinbläst. Wir alle leben nur, weil unser 

körperliches Wesen den Hauch Gottes einatmet. Du weißt, daß Gott das 

Selbst in dir ist. Dein Körper atmet also dein Selbst - dich - ein, und 

das gibt dem Körper das Leben. Solange du glaubst, daß du es bist, der 

atmet, bist du in deinem Bewußtsein mit deinem Körper identisch, nicht 

aber mit deinem Selbst. Wenn du jedoch in deinem Bewußtsein erlebst, 

daß dein Körper dich selbst einatmet und wieder dich im Ausatmen 

freiläßt, dann kannst du die große Umwandlung erleben, daß du aus 

der Person - aus dem belebten Körper - du selbst wirst. 



Einweihung  ( 336 ) 

Übe also von nun an auf diese Weise, daß nicht du ein- und ausatmest, 

sondern du dich von deinem Körper ein- und ausatmen läßt. Bei jedem 

Atemzug wirst du das Gefühl haben, daß du beim Einatmen deinen 

Körper mit lebenspendender Kraft füllst und dein Körper dich einatmet, 

und beim Ausatmen ziehst du dich aus dem Körper zurück und bleibst 

vom Körper getrennt in dir, bis zum nächsten Atemzug. Wenn dir das 

gelingt, wirst du etwas Ähnliches erleben wie beim Tode des Körpers, 

da du dich aus ihm zurückziehst und dein Körper dich das letztemal 

aushaucht. Übe und melde, was du erreicht hast.» 

Wie Ima gehen will, bitte ich ihn, noch zu bleiben, und erzähle, wie ich 

mit Vater den kleinen Bo-Ghar gefunden und gerettet habe. 

«Ima», sage ich, «ich möchte den Knaben in den Tempel bringen, 

damit er eine Ausbildung bekommt. Willst du dich mit ihm 

beschäftigen, um festzustellen, wozu er Talent hat?» 

«Ja, gerne. Ich spreche mit dem Leiter der Neophytenschule, und er 

wird ihn aufnehmen. Dann kann er mit den übrigen Kindern zusammen 

im Tempel wohnen und lernen.» 

«Nein, Ima», sage ich, «ich will den Knaben bei mir behalten. Er hat 

etwas unendlich Liebes und Reines an sich. Ich werde ihn jeden Tag in 

den Tempel bringen, und abends kommt er wieder mit mir. Morgen 

bringe ich ihn mit.» 

Am anderen Tag kommt Bo-Ghar mit in den Tempel. Er weiß nicht, 

wohin ich ihn führe, denn er versteht noch nicht, was wir mit ihm 

sprechen, aber er kommt mit rührendem Vertrauen, folgsam und mit 

strahlendem Gesicht. Er ist glücklich, daß er mit mir und Menu 

kommen darf. Ich liebte Bo-Ghar vom ersten Augenblick an, da ich ihn 

in den Wellen erblickte, und er hängt an mir. Man sieht ihm an, daß er 



Einweihung  ( 337 ) 

nur dann wirklich glücklich ist, wenn er bei mir, zu meinen Füßen sitzen 

darf. 

Im Tempel führe ich ihn durch den langen Säulengang in die 

Neophytenschule, wo die talentierten Kinder Unterricht erhalten. Da 

will Bo-Ghar meine Hand nicht loslassen. Ich verstehe, daß er sich 

fürchtet, ich wolle ihn hier lassen. Ich umarme ihn und erkläre, daß er 

ruhig bleiben könne, denn am Abend kehre er wieder mit mir in den 

Palast zurück. Er versteht meine Worte nicht, schaut mich mit seinen 

auffallend großen Augen ängstlich an; da er aber sieht, daß ich von ihm 

keinen Abschied nehme, beruhigt er sich etwas und bleibt. 

Am Abend, als ich ihn abhole, finde ich ihn mit den Kindern schon 

offensichtlich in bester Freundschaft. Bo-Ghar erklärt eben etwas mit 

Händen und Füßen, die übrigen Kinder hören seiner Erzählung mit 

größtem Interesse zu und tun, als ob sie ihn verstehen würden. Als Bo-

Ghar mich erblickt, leuchten seine Augen in riesiger Freude auf, er läuft 

zu mir und wirft sich um meinen Hals. Ich habe große Freude, daß er 

sich schon so heimisch fühlt. 

Und von nun an ziehen wir jeden Moi gen zu dritt dem Tempel zu: ich, 

Menu und Bo-Ghar. So vergehen Wochen und Monte, und der kleine 

Bo-Ghar lernt unsere Sprache so rasch, daß er sich auch schon ganz 

gut ausdrücken kann. 

In der Frühe macht er die Körperübungen unter der Leitung 

Mentuptahs mit. Sein Körper ist auffallend belebt, die Leitfähigkeit 

seiner Nerven außergewöhnlich groß. Er macht die Übungen 

vollkommen bewußt, mit tiefer Versenkung, und übt eine angeborene, 

fabelhafte Beherrschung über den Körper aus. Ima liebt ihn sehr und 

beschäftigt sich so oft wie möglich mit ihm. Das einsame Kind, das 

seine Angehörigen verloren hat, liebt Ima wie einen guten Bruder von 

ganzem Herzen. Er ist für jedes liebevolle, gute Worte dankbar. - Im 



Einweihung  ( 338 ) 

Tempel haben die Schulleiter festgestellt, daß Bo-Ghar weniger zu den 

Wissenschaften neige, dagegen mit einem ganz großen Talent begabt 

sei zum Zeichnen und Modellieren. So hat ihn Imhotep, der große 

Künstler, als seinen jüngsten Lehrling in seine Werkstatt 

aufgenommen. Imhotep prophezeit ihm eine große Zukunft. 

An jedem Abend wartet Bo-Ghar am Tore des Tempels auf mich, und 

auf dem Wege erzählt er mir, was geschehen ist, was er gelernt und 

was er mit den Kindern erlebt hat. Wenn Bo-Ghar sich in das gute Herz 

Menus nicht schon tief eingewurzelt hätte, würde sie sich jetzt beleidigt 

fühlen, weil sie früher, solange nur sie allein mitkam, nie sprechen 

durfte, um mich in meinen Gedanken nicht zu stören, dagegen darf das 

Kind den ganzen Weg lang erzählen. Sie findet es aber 

selbstverständlich, daß ich dem Kinde erlaube, was sie nicht durfte. 



 

Aus den Lehren Ptahhoteps: Die sieben 

Schwingungsoktaven, die Bundeslade  

 

Ich stehe vor Ptahhotep und höre in Andacht seine Worte. «Heute 

erkläre ich dir die Gesetze, auf welchen das Geheimnis der 

wunderbaren Wirkung des Stabes beruht. Dies sind natürlich einfache 

Naturgesetze. Gott ist überall gegenwärtig, und die Ausstrahlung seiner 

Allgegenwart offenbart sich in der sichtbaren materiellen Welt als 

Naturgesetz. Folglich kann außerhalb der Gesetze der Natur nichts 

geschehen. Nur sind sie auf jeder Entwicklungsstufe verschieden. Es 

wirken andere Gesetze in der geistigen, andere in der seelischen und 

wieder andere in der materiellen Welt. Aber in der materiellen Welt 

wirken wieder verschiedene Gesetze, sogar in derselben Materie, je 

nach den Größenverhältnissen. Es ist zum Beispiel ein Naturgesetz, daß 

die Oberfläche des ruhenden Wassers immer waagrecht ist. Aber dieses 

Gesetz ist nur innerhalb einer gewissen Größenordnung gültig. Denn 

ein Wassertropfen liegt in Kugelform im Kelch einer Blume, und ein 

winziges Wesen, das in dieser winzigen Welt leben würde, könnte 

feststellen, daß die Erscheinungsform des Wassers die Kugelform ist. 

Warum? Weil das Verhältnis zwischen der Oberflächenspannung des 

Wassers und der Kraft, die das Wasser immer in die Waagrechte 

zwingt, bei einem Tropfen - also in kleiner Quantität - ein ganz anderes 

ist als bei einer großen Wasserfläche. Dennoch wirken dieselben 

Gesetze. 

Die Menschen kennen wenig von den Kräften, die in den Naturgesetzen 

wirken. Nur diejenigen, die sie im täglichen Leben kennengelernt 



Einweihung  ( 340 ) 

haben. Daran haben sie sich gewöhnt, und sie benennen diese 

Erscheinungen: Naturgesetze. Und da sie sie benannt haben, bilden sie 

sich ein, daß sie diese Naturgesetze auch ihrem Wesen nach kennen. 

Sie finden ihre Wirkungen selbstverständlich. Stehen sie dann einer 

Erscheinung gegenüber, von der sie bisher nichts gewußt haben, dann 

rufen sie ‚Wunder' oder ‚Zauberei'. Sie wissen eben nicht, daß diese 

Kräfte genau so Gesetze der Natur sind wie jene, an welche sie sich 

schon gewöhnt haben, die sie aber dem Wesen nach ebensowenig 

kennen! Denn die Menschensöhne wissen nicht, warum aus einem 

Samen eine Pflanze wächst oder warum aus einer befruchteten Zelle 

sich ein neues Lebewesen entwickelt. Sie wissen auch nicht, was 

‚Befruchtung' bedeutet und warum nach der Befruchtung sich die Zelle 

spaltet, warum sich diese Spaltung immer wiederholt und damit eine 

Vermehrung der Zellen beginnt, die nicht einmal mit der Geburt 

aufhört, sondern so lange dauert, bis aus der ersten Zelle ein 

vollkommen ausgewachsenes Individuum wird, bis das Wachstum - 

diese Kettenreaktion - sich selbst abbremst und allmählich eine 

Rückbildung eintritt. Aber da die Menschen diese Erscheinungen täglich 

erfahren, haben sie sich daran gewöhnt und wundern sich nicht mehr 

darüber. Daß aber aus einem Samen eine Pflanze wächst, daß ein Kind 

geboren wird und ein Mensch stirbt, oder daß der Wind aus den vier 

Himmelsrichtungen verschieden wirkt, und noch viele andere alltägliche 

Erscheinungen sind ebensolche ‚Wunder' wie die Wirkung und das 

Geheimnis dieses Stabes und die anderen ‚Wunder' und ‚Zaubereien' 

der Eingeweihten. 

Damit du aber diese Kräfte, mit welchen die Eingeweihten arbeiten und 

die auch im Lebensstabe wirken, richtig verstehen kannst, mußt du 

vorher noch einige Dinge lernen. 

Als wir über den Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen 

gesprochen haben, hast du erfahren, daß alles, was eine materielle 

Form annahm, nur darum wahrnehmbar und erkennbar ist, weil es aus 



Einweihung  ( 341 ) 

der vollkommenen Einheit, aus dem Gleichgewicht, herausgefallen ist. 

Aber alles strebt aus der Spaltung in die Einheit und in das 

Gleichgewicht ewiglich zurück. ‚Gleichgewicht' bedeutet vollkommenen 

Ruhezustand, Bewegungslosigkeit. ‚Etwas-geworden-sein' - also die 

ganze sichtbare und erkennbare Schöpfung - ist dagegen der Sturz aus 

dem Gleichgewicht und das ständige, unaufhörliche Streben in das 

Gleichgewicht zurück, gleichbedeutend mit ständiger Unruhe, mit 

ständiger Bewegung. Wenn diese ständige Bewegung nur einen 

Augenblick innehalten würde, würde die ganze Schöpfung plötzlich in 

geistige Energie umgewandelt, das heißt, als Materie vernichtet. Alle 

Energien, alle Kräfte im Weltall, sind Bewegungen, die von einem 

Punkte - der ihr eigener Mittelpunkt ist -‚ in kreisförmigen Wellen 

ausstrahlend, sich ausdehnend, auslaufen und sich als pulsierende 

Vibration, Schwingungen, offenbaren. Die Kraftoffenbarungen hören 

nur dann auf, wenn die aus dem Gleichgewicht geratenen Kräfte wieder 

in den Urzustand des Gleichgewichtes, in die göttliche Einheit, 

zurückgefunden haben. Der Urzustand bedeutet deshalb, daß jede 

materielle Erscheinung zu existieren aufhört. Die Materie ist in ihrem 

innersten Wesen auch Bewegung, und wenn diese Bewegung aufhört, 

hört auch die Materie auf zu sein. Solange die dreidimensionale, 

materielle Welt existiert, ist Unruhe, Bewegung, ihr unveränderliches 

Gesetz. 

Dadurch, daß die schöpferische Kraft sich auf jeder Stufe der 

unzählbaren Möglichkeiten offenbart, entstehen, diesen Stufen 

entsprechend, auch unzählbar viele verschiedene Arten von 

Schwingungen, Wellenlängen und Wellenformen, Frequenzen, von 

denen wir aber, solange wir im Körper sind, mit unserer beschränkten 

Wahrnehmungsfähigkeit, mit Hilfe unserer Sinnesorgane, nur einen 

gewissen Teil gewahren. Und ob eine Schwingungsform uns als 

stofflose ‚Energie' oder als feste ‚Materie' erscheint, ist nur unsere 

eigene Vorstellung und Empfindung von etwas, das im Grunde nichts 

anderes als ‚Bewegung', ‚Schwingung', ‚Frequenz' ist. In je kürzeren 



Einweihung  ( 342 ) 

Wellen eine Energie sich offenbart, desto weniger entsteht in unserem 

Bewußtsein eine Vorstellung von Materie. Wir benennen jene 

Schwingungen, die wir mittels unserer Sinnesorgane im Bewußtsein 

unmittelbar erleben, unseren Empfindungen nach mit verschiedenen 

Namen: Materie, Schall, Elektrizität, Wärme, Geschmack, Geruch, 

Licht; die noch höheren, stofflosen Energien und Strahlungen, die wir 

nur mit unseren höheren Nerven- und Gehirnzentren wahrnehmen 

können: Gedankenwellen, Ideenwellen, noch höhere, durchdringendere 

Strahlen und Frequenzen bis zu den allerhöchsten, alles 

durchdringenden Frequenzen der göttlich-schöpferischen Kraft: das 

Leben selbst! Diese Frequenzen können wir nur mehr als einen 

Bewußtseinszustand wahrnehmen. 

So wirken überall im Weltall unvorstellbar viele Arten von 

Schwingungen, von der kürzesten bis zur längsten Wellenlänge. Alle 

Schöpfungen, angefangen von den Weltkörpern - von den 

Zentralsonnen der Weltsysteme - bis zum kleinsten Einzelwesen, die 

ganze Skala der Offenbarungen, sind Wirkungen, verschiedenartig 

zusammengesetzte Erscheinungsformen dieser Strahlungen. Wir leben 

inmitten dieser verschiedenen Strahlen, ob wir es wissen oder nicht, 

noch mehr: diese Strahlen und Energien haben auch uns Menschen 

aufgebaut und geformt und wirken ständig in unserem Körper, in 

unserer Seele und in unserem ganzen Wesen. Das ganze Universum 

besteht aus diesen verschiedenen Schwingungen. Die Quelle dieser 

schöpferischen Schwingungen nennen wir Gott. 

Gott selbst steht über allem Geoffenbarten und ruht in sich in der zeit- 

und raumlosen absoluten Gleichgewichtsruhe. Er strahlt sich aber in die 

materiellen Formen aus, um diese zu beleben und lebendig zu machen. 

Da Gott allgegenwärtig ist und das ganze Universum erfüllt, ist alles, 

was im Universum ist, von Gott durchdrungen. Nichts kann existieren, 

ohne in Gott zu sein und ohne daß Gott es durchdringt, da Gott überall 

gegenwärtig ist und Ihn nichts aus seiner eigenen Gegenwart 



Einweihung  ( 343 ) 

verdrängen kann. Folglich bietet auch jeder Punkt eine Möglichkeit, daß 

Gott sich durch ihn offenbare, und alles, was in der erkennbaren Welt 

geoffenbart worden ist und existiert, trägt diesen Punkt als den eigenen 

Mittelpunkt in sich. Von diesem Punkt aus begann die erste 

Offenbarung, seine Schöpfung, der Fall aus dem Gleichgewicht. 

Diesen Aspekt Gottes, der die materielle Welt schafft und sie dadurch 

lebendig macht, daß er sie durchdringt, also das, was in uns in allen 

Lebewesen das Leben selbst ist, nennen wir das ‚Höhere Selbst'. Alle 

Ausdrücke also, wie Gott, Schöpfer, Weltselbst oder höheres Selbst, 

oder das schöpferische Prinzip, bedeuten eine und dieselbe Gottheit in 

ihren verschiedenen Aspekten. 

Im Mittelpunkt sind die entsteigenden Energien noch hochgeistig, sie 

haben die höchsten Frequenzen. Je mehr sie sich aber vom Mittelpunkt 

kreisförmigen Ausstrahlungen entfernen, desto materieller werden sie, 

bis sich die ausstrahlenden Energien allmählich in Materie verwandeln. 

Damit begrenzt sich die ausstrahlende Kraft selbst, und an dem vom 

Mittelpunkt entferntesten Rand der Offenbarung wird sie zur harten, 

materiellen Rinde. Demzufolge ist das Bild - der ‚Name' - des sich in 

der sichtbaren Welt offenbarenden Gottes ein Kreis – der innere Kreis 

der höheren Kräfte -‚ umringt von einer harten, materiellen Rinde. 

 

In Buchstaben ausgedrückt: OM. 

Alle Geschöpfe, von den Zentralsonnen an bis zum Einzelwesen, sind 

danach aufgebaut. Betrachte unsere Erde im Durchschnitt: im 

Mittelpunkt sind die gewaltigen Kräfte noch im Werdezustand des 

Feuerkreises, dann folgen die gasförmigen Regionen, nachher die 



Einweihung  ( 344 ) 

Kreise des Geschmolzenen, Flüssigen, und schließlich ist das Ganze 

umringt von der harten, festen Rinde der Materie. Ich mache dich aber 

darauf aufmerksam, daß im Mittelpunkt auch gleichzeitig mit allen 

formbauenden Kräften eine entgegengesetzte - eine zentripetale Kraft - 

strahlt, die alle materiellen Erscheinungen wieder in sich hineinzieht. 

Und wenn die harte Materie nicht einen entsprechenden Widerstand 

ausüben würde, würden alle Erscheinungen in ihrem eigenen 

Mittelpunkt verschwinden. Auch unsere Erde mit all ihren Lebewesen. 

Der Widerstand der Materie verhindert dies, und darum ist es 

überhaupt möglich, daß eine Schöpfung existiert und daß es hier auf 

der harten, materiellen Erdrinde ein Leben gibt. Vergiß diesen 

Widerstand der Materie nicht, weil wir über diese Erscheinung noch 

reden werden. 

Noch ein Beispiel für den inneren Aufbau der materiellen Formen: Das 

Rückgrat jedes Wirbeltieres zeigt im Durchmesser dieselbe innere 

Ordnung, die die schöpferische Lebenskraft tragende hauchfeine 

Substanz des Rückenmarkes, begrenzt und geschützt durch die harte 

Rinde, durch die Knochen des Rückgrates. Wo du auch einen Knochen 

im Skelett durchschneidest, findet sich derselbe Querschnitt, sei es 

Schädel, Wirbel oder Beinknochen. 

Wenn du eine Pflanze durchschneidest, findest du dasselbe Bild. Hast 

du schon gefällte Baumstämme gesehen? Die innere Struktur des 

Baumes ist dieselbe: aus dem Mittelpunkt hervorstrahlende Kreise der 

Lebensenergie, gespeist von der feineren Materie des innersten Innern 

des Baumes - die Jahresringe zeigen die sich in jedem Frühling 

wiederholende Ausstrahlung des Lebens im Baum -‚ umringt von der 

harten Rinde des Stammes. 

Das Wachstum vollzieht sich immer aus dem Mittelpunkt, von innen 

nach außen, die innerste Quelle aller Kräfte und Offenbarungen ist 

Gott. 



Einweihung  ( 345 ) 

Dieser Aspekt Gottes, der sich in die Materie kleidet, aus 

Erscheinungen lebendige Wesen macht und den wir das höhere Selbst 

(Logos) nennen, zieht uns auch in unseren Mittelpunkt zurück, da wir 

ja aus der göttlichen Einheit, aus dem paradiesischen Zustand, 

herausgefallen sind. Es ist der himmlische Bräutigam, nach dem sich 

die Seele des Menschen sehnt. Dieses wahre, göttliche Selbst darf man 

nie mit dem persönlichen ‚Ich', das keine wahre Existenz hat und nur 

ein Scheinwesen ist, verwechseln. 

Hinter jeder Offenbarungsform, sei es Sonne, Planet, Mensch, Tier, 

Pflanze oder Materie, ist die Lebensquelle derselbe Gott, dasselbe 

göttliche Selbst. Obwohl derselbe Gott überall gegenwärtig ist und sich 

durch jedes Geschöpf offenbart, sind dennoch die Offenbarungsformen 

so verschieden, weil Gott sich auf jeder Stufe der 

Offenbarungsmöglichkeiten manifestiert und die auf den verschiedenen 

Stufen manifestierten Erscheinungen nur so viel von Gott offenbaren, 

als jede, ihrer Stufe entsprechend, von der göttlich-schöpferischen 

Kraft bewußt, erleben und ertragen kann. Denn: eine Kraft bewußt 

erleben bedeutet, diese Kraft zu sein und sie gleichzeitig Überallhin, 

also auch in den eigenen Körper, auszustrahlen. Folglich muß auch der 

Körper die entsprechende Widerstandskraft in sich tragen, sonst könnte 

die Ausstrahlung des Selbst ihn verbrennen und vernichten. 

Deshalb sind auch die Körper der verschiedenen Erscheinungen nicht 

gleich beschaffen, sondern ihre Materie ist, dem Bewußtseinsgrad der 

unzähligen Lebensformen entsprechend, von einer verschieden stark 

gestuften Widerstandskraft. Wisse, daß die chemische 

Zusammensetzung der Materie bestimmt, welche Schwingungen ein 

Körper ertragen kann. Wenn der Körper einer Strahlung unterzogen 

wird, der seine Widerstandskraft nicht gewachsen ist, so schadet es 

dem ganzen Nervensystem. Dies kann zu einem vollkommenen 

Nervenzusammenbruch, ja zu Geisteskrankheit führen. Wenn die 

Schwingungszahl dieser Kraft den Umfang einer Oktave überschreitet, 



Einweihung  ( 346 ) 

so wirkt sie sogar tödlich. Darum muß man also, wenn man das 

Bewußtsein eines Menschen in einen höheren Grad der göttlichen Kraft 

einweihen will, zuerst seinen Körper vorbereiten, unter anderem einem 

chemischen Prozeß unterwerfen, damit der Unterschied nicht mehr als 

höchstens eine Oktave betrage. Sonst stirbt er. 

In der materiellen Welt gibt es vier Stufen der Offenbarungen, die wir 

ihrer Erscheinung und ihrem Bewußtseinsgrade nach Materie, Pflanze, 

Tier und Mensch nennen. Die Materie weist im Vergleich mit dem 

Menschen kaum ein ‚Bewußtsein' auf, dennoch zeigen die 

Erscheinungen im Kristall, daß auch in der Materie eine Art Bewußtsein 

vorhanden ist. Jede Stufe der Erscheinungsformen zeigt einen eine 

Oktave höheren Grad des Bewußtseins. Nur der Mensch hat die 

Möglichkeit, mehrere Bewußtseinsstufen - bis zum göttlichen 

Selbstbewußtsein - zu offenbaren. Wenn wir uns an die Intervalle - 

Oktaven - halten, nach welchen wir die Entwicklungsstufen bisher 

einteilten, so finden wir, daß die Kategorie Mensch auf der großen 

Entwicklungsleiter, die von der Erde bis zum Himmel reicht, vier Stufen 

einnimmt und daß jede ihrer Sprossen in der Skala der Schwingungen 

eine Oktave bedeutet. Die Menschen kennen diese vier Grade und 

nennen sie: Mensch, charakterisiert durch seinen Verstand, Genie, 

charakterisiert durch die Intuition; der Prophet, charakterisiert durch 

seine Weisheit und universelle Liebe; und die letzte und höchste Stufe, 

der Gottmenschen, charakterisiert durch sein Allwissen und seine 

Allmacht. 

Es gibt also in der materiellen Welt vier Offenbarungen, die zusammen 

sieben Schwingungsoktaven manifestieren. 

Jedes Geschöpf strahlt dieselben Schwingungen aus, aus denen es 

selbst besteht, folglich diejenigen, welche es bewußt erträgt. Die 

Materie, allerniedrigste Stufe des Bewußtseins, offenbart sich nur durch 

Zusammenziehung, Abkühlung und Verhärtung. 



Einweihung  ( 347 ) 

Die Pflanze offenbart schon zwei Stufen: materielle und sie belebende 

vegetative - Kraft. Die materiellen Schwingungen offenbart die Pflanze 

unbewußt, sie trägt ihren Körper wie ein Kleid, aber ihre 

Bewußtseinstufe ist die materie-belebende - vegetative - Ebene. Die 

Kraft dieser Ebene hat drei Kennzeichen, an welchen man sie, wo 

immer sie sich äußert, erkennen kann: das Aufsuchen der Nahrung, 

das Aufnehmen der Nahrung und ihre Assimilation oder Verdauung. 

Das Tier offenbart drei Kräfte, materielle, vegetative und animalische. 

Es hat einen Körper, es sucht seine Nahrung auf, ißt und verdaut und 

auf der Ebene der animalischen - seelischen - bewußt: es hat Gemüt, 

Instinkte, Triebe, Gefühle, Zuneigung, Abneigung und Begierden. Das 

Tier ist im dritten Entwicklungsgrade bewußt, nur um einen Grad tiefer 

als Mensch. 

Der Durchschnittsmensch steht eine Schwingungsoktave höher: er ist 

bewußt auf dem Mentalplan, er hat Verstand, Denkvermögen. Aber er 

offenbart auch die drei andern Grade. Den materiellen: er hat einen 

Körper; den vegetativen, körperbelebenden: er sucht seine Nahrung 

auf, nimmt  sie zu sich und verdaut; den animalischen: er hat Gemüt 

und Gefühlsleben, Triebe, Sympathie, Abneigung und Begierden. Seine 

charakteristische Stufe aber ist der Verstand. Der Mensch denkt 

bewußt. 

Mit dem nächsten Entwicklungsgrad macht der Mensch den großen 

Schritt: er hebt sein Bewußtsein aus der Welt der Wirkungen in die 

Ebene der Ursachen. Er schöpft aus der göttlichen Quelle des 

Kausalplans und offenbart diese Kraft, die in seinem Bewußtsein als 

Intuition erscheint. Er ist fähig, mit Hilfe von Verstand und Seelenkraft 

seine Erlebnisse auf dem höheren Plan in Worte zu fassen und seinen 

Mitmenschen zu übermitteln. Er kann seine Intuition aber auch in 

anderen Künsten erweisen: dimensionslos in der Musik, als Komponist, 

in den zwei Dimensionen mit Linien und Farben als Maler, in drei 



Einweihung  ( 348 ) 

Dimensionen durch plastische Formen als Bildhauer oder dann als 

Tänzer. Man nennt den schöpferischen Menschen: Genie. Er offenbart 

die fünf Schwingungsoktaven der materiellen, vegetativen, 

animalischen, mentalen und kausalen Kräfte. 

Den Bewußtseinsgrad der nächsthöheren Schwingungsoktave nennt die 

menschliche Sprache: Prophet. Er offenbart alle vorhergehenden 

Stufen, aber er ist auch noch auf der nächsten Ebene bewußt: auf der 

Ebene der göttlichen Weisheit und der universellen Liebe. Nie darf man 

aber diese universelle Liebe, die der sechsten Stufe entspricht und eine 

vollkommen geistige Kraft ist, mit der ‚Liebe' des dritten, tierischen 

Grades, die die Offenbarung der tierischen Triebe ist, verwechseln. 

Jene ‚Liebe' ist eine um drei Grade tiefer transformierte Schwingung, 

deren Quelle der Arterhaltungstrieb ist. Solche ‚Liebe' ist Besitzgier und 

will immer nur den Körper. Sie zwingt einen Menschen, dem geliebten 

anderen Wesen nahe zu kommen, es zu umarmen, zu küssen, es an 

sich zu drücken, mit einem Worte: es zu besitzen. Wer dieser Liebe 

untertan ist, lebt in seinem Bewußtsein noch im Zustand der Spaltung 

und sucht seine körperliche Ergänzungshälfte, um Befriedigung zu 

finden. Diese Liebe will immer nehmen, etwas haben, besitzen. Die 

Liebe im sechsten Offenbarungsgrad, die Liebe der Propheten, stammt 

nicht aus der Spaltung, sondern aus dem Urzustand der göttlichen 

Einheit! Deshalb ist diese Liebe universell, immer gebend, nie 

nehmend, braucht keine Ergänzung mehr, keine körperliche 

Offenbarung, sondern sie strahlt aus dem Bewußtsein der göttlichen 

All-Einheit. Die Menschen, die auf dieser Stufe bewußt sind, wollen 

niemanden besitzen, sie fühlen sich eins mit dem All: sie sind All-ein. 

Die siebente und vollkommenste Offenbarung Gottes ist der vollständig 

bewußt gewordene Mensch: der Gottmensch. Alle übrigen 

Offenbarungsformen manifestieren nur transformierte Schwingungen, 

nur einen Teil Gottes. Gottmensch ist, wer Gott - sein eigenes 

göttliches Selbst - völlig, in seiner Vollkommenheit, durch ein 



Einweihung  ( 349 ) 

vollkommenes Bewußtsein, offenbart: der die göttlich-schöpferischen 

Kräfte in ihren ursprünglichen, untransformierten Schwingungen - 

Frequenzen - erlebt und ausstrahlt. 

Allein der Mensch hat die Möglichkeit, alle sieben Schwingungsoktaven 

zu beherrschen und auszustrahlen, da in seinem Nervensystem die den 

sieben Oktaven der transformierten und untransformierten 

Schöpferkraft entsprechenden Nervenzentren vorhanden sind. Er ist 

aber nur fähig, die Schwingungen jener Stufe auszustrahlen, auf der er 

bewußt geworden ist, denn solange er auf einer Stufe noch nicht 

bewußt ist, verbleiben die entsprechenden Nervenzentren in einem 

latenten Zustand. Der Durchschnittsmensch wird also die 

Schwingungen bis zur vierten Ebene ausstrahlen, das Genie bis zur 

fünften, der Prophet bis zur sechsten, und nur der Gottmensch ist 

fähig, alle sieben Oktaven bewußt auszustrahlen und die göttlich-

schöpferische Kraft nach seinem eigenen Willen in - untransformiertem 

- Zustand auszustrahlen oder umzuwandeln, zu ändern und in 

niedrigeren - transformierten - Frequenzen weiterleiten. 

Der Stab, den du bei deinem Vater gesehen hast, besteht aus einer 

Materie - aus einer Art Messing - welches die Eigenschaft hat, die jeder 

Stufe entsprechende Ausstrahlung weiterzulenken. Er ist so konstruiert, 

daß er die Schwingungen unverändert wie auch abgeschwächt oder 

verstärkt, nach dem Belieben dessen, der ihn verwendet, weiterlenken 

kann. 

Der Stab kann Segen oder Fluch sein. Dies hängt davon ab, wer ihn in 

die Hände bekommt. Ein Eingeweihter ist fähig, alle Kräfte der 

Schöpfung - von der höchsten-göttlichen bis zur niedrigsten-

ultramateriellen - mit diesem Stabe in beliebigem Grade auszustrahlen, 

weil er alle diese Kräfte in seinem eigenen Wesen besitzt und durch 

den Stab bewußt weiterlenkt. Von der großen Skala dieser 

Schwingungen kann der Mensch mit seinen Sinnesorganen nur einen 



Einweihung  ( 350 ) 

Teil wahrnehmen. Was darüber und darunter schwingt, kann er nur als 

Gemütszustand erleben. So erlebt er zum Beispiel die allerhöchsten, 

göttlichen Frequenzen als universelle Liebe. Dagegen die 

allerniedrigsten Frequenzen, die der Ultramaterie, noch niedriger als 

die Frequenzen, die unsere Augen und Tastnerven als Materie 

empfinden und die so außerhalb unserer Sinneswahrnehmung sind, 

erlebt der Mensch in seinem Gemüt als Haß. Der Eingeweihte wird den 

Stab immer richtig gebrauchen und immer diejenige Kraft ausstrahlen, 

die notwendig ist, um etwas Gutes, also Segenbringendes, zu schaffen. 

Die ultramateriellen Schwingungen wird er - wenn notwendig - als 

unsichtbare, isolierende, undurchdringliche Schutzwand gebrauchen. 

Mit dem Stabe kann der Eingeweihte alle Kräfte der Natur beherrschen, 

sie verstärken oder sie aufheben. 

Alle Lebewesen besitzen diese Kräfte, aber immer in einer ihrem 

Entwicklungsgrade entsprechenden Form. Sie gebrauchen sie auch, 

sind sich aber dessen nicht bewußt. Oder hast du schon einen 

Menschen gesehen, der darüber nachdenkt, wie es möglich sei, daß er 

zum Beispiel seine Füße oder seine Arme heben kann? Oder daß er sich 

sogar mit seinem ganzen Körper von der Erde, wenn auch nur auf 

kurze Zeit, entfernen - aufspringen - kann? Hebe deinen Arm, und 

beobachte, wie du das machst. Nicht wahr, du ziehst deine Muskeln 

zusammen, und die heben deinen Arm. Du kannst überhaupt alle 

Bewegungen deines Körpers durch die Zusammenziehung deiner 

Muskeln vollbringen. Aber was zieht deine Muskeln zusammen? Denke 

nach, meine Tochter, was?» 

«Mein Wille, Vater.» 

«Richtig. Dein Wille. Aber wenn ich dich frage, was der Wille ist, kannst 

du mir eine Antwort geben?» 



Einweihung  ( 351 ) 

«Vater, ich habe schon oft beobachtet, wie es ist, wenn ich etwas will. 

Aber ich konnte nur so weit kommen, daß ich feststellte, daß ich, wenn 

ich etwas will, eine Kraft aussende und dieser Kraft eine Richtung 

geben kann. Wenn ich zum Beispiel, wie du vorher gesagt hast, meinen 

Arm aus seinem entspannten Hängen - er hängt, weil die Erde ihn an 

sich zieht - hochheben will, dann fließt diese Kraft, die durch meinen 

Willen aus mir strömt, in meinen Arm und zwingt meine Muskeln, sich 

zusammenzuziehen und dadurch den Arm zu heben.» 

«Sehr richtig», sagt Ptahhotep, «dadurch, daß deine Willenskraft in 

Arm und Muskeln strömt, hast du in deinem Arm die Anziehungskraft 

der Erde - diese enorme Naturkraft - besiegt. Auch wenn du in die Luft 

springst! Nur kurz, weil deine Willenskraft nur für kurze Zeit größer ist 

als die Anziehungskraft der Erde. Die Zeit verbraucht also deinen in 

körperliche Kraft umgewandelten Willen. Die Zeit! Und der Raum? Du 

hast deine Kraft dazu gebraucht, deinen Arm, deinen Körper in die 

Höhe zu heben, von der Erde zu entfernen, also im Raum 

weiterzubewegen. Du siehst also, daß deine Kraft durch zwei große 

Faktoren verbraucht wird: durch Zeit und Raum. Wenn du deine 

Willenskraft verstärken und in deinem Körper aufspeichern könntest, 

dann könntest du die Anziehungskraft der Erde auf längere Zeit 

besiegen und dich in einer größeren Entfernung von der Erde halten, 

Du könntest schweben! Du kannst es aber nicht, weil du noch nicht auf 

der göttlichen Ebene bewußt geworden bist. Der Eingeweihte aber, der 

auf der göttlichen Ebene bewußt ist, kann aus dieser ewigen 

Kraftquelle, ohne sie zu transformieren, unmittelbar schöpfen und - 

wenn er will - so lange in der Luft schweben, als er seine Willenskraft 

gegen die Anziehungskraft der Erde richtet. 

Der Eingeweihte kennt alle Schwingungen und hat bewußt entwickelte 

Organe, um diese Kräfte auch zu gebrauchen. Du kennst zum Beispiel 

die Gedankenkraft, dank welcher wir telepathisch verkehren. Auch 

diese Kräfte beherrschen wir durch ein entsprechend höheres Organ 



Einweihung  ( 352 ) 

unseres Gehirns. Die Menschensöhne wissen nicht einmal, daß sie 

überhaupt solche Organe besitzen. Der Eingeweihte ist fähig, die 

allerhöchste aller Kräfte, die göttlich-schöpferische Kraft, 

auszustrahlen. Diese Kraft ist die Kraft und Ausstrahlung des Lebens, 

des ewigen Seins. Dadurch wird das ganze Weltall belebt und erhalten. 

Von dieser Kraft bewußten Gebrauch zu machen, dazu ist einzig und 

allein nur der Gottmensch fähig, das einzige Lebewesen, das in seinem 

Bewußtsein mit Gott identisch ist und aus seinem Gottesbewußtsein, 

seinem kosmischen Allbewußtsein, diese Kraft ausstrahlt. Kein anderes 

Lebewesen könnte diese Kraft bewußt ertragen. 

Jede Kraft hat ihre Materialisation auf Erden, und deshalb finden wir, 

daß allen Kräften und Schwingungen eine Materie entspricht, die die 

Widerstandskraft hat, sie zu ertragen und weiterzuleiten, oder sogar 

das Vermögen hat, sie in sich aufzuspeichern und dann während eines 

gewissen Zeitraumes auszustrahlen. Wie man diese Materie benennt, 

ist gleichgültig. Aus ihr sind die Körper der den verschiedenen 

Bewußtseinsstufen entsprechenden Lebewesen und 

Offenbarungsformen gefügt und aufgebaut. Aber nicht allein aus der 

ihrem Bewußtseinsgrade entsprechenden Materie, sondern ebenso aus 

solcher, die Trägerin ist der Schwingungen unterhalb ihres – 

Bewußtseinsgrades. Die Materie der Pflanzen besitzt zum Beispiel die 

nötige Widerstandskraft für die Schwingungen der vegetativen 

Lebenskraft, aber auch für die Selbstschwingungen der Materie, da sie 

einen materiellen Körper haben. Die Nerven und Körper der Tiere 

tragen die der tierischen Stufe entsprechende animalische Kraft in sich, 

aber auch die um eine Oktave niedrigeren Schwingungen der 

vegetativen und die noch um eine weitere Oktave niedrigeren 

Schwingungen der materiellen Frequenzen. 

Die Nerven des Durchschnittsmenschen zum Beispiel haben genügend 

Widerstandkraft, die Schwingungen der mentalen Ebene zu ertragen 

wie auch die um je eine Oktave transformierten Schwingungen der 



Einweihung  ( 353 ) 

animalischen, vegetativen und materiellen Ebenen. Mit den mentalen 

Energien - denkt er und ist auf dieser Ebene bewußt, mit den 

animalischen Energien fühlt er und erlebt alle Gemütszustände, die 

vegetativen Kraftströme beleben seinen Körper, und schließlich ist sein 

Körper aus materiellen Kräften aufgebaut. Und so geht es immer höher 

bis zum Gottmenschen, der alle seine Gehirn- und Nervenzentren 

bewußt gebraucht und fähig ist, die allerhöchsten Schwingungen des 

Lebens, das seinen zentralen Sitz im Rückenmark hat, ohne sie zu 

transformieren, in seine Nervenzentren und in seinen Körper zu lenken 

wie auch auszustrahlen. Der Stoff seines Körpers besitzt die 

Widerstandskraft, die der allerhöchsten, göttlichen Kraft wie 

selbstverständlich auch den transformierten Schwingungen der andern 

sechs Offenbarungsstufen gewachsen ist. 

Die Körper der Menschen in den verschiedenen Entwicklungsgraden 

bestehen also nur scheinbar aus derselben Materie. In Wahrheit sind 

sie aus verschiedenen chemischen Elementen zusammengesetzt, deren 

Widerstand immer dem Bewußtseinsgrade des innewohnenden Geistes 

entspricht. 

Wenn der Körper des Gottmenschen sowohl die höchsten Frequenzen 

als auch alle transformierten Oktaven zu ertragen vermag, so spricht 

das dafür, daß auch eine Materie mit der Widerstandskraft existieren 

muß, die die göttlich-schöpferische Kraft wie auch alle übrigen 

Frequenzen der transformierten Oktaven zu ertragen und zu leiten 

fähig ist, ohne dematerialisiert zu werden. Somit haben die Söhne 

Gottes in ihrer Heimat eine Materie erfunden, eine Art Messing, aus 

welcher jene Apparate konstruiert wurden, um die allerhöchsten, 

schöpferischen Frequenzen entweder in ihrer originalen oder 

transformierten Manifestation aufzuspeichern und, verstärkt oder 

abgeschwächt, auszustrahlen. Diese Konstruktionen sind so gebaut, 

daß sie die schöpferische Kraft unverändert rein bewahren. Sie wirken 

folglich auf lange Zeit wie eine Quelle der göttlichen Kraft - wie das 



Einweihung  ( 354 ) 

Leben selbst. Da das allerhöchste dieser Werkzeuge, das die göttlich-

schöpferische Kraft trägt und ausstrahlt, eine vollkommene 

Verbindung, so vollendet wie ein ehelicher Bund, zwischen den 

göttlichen und den materiellen Frequenzen - zwischen Gott und der 

Erde - darstellt, nennen wir diesen unvorstellbar mächtigen Kraftträger, 

der mit der göttlichen Selbstfrequenz aufgeladen ist: die Bundeslade. 

Du verstehst jetzt, warum wir diese Apparate so streng geheimhalten. 

Der in seinen höchsten Fähigkeiten entfaltete Gottmensch kann ruhig 

damit umgehen, da die Bundeslade dieselbe Kraft enthält und 

ausstrahlt wie er selbst, die er selbst ist. Ein Mensch auf niedriger Stufe 

aber würde, wenn er die Bundeslade nur anrührte, im selben 

Augenblicke wie vom Blitz getroffen tot hinfallen. Die göttlichen 

Frequenzen würden seine Nerven augenblicklich durchbrennen, und er 

würde einen ‚Schlag' erleiden. Dasselbe geschieht, wenn diese 

Frequenz sich aus der Isolation im Rückenmark befreit und 

untransformiert in die Nerven schlägt. Auch dann stirbt der Mensch 

oder das Tier, sogar eine Pflanze augenblicklich. Die Menschen nennen 

diesen Tod ‚Schlag'. Sie ahnen, daß eine unbekannte Kraft den 

Verstorbenen wie ein Blitz getroffen hat. Diese Kraft ist der 

Lebensstrom selbst, der sonst im Rückenmark - oder im innersten 

Kanal der Pflanzen - gut isoliert ist und in den Körper nur entsprechend 

transformiert einströmt. Aus der Isolation bricht er nur bei Krankheit 

hervor und bewirkt den ‚Schlag'. 

Aus demselben Grunde dürfen keine uneingeweihten Menschen in die 

Nähe unserer Apparate. Aber nicht genug damit. Da sie alles 

durchschlagende Energien ausstrahlen, müssen wir sie hinter dicken 

Felsenwänden aus dem stärksten Isolationsmaterial verborgen halten. 

Denn die Lebensenergie selbst wirkt tödlich, wenn sie auf eine Materie 

auftrifft, die nicht den entsprechenden Widerstand hat. Die Materie 

wird dematerialisiert, aufgelöst. 



Einweihung  ( 355 ) 

Die Bundeslade und noch andere Geräte sind also aus einer Materie 

geschaffen, die - ohne dematerialisiert zu werden - mit der göttlich-

schöpferischen Energie aufgeladen werden kann. Die Bundeslade 

strahlt untransformierte schöpferische Kraft aus, je nach der Dosierung 

wirkt sie lebensspendend oder vernichtend. Diese Kraft hat denselben 

Schwingungscharakter wie die Willenskraft des Menschen, die alles, 

sogar die Anziehungskraft der Erde, wenn auch nur auf kurze Zeit, 

besiegen kann. Die Bundeslade strahlt diese Kraft tausendfach 

verstärkt aus. Und so wie die Erde durch ihre Anziehungskraft auf die 

Materie einwirkt und sie an sich zieht, können wir der Anziehungskraft 

der Erde ohne Ausnahme in jeder Materie entgegenwirken, folglich auf 

kürzere oder längere Zeit ihr Gewicht aufheben und sie gewichtlos 

machen. Wir können aber, wenn notwendig, auch umgekehrt, mit der 

Anziehungskraft der Erde, wirken und das Gewicht durch die 

ultramateriellen Strahlen nach Belieben vergrößern! Auf diese Weise 

werden auch die größten Felsblöcke auf kürzere oder längere Zeit 

gewichtlos, und mit größter Leichtigkeit sind denkbar größte Gebäude 

zu errichten, oder das Gewicht wird in solchem Maße vermehrt, daß die 

Blöcke in die Erde versinken. Wir brauchen zum Beispiel, wenn wir 

Brunnen schaffen wollen, nicht die Erde herauszuholen, sondern wir 

lassen einen geeignet großen Felsblock durch Vermehrung des 

Gewichtes in die Erde einsinken, bis wir die gewünschte Tiefe 

erreichen. 

Mit Hilfe der Bundeslade, dieser enormen Kraftquelle, können wir auch 

stofflose Energien, wie zum Beispiel Lichtstrahlen, in Materie 

umwandeln und, umgekehrt, die Materie auflösen und sie in äonenlang 

wirkende Energien umwandeln. 

Betrachte diese Lampe: Wie die Sonne selbst seit Jahrmilliarden unter 

anderen Strahlungen auch solche aussendet, die in unserer 

Atmosphäre durch Energie-Umwandlungen zu Lichtstrahlen werden, 

ebenso werden in dieser Lampe durch die sich auflösende - 



Einweihung  ( 356 ) 

dematerialisierende - Materie Energien geschaffen, die sich in der Luft 

in Lichtstrahlen umwandeln. 

Dieser Prozeß könnte in dieser Lampe Äonen dauern, folglich würde sie 

auch auf Äonen Licht spenden, wenn es in der Geschichte der Erde 

nicht geschrieben stünde, daß wir die Erde auf Jahrtausende verlassen 

und alle unsere Einrichtungen vernichten müssen. Die unwissenden 

Menschensöhne würden sonst wieder eine unaussprechliche 

Vernichtung anrichten. 

Spätere Generationen werden von den Überresten unseres Kulturgutes 

vieles nicht verstehen. Unter anderem auch nicht, wie wir die 

Oberfläche der härtesten Steine spiegelglatt und so exakt bearbeiten 

können, daß dort, wo die Platten aneinanderstoßen, nicht einmal eine 

haarfeine Ritze besteht. Sie werden sich ihre Köpfe zerbrechen, wie 

unsere ‚Sklaven' mit bloßer ‚Handarbeit' die Steine so präzis behauen 

konnten. Da die Menschensöhne ihre Mitmenschen versklaven, werden 

sie glauben, daß auch wir ‚versklavte' Menschen arbeiten ließen. Sie 

werden jahrtausendelang nicht auf die Idee kommen, daß wir auf der 

Oberfläche den überflüssigen Stein dematerialisieren und auf diese 

Weise aus den härtesten Felsen, ohne die geringste menschliche 

Anstrengung, haarscharf richtige Körper herstellen. Wir stellen die 

Wirkung unserer Apparate auf Tiefe und Breite ein, und der Fels wird in 

dem vorgezeichneten Ausmaß dematerialisiert. Dies ist sehr einfach, 

sobald man das Wesen der verschiedenen Energien, zu denen auch die 

Materie gehört, kennt. Aber nur im Besitze eines Wissenden ist diese 

Kenntnis ein Segen; der weiß auch, daß Liebe Leben, Haß aber Tod ist. 

Nur Eingeweihte des höchsten Grades können Baumeister sein. 

Tatsächlich: um mit Sklaven zu bauen, brauchte man kein Eingeweihter 

zu sein! Wir arbeiten nicht mit Sklaven, sondern mit Naturkräften. 

Wir vermögen dank dieser Apparate jede Erscheinungsform der 

schöpferischen Energie zu schaffen. Die Manifestation hängt nur davon 



Einweihung  ( 357 ) 

ab, wie lange und aus welcher Entfernung wir die schöpferische Energie 

wirken lassen. Die Menschensöhne finden es selbstverständlich, daß sie 

mit ihren Krankheiten in den Tempel kommen und daß wir sie wieder 

gesund machen. Krankheit bedeutet, daß die Schwingungen des 

Körpers verstimmt wurden. Wir bringen den verstimmten Körperteil in 

seine eigene Schwingung zurück, und der Mensch wird gesund. Jedes 

Organ hat seine charakteristische Schwingung. Das heißt, daß jedes 

Organ deshalb so ist, wie es ist, weil seiner Natur eine gewisse 

charakteristische Schwingung zugrunde liegt und diese Schwingung 

ständig in ihm wirkt und es erhält. Wenn diese Schwingung sich 

verändert, so wird das betreffende Organ krank. 

Wir können auch das Wetter auf der Erde regulieren und einen 

kristallklaren Himmel oder - wenn notwendig - Wolken und Regen 

machen. Die Menschensöhne sehen die Blitze, hören den Donner aus 

der Pyramide und sind glücklich, weil sie wissen, daß dies den 

segenbringenden Regen bedeutet. Sie leben in der Sicherheit, daß der 

Tempel für alles sorgt: für ihre Gesundheit, für den segenbringenden 

Regen, für ihren Wohlstand und auch für ihr Seelenheil.» 

«Vater meiner Seele», frage ich jetzt, «wie ladet ihr diese Bundeslade 

mit schöpferischer Energie auf?» 

Ptahhotep schaut mich mit seinem durchdringenden Blick an und sagt: 

«Ich sehe, daß du schon weißt, wie wir die Bundeslade aufladen. Ich 

sagte dir: es gibt nur eine Quelle auf der Erde, die diese Kraft 

auszustrahlen fähig ist, und das ist der Gottmensch selbst. Die Pflicht 

des jeweiligen Hohepriesters ist es, die Bundeslade mit der göttlich-

schöpferischen Kraft aufzuladen. Entweder lenkt er die eigene höchste 

Kraft unmittelbar in die Bundeslade, oder er erreicht dasselbe Resultat 

mit der Hilfe des Lebensstabes, indem er aus seiner Hand einen tiefer 

transformierten, aber unbedingt positiven Kraftstrom durch den Stab in 

göttlich-schöpferische Kraft umwandelt und in die Bundeslade leitet. 



Einweihung  ( 358 ) 

Denn der zur Vollkommenheit gelangte Gottmensch strahlt die 

schöpferische Kraft im Alltag auch nur transformiert aus. Nur in seinem 

gesammelten Zustand, in dem er in seinem Bewußtsein mit Gott 

identisch ist, strahlt die göttliche Kraft in ihrer ursprünglichen 

Schwingung aus. Er muß sich also im kosmischen 

Allbewußtseinszustand befinden, wenn er die schöpferische Kraft 

ausstrahlen will. Wenn uneingeweihte Menschensöhne ihn in diesem 

Zustand erblickten, würden sie schon voll großen Schreckens 

weglaufen, denn der Gottmensch strahlt dann solch überirdisches, 

göttliches Licht aus, daß die Menschen den Anblick nicht ertragen. 

Wenn Uneingeweihte einen Eingeweihten im göttlichen Seinszustand 

antasten würden, würden sie augenblicklich tot hinfallen, genau so, wie 

wenn sie die Bundeslade angetastet hätten. 

Wenn also der Eingeweihte seine Lebensstrahlen zum Heilen 

aussendet, dann versenkt er sich in eine Konzentration, deren 

Ausstrahlung die Menschen ohne Schaden ertragen, nur die in die 

geeigneten Nervenzentren gelenkte Kraft steigert er mit der Hilfe des 

Stabes bis zur schöpferischen Potenz. Denn der Stab ist eben so 

konstruiert, daß er die Ausstrahlungen nicht nur weiterleiten kann, 

sondern je nach Belieben auch transformiert, verstärkt oder 

abgeschwächt abgibt. Der Eingeweihte braucht sich also nicht in den 

göttlichen Seinszustand zu versetzen, um die höchste Lebensstrahlung 

in die Bundeslade zu leiten, sondern er versetzt sich in eine niedrigere 

Konzentration und lenkt dann die dieser Stufe entsprechende Kraft, sie 

bis zur schöpferischen Energie verstärkend, mit Hilfe des Stabes in die 

Bundeslade. Wenn die Bundeslade auf diese Weise aufgeladen ist, 

strahlt sie wieder auf lange Zeit diese höchste und stärkste Energie 

aus, als Quelle aller anderen Kräfte auf Erden. 

Der Eingeweihte kann mit dem Stab auch die verschiedensten 

Frequenzen schaffen und lenken, denn der Stab ist eine Bundeslade in 

winziger Ausgabe, nur daß sich in ihm die schöpferische Energie nicht 



Einweihung  ( 359 ) 

aufspeichert wie in der Bundeslade. Ein Menschensohn könnte mit Hilfe 

des Stabes auch seine niedrigeren Kräfte in schöpferische Kraft 

umwandeln, wenn er seine um mehrere Oktaven niedrigere Kraft rein, 

positiv, also völlig selbstlos ausstrahlen könnte. Denn der Stab strahlt 

immer jene Kraft aus, die der Mensch in ihn hineinlenkt. Wenn ein 

primitiver und selbstsüchtiger Mensch den Stab in die Hand bekäme, 

würde er seine eigenen negativen, aus der Selbstsucht stammenden 

Ausstrahlungen - eventuell noch verstärkt - weiterleiten und dadurch 

Krankheiten, Epidemien, Erdbeben oder sogar noch größere 

Zerstörungen verursachen, wie die Schwarzmagier im einstigen Heim 

der göttlichen Rasse. 

Verstehst du nun, warum die Eingeweihten ihr Wissen so streng 

geheimhalten und Uneingeweihte nicht zulassen?» 

«Ich verstehe, Vater. Und es ist mir jetzt auch ganz klar, wie Vater den 

halbtoten Knaben zum Leben erweckte. In seinem hoch konzentrierten 

Zustand hat Vater seine Ausstrahlungen noch verstärkt in das Kind 

geleitet. Es wirkte wie ein Wunder. Das Kind wurde mit Lebenskraft 

aufgeladen, und seine Erschöpfung verschwand augenblicklich. Aber, 

Vater meiner Seele, was wird geschehen, wenn die Menschensöhne der 

Zwischenrasse die Regierung übernehmen? Werdet ihr auch den 

Zauberstab vernichten, so wie Vater sagte, daß die Eingeweihten alle 

ihre Apparate vernichten werden? Wie schade, daß die Menschen den 

Segen dieser Kräfte nicht genießen können!» 

«Mein Kind», sagt Ptahhotep, «jedes Lebewesen lebt in genau 

angepaßten Verhältnissen! Wenn wir das Geheimnis des Stabes den 

Menschensöhnen verrieten, würden sie ihn sogleich dazu brauchen, 

einander - und auch sich selbst - Schaden zuzufügen. Die 

Menschensöhne sind für dieses Wissen nicht reif und werden noch 

lange nicht reif dafür sein. Den Stab, den wir jetzt gebrauchen, wird 

der letzte Eingeweihte, der diese Geheimnisse noch kennen wird, mit 



Einweihung  ( 360 ) 

der Bundeslade aus Ägypten hinausretten. Er wird keine Möglichkeit 

haben, Pyramiden zu bauen, sondern er wird eine kleine, so weit wie 

möglich isolierende Hülle für die Bundeslade schaffen. Er wird die 

Bundeslade auch in viel geringerem Maß aufladen und wird sie mit Hilfe 

von Holzstangen während langer Wanderungen tragen lassen. Wenn 

dieser letzte Eingeweihte seinen Tod nahen fühlt, wird er seinen Stab 

vernichten. Die Bundeslade wird noch eine Zeitlang die zuletzt 

aufgeladene Kraft ausstrahlen, Uneingeweihte werden sie noch lange in 

verschiedenen Ländern umhertragen, bis sie nach und nach bemerken, 

daß sie keine Kraft mehr ausstrahlt. Dann werden auch die letzten 

Reste der Bundeslade vernichtet. 

Die Menschheit wird in späteren Zeiten nur durch Überlieferungen 

etwas über den ‚Zauberstab' und über die ‚Bundeslade' erfahren. Sie 

wird aber all dies als Märchen betrachten und weitererzählen. Doch 

wird sie sich erinnern, daß es einmal eine ‚Bundeslade' gab, welcher die 

Kraft des lebendigen Gottes innewohnte, und auch einen ‚Zauberstab' - 

oder, wie wir ihn nennen, den ‚Lebensstab' -‚ mit welchem die 

Eingeweihten, die ‚Zauberer' oder ‚Magier', Wunder vollbracht haben. 

Man wird aus der Überlieferung wissen oder ahnen, daß der ‚Stab' die 

Macht über alle Kräfte der Natur bedeutete. 

Wenn Menschen in späteren Zeiten die größte Macht symbolisieren 

wollen, so werden sie einen Stab - ein Zepter - als Zeichen der Macht 

in der Hand halten. Jener Stab - jenes Zepter - wird aber nur noch als 

Symbol, als leeres Zeichen der Macht, gelten. Die wirkliche Kraft und 

Macht des Stabes wird nicht mehr bekannt sein. Erst nach 

Jahrtausenden wird ein Nachkomme aus dem Stamme der Söhne 

Gottes wiedergeboren, und er wird diese Wahrheiten für die Menschen 

seiner Zeit entdecken und wieder einen wirklichen ‚Zauberstab' 

konstruieren. Bis dahin wird es aber während Jahrtausenden eine 

sonderbare Art von Menschen geben, die, um zu unterhalten oder zu 

betrügen, sich für ‚Zauberer' oder ‚Magier' ausgeben, und sie werden 



Einweihung  ( 361 ) 

so tun, als ob sie mit Hilfe ihres ‚Zauberstabes' ihre ‚Künste' vollbringen 

würden. Sie werden also nachahmen, was einmal wirklich existierte. 

Sie werden einen ‚Zauberstab' in ihrer Hand halten und Bewegungen 

machen, als ob sie Zauberkräfte aus diesem Stab herausholen würden. 

Sie werden auch ‚Zauberworte' gebrauchen, unsere magischen Worte 

nachahmend. Aber die wahre, die gewaltige Kraft des Wortes werden 

die Menschen erst dann kennenlernen, wenn nach Jahrtausenden 

gefallene Angehörige des göttlichen Stammes wiedergeboren werden, 

die heute hier leben, und sich an die Wahrheiten, die zu jener Zeit 

uralte Überlieferung sein werden, in ihrem Unbewußten erinnern. 

Sie werden beweisen, daß ihre Erinnerungen stimmen. Es wird einmal 

die Zeit kommen, wo die Menschensöhne alles, sogar das allerhöchste 

Wissen entdecken und besitzen. Für die unwissende Masse bleibt das 

Wissen auch dann ein unverständliches Geheimnis, und in 

uneingeweihten Händen bringen die wiederentdeckten Wahrheiten 

Fluch. Aber dies ist eben der Weg der Menschen, durch viele Leiden 

und Schmerzen, die sie sich selbst zufügen. Sie werden nach und nach 

lernen, daß sie mit göttlichen Kräften nicht spielen, sondern diese mit 

vollem Ernst, mit Würde und Andacht gebrauchen sollen. Denn Gott 

gibt der Menschheit alles, sogar sich selbst, zum Segen, nur die 

Menschen machen in ihrer Unwissenheit aus allem einen Fluch!» 

«Vater meiner Seele», frage ich, «du sagtest, daß die Pyramiden aus 

dicken Felsen gebaut wurden, um die Einrichtungen, mittels welcher 

die durchdringenden Frequenzen ausgestrahlt werden, zu isolieren. 

Aber wie könnt ihr dann die Ausstrahlungen dennoch nach außen 

lenken?» 

«In die dicken Wände der Pyramiden sind Schächte, Kanäle, eingebaut, 

durch welche wir die Kräfte der Bundeslade und der sie ergänzenden 

Apparate, die andere Kräfte ausstrahlen, hinausleiten. Mittels dieser 

Kanäle regieren wir auch das Wetter. Die positiven und negativen 



Einweihung  ( 362 ) 

Kräfte, die durch die in auseinanderstrebenden Richtungen gebauten 

Kanäle fließen, rufen Wolkenbildungen und den gewünschten Regen 

hervor. Der Ausgleich dieser Spannungen sind die Blitze, mit welchen 

auch Schallerscheinungen auftreten. Deshalb donnert es aus der 

Pyramide. Für verschiedene weitere Einrichtungen sind die anderen 

Pyramiden gebaut worden.» 

«Was wird aus den Pyramiden, wenn die Menschensöhne die Herrschaft 

auch in diesem Lande übernehmen und die Bundeslade samt allen 

anderen Instrumenten vernichtet ist? Werden sie leerstehen? Und was 

wird aus dem Hohepriester und den übrigen Priestern und 

Eingeweihten?» frage ich. 

«Die Pyramiden, ausgenommen die allergrößte, in welcher jetzt die 

Bundeslade steht und wo die Einweihung erteilt wird, bleiben nicht leer. 

Wenn alle die göttlich-schöpferische Energie ausstrahlenden 

Instrumente entfernt sind, werden sich die letzten noch eingeweihten 

Pharaonen in einer dieser Pyramiden begraben lassen. Ihre von der 

göttlich-schöpferischen Kraft durchtränkten Körper werden - da die 

aufgeladene Kraft nicht verbraucht wird - die allerhöchste Kraft genau 

so wie die Bundeslade ausstrahlen, sie werden in diesem Lande wie 

gewaltige geheime Kraftquellen aus dem Verborgenen wirken und 

diesen Erdteil vor schlechten Einflüssen beschützen. Die Ausstrahlung 

geheiligter und gut verwahrter Körper wird diesem Land helfen, sich 

noch auf Jahrtausende an der Macht zu halten. Aber die meisten dieser 

Gräber werden mit der Zeit von unwissenden Menschen zerstört.» 

«Und was wird aus der größten Pyramide, Vater?» 

Ptahhotep schaut eine Weile vor sich, als ob er irgend etwas in der 

Ferne schauen würde, dann wirft er seinen himmlischen Blick auf mich 

und sagt: «Wenn die Zeit gekommen ist, daß alle geheimen 

Instrumente zerstört werden müssen und die Priester und 



Einweihung  ( 363 ) 

Eingeweihten, die noch zu dieser Zeit Dienst im Tempel tun, ihren 

Wanderstab nehmen und weiterwandern, dann werden der 

Hohepriester und sein Stellvertreter die Felsentüre der großen 

Pyramide von innen schließen, so daß kein Menschensohn den Eingang 

findet. Und nachdem sie ihre letzten Pflichten erfüllt haben, werden sie 

beide ihre eigenen Körper genau so dematerialisieren, wie die 

Opfergaben in dem Hofe des Tempels auf dem Altar dematerialisiert 

werden, wie du dies unzählige Male gesehen hast. Nur ein Blitz, dann 

eine kleine weiße Wolke, die bald verschwindet, keine Asche bleibt 

zurück. So wird die größte Pyramide auf Jahrtausende für 

Menschenaugen verschlossen bleiben. Dennoch hören die 

Einweihungen nicht auf, die reifen Seelen werden weiter hier 

eingeweiht, wenn auch nicht mehr körperlich, sondern auf einer 

höheren, auf der seelischen Ebene. Diese Menschen werden dann ihre 

Einweihung als Traum, als Vision, erleben.» 

Ptahhotep hört zu sprechen auf, und wir schauen einander noch lange 

in die Augen. Ich verstehe vieles, was er nicht aussprechen will ... Ich 

hätte aber noch eine Frage: «Vater meiner Seele, hat das seinen 

Grund, daß alle Pyramiden in gleicher Form gebaut worden sind? 

Warum haben sie diese Form und sind nicht zum Beispiel ein Würfel 

wie andere Gebäude?» 

Ptahhotep lächelt: «Nicht in Würfelform? Die Pyramiden sind ja in 

Würfelform gebaut! Aber das werde ich dir das nächste Mal erklären. 

Für heute ist es genug.» 

Ich sehe, daß Ptahhotep seine Belehrungen beendet hat, aber ich 

bleibe noch. Ich möchte, daß er mir den Gebrauch des Stabes und der 

Bundeslade zeigt. Er schaut mich lächelnd an und sagt: «Es wird die 

Zeit kommen, da du den Bau der Bundeslade und des Lebensstabes 

kennenlernen darfst: nachdem du die Einweihung bekommen hast. 

Aber brauchen darf sie nur derjenige, der den siebenten Grad nach der 



Einweihung  ( 364 ) 

Einweihung durch eigene Anstrengungen erreicht hat. Diese 

Geheimnisse dürfen nicht in gefährliche Hände geraten. Habe Geduld. 

Die Zeit existiert nur im Denkvermögen. Dennoch muß alles seine Reife 

erreichen.» 

Er segnet mich, und ich gehe. 



 

Die Form der Pyramiden 

 

Ich stehe wieder vor Ptahhotep in seinem Experimentierraum. 

«Ich habe schon erörtert», sagt Er, «daß hinter allen Erscheinungen 

der sichtbaren Welt die Urkraft steckt, das Streben zurück, in die 

Einheit, das sich als Anziehungskraft zwischen einander ergänzenden 

positiven und negativen Hälften manifestiert. Du stehst jetzt vor mir, 

weil die Anziehungskraft der Erde deinen Körper hier hält. Wenn diese 

Kraft nicht wirken würde, wärest du und alles, was nicht festgewachsen 

ist, schon längst in den Weltraum hinausgefallen, sogar der ganze 

riesenhafte Körper der Erde wäre längst auseinandergebrochen. Die 

Kraft, die die Erde und alles, was in ihrer Atmosphäre Materie ist, 

zusammenhält, gehört nicht der Erde selbst an, sondern wirkt nur aus 

ihrem Mittelpunkt auf die Erde. 

Wenn die Materie keinen Widerstand hätte und dieser Kraft nachgäbe, 

würde die gewaltige Masse der Erde, samt allem, was auf ihr lebt, in 

ihrem Mittelpunkt verschwinden. Aber wohin? Denke nach! 

Mein Kind, komm näher, ich will es dir zeigen: Wenn ich verschiedene 

Dinge auf diese Tischplatte stelle und an jedes einen Faden binde, die 

Fäden durch das Loch in der Mitte dieser Platte hindurchziehe und dann 

an allen Fäden von unten ziehe, so werden alle Dinge gegen den 

Mittelpunkt gezogen und - sofern sie kleiner sind als das Loch - 

verschwinden. Wohin? Nicht wahr, dorthin, woher die Kraft wirkt! 

Woher stammt aber die Kraft im Mittelpunkt der Erde, die alles in sich 

hineinzieht? Kannst du mir antworten, mein Kind?» 



Einweihung  ( 366 ) 

Ich denke nach und antworte: «Die Erde ist erkennbar. Wenn alles, 

was erkennbar ist, nur darum erkennbar sein kann, weil es sich vom 

‚Nichts-All' getrennt hat, die Trennung aber nur eine scheinbare ist, 

denn die Ergänzungshälfte ist im Ungeoffenbarten zurückgelassen 

worden, dann muß auch die Erde ihre Ergänzungshälfte im 

Ungeoffenbarten haben, und die Kraft, die die Erde mit allen ihren 

Wesen in den Mittelpunkt zieht, ist das Streben nach der 

Wiedervereinigung zwischen der Erde und ihrer ungeoffenbarten 

Ergänzungshälfte, die im Nichts als negatives Spiegelbild 

zurückgeblieben ist. Die Anziehungskraft der Erde zieht also die ganze 

Erde in das über Zeit und Raum stehende Nichts hinein, um die 

Wiedervereinigung zu vollbringen. Und wenn die Erde nachgeben 

würde, würde sie und alles im Mittelpunkt, im Nichts, verschwinden. 

Das wäre aber die Rückkehr in die paradiesische Einheit - in Gott - die 

Seligkeit! Warum kann das nicht geschehen, Vater?» 

«Mein Kind», antwortet Ptahhotep, «das Hindernis ist der Widerstand 

der Materie! Ohne Widerstand ist keine Schöpfung möglich! Der 

Widerstand der Materie läßt die Erde und die ganze Schöpfung nicht 

verschwinden und nicht vernichtet werden. Alles, was auf dieser 

erkennbaren Welt erschienen ist, ist aus einem Punkt des Weltalls 

herausgefallen, der dann sein eigener Mittelpunkt geworden ist. Durch 

den Fall wurde es Materie. Jetzt kann es nicht mehr zurück, weil sein 

eigener Widerstand als Materie es nicht mehr in die göttliche Einheit 

zurückkehren läßt. Eine Heimkehr in die verlassene göttliche, 

paradiesische Einheit - in Gott - ist nur dadurch möglich, daß die 

Materie vergeistigt wird, das heißt, sich wieder in Geist umwandelt! Die 

Materie könnte aber ohne geistige Hilfe, aus eigener Kraft und aus 

eigenem Können, nie Geist werden. Und darum steigt ein Aspekt 

Gottes in die Materie nieder, kleidet sich in Materie, nimmt ihre 

Eigenschaften an, belebt sie als das Selbst, damit die Vergeistigung, 

die Erlösung, ermöglicht werde. 



Einweihung  ( 367 ) 

Die Wirkung, die das in Materie gekleidete Selbst vom Mittelpunkt 

jedes Geschaffenen auf die innerste Struktur der Materie ständig 

ausübt, entwickelte im Laufe von Äonen auf jeder Sprosse der 

Entwicklungsleiter die entsprechenden Lebensformen. So entstanden, 

angefangen vom Einzelwesen bis zur höchsten Offenbarung, die 

verschiedensten Lebewesen. 

Das höchste Lebewesen der Erde ist der Mensch. Seine Aufgabe ist es, 

die Vergeistigung der Erde, an der alle Lebewesen im Maße der eigenen 

Entwicklung mitwirken, zu vollenden. Und ein jeder Mensch, der sich 

aus einem mit dem Körper identisch gewesenen in ein im Geiste 

wiedererwachtes, göttliches Wesen wandelt und sein Bewußtsein mit 

dem göttlichen Selbst identifiziert, hat seine Aufgabe erfüllt! Er hat ein 

Stückchen der Erde vergeistigt. Er hat die Erlösung der Erde um einen 

Schritt gefördert. Dann kann er als Helfer auch bei der Erlösung 

anderer Wesen mitwirken. 

Und jetzt weißt du, warum du hier vor mir stehen kannst. Es ist so, daß 

das Selbst der Erde - das gleichzeitig auch unser Selbst ist - die Erde 

mit all ihren Lebewesen liebt und die ganze Erde in sich, in die göttliche 

Einheit, zieht wie ein Bräutigam, der sich mit seiner Braut vereinigen 

will. Dieser Wille, dieses Streben nach Vereinigung, wie es jede Liebe 

kennzeichnet, äußert sich in allem - also auch in unserem Körper - als 

Gewicht! 

In jeder Form der Natur wirkt diese Kraft, die wir Gewicht nennen, und 

wenn wir bauen, müssen wir mit dieser Kraft und nie gegen sie 

rechnen und arbeiten. Wenn wir sie einbeziehen, dann hilft sie unsere 

Gebäude auf lange Zeit zu erhalten. Wollten wir gegen die Gesetze 

dieser Kräfte bauen, so würde alles so Gebaute in kürzester Zeit 

zusammenstürzen. 



Einweihung  ( 368 ) 

Es genügt, wenn du verstehst, daß die Kraftresultanten der 

Pyramidenform die günstigsten sind, um die Gebäude während vieler 

Jahrtausende zu erhalten, ohne daß die Naturkräfte sie zerstören 

können. 

Die Pyramiden - besonders die größte - sind nach verschiedenen 

mathematischen und astronomischen Gesetzen aufgebaut, so daß sie 

dem Volke auch als Uhr und Kalender dienen. Diese Gesetze wirst du 

ein anderes Mal lernen. Außerdem vermag die pyramidale Form 

dadurch, daß sich die Seitenflächen in einem Winkel von 51° zu ihrem 

Grund erheben, die Strahlen der Sonne weit ins Meer und tief in die 

Wüste hinausspiegeln. Auf diese Weise dienen die Pyramiden auch als 

Leuchttürme. Alle ihre Gesetze und auch die Geschichte derer, die sie 

erbaut haben, sind auf den keramischen Deckplatten der Pyramiden 

aufgezeichnet. Und wenn die Menschensöhne einmal das Geheimnis 

der Schrift kennen, werden sie alle diese Wahrheiten, die 

mathematischen und astronomischen Gesetze, die Geheimnisse der 

Pyramiden und unser ganzes Wissen, während langer Zeit von den 

Pyramiden ablesen. In den finstersten Zeiten der Erde werden aber 

diese schriftlichen Überlieferungen auch verschwinden, so daß die 

Menschensöhne später alle Wahrheiten selbst entdecken müssen. 

Du aber lerne das Gesetz der dreidimensionalen Welt, das aber ohne 

das Gesetz des Geistes nicht bestehen könnte, sondern auf diesem 

Gesetz beruht. 

Da die Urquelle aller Weisheiten, aller Offenbarungen, das ewige Sein - 

Gott - ist, Gott aber im Ungeoffenbarten über Zeit und Raum steht und 

in den dimensionalen Welten nur seine Offenbarungen projiziert 

erscheinen, müssen wir, um diese Gesetze richtig zu verstehen, bei 

Gott anfangen. Über Gott zu reden, hindert uns aber immer die 

Schwierigkeit, daß Gott über der erkennbaren Welt steht und jedes 

Lebewesen Gott nur in jenem Grade verstehen und auffassen kann, in 



Einweihung  ( 369 ) 

dem es selbst fähig ist, Gott bewußt zu erleben, zu offenbaren und zu 

verwirklichen. Das heißt: bis zu welchem Grade es selbst Gott sein 

kann! In allem lebt Gott, und alles lebt in Gott, dennoch kann Ihn in 

seinem eigenen, vollkommenen Wesen nur derjenige ganz verstehen, 

der selbst Gott geworden - oder nie aus ihm herausgefallen ist. Gott 

verstehen kann nur Gott allein! 

Die Tatsache, daß der primitivste Urmensch seinen Gottesbegriff hat, 

zeigt, daß das göttliche Selbstbewußtsein dennoch in ihm da ist, wenn 

auch nur im niedrigsten Grad und noch in einem Dämmerzustand. In 

Gott bewußt werden, Gott völlig verstehen und Gott sein bedeutet 

aber, mit seinem eigenen göttlichen Selbst - dem innewohnenden Gott 

- vollkommen eins zu werden. Das ist leicht gesagt, aber sehr schwer 

getan! Denn dadurch, daß der Mensch aus seinem göttlichen 

Selbstbewußtsein gefallen ist, kann er sich Gott nur seiner persönlichen 

Auffassungskraft gemäß vorstellen. Wie soll er wissen, was die 

wirkliche, lebendige Gottheit in ihrer Vollkommenheit ist, wenn seine 

Vorstellungskraft nur dem von der Einheit getrennten, abgesonderten, 

dem gefallenen persönlichen Grad entspricht? Wie könnte das Endliche 

das Unendliche begreifen, wie das Zeitliche das Ewige, wie das 

Sterbliche das Unsterbliche, wie das Scheinwesen das ewige, wahre 

Sein - Gott - verstehen, erleben und mit Ihm identisch werden? 

Und dennoch muß der Mensch Ihn erreichen! Der ewige Wunsch, die 

unauslöschliche Sehnsucht hilft ihm und treibt ihn in der Richtung 

seines göttlichen Selbst. Über die unüberbrückbar scheinende Kluft 

zwischen dem Persönlich-Sterblichen und dem Unpersönlich-Ewigen 

spannt der Verstand - das größte, aber gefährlichste Geschenk Gottes - 

eine Brücke. Durch den Verstand geriet er in Versuchung, mit seinem 

Bewußtsein aus der Einheit zu fallen, aber ebenso gibt ihm der 

Verstand die Möglichkeit, in die Einheit mit vollem Selbstbewußtsein 

zurückzukehren. Durch den Verstand ist er fähig, die Wahrheiten zu 

verstehen, und wenn er verstanden hat, wird er lange suchen und 



Einweihung  ( 370 ) 

immer wieder versuchen, bis es ihm eines schönen Tages gelingt, den 

einzigen Weg zur Verwirklichung seines Selbst zu finden. 

Verwirklichung bedeutet: etwas zu sein. Denn solange man über etwas 

denkt oder spricht, ist man es nicht. Du kannst über eine Katze oder 

über einen Löwen nachdenken, das bedeutet bei weitem noch nicht, 

daß du sie verwirklicht hast: daß du eine Katze oder ein Löwe 

geworden bist. Du kannst ebenfalls über dich selbst nachdenken, ohne 

daß du selbst, dein göttliches, schöpferisches Selbst bist! Etwas denken 

ist Getrenntsein davon. Denn wenn du nur einen einzigen Gedanken 

aussendest, so bist du - der Denker - und der Gegenstand deines 

Denkens - das Gedachte - nur durch das Denken verbunden, aber nicht 

identisch mit ihm. Was in deinem Verstand ist, bist du noch nicht. Der 

Verstand gehört dir, es ist ein wunderbares Werkzeug, ein Spiegel, in 

welchen du alles projizieren und alles darin erkennen kannst, aber der 

Verstand ist nicht du! Der Verstand ist außerhalb deines Selbst, 

folglich, was du durch deinen Verstand vermagst, ist nicht du, ist keine 

Verwirklichung. 

Wenn der Mensch Gott außerhalb von sich selbst sucht, kann er oft, 

sogar ständig an Gott ‚denken', er kann zu Gott ‚beten', er kann Gott 

mit seinem ganzen Wesen ‚lieben', aber er ist deshalb mit Gott noch 

immer nicht identisch geworden. Denn im Suchen nach außen kann der 

Mensch Gott nie finden! 

Der Schöpfer im Menschen ist das eigene Selbst, dessen letzte, von 

seinem eigenen Mittelpunkt entfernteste Manifestation das kleine ‚Ich', 

das persönliche ‚Ichbewußtsein' ist. Das persönliche ‚Ich' in ihm ist das 

durch die Materie - im Körper - widerspiegelte Bild Gottes. Wenn der 

Mensch also aus dem Fernsein in die Identität mit Gott zurückgelangen 

will, muß er mit seinem Bewußtsein denselben Weg einschlagen: er 

muß sein Bewußtsein, von seinem persönlichen ‚Ich' ausgehend, immer 

tiefer und tiefer in sich zurückziehen und sich zu seinem wahren Selbst, 



Einweihung  ( 371 ) 

zu seinem Schöpfer, hinwenden, bis er sich in Ihm bewußt erkennt. 

Das bedeutet aber, daß in diesem Zustand nicht das Geschöpf - die 

Person - sich selbst erkennt, da es keine wahre Existenz hat und als 

Scheinwesen kein rückwirkendes Bewußtsein, keine Selbstkenntnis 

haben kann, sondern der Schöpfer erkennt sich selbst im Geschöpf, in 

der Person. Dies ist die einzige Möglichkeit, in welcher das Getrenntsein 

aufhört, in welcher das Bewußtsein sich im Einheitszustand befindet, 

wenn das ‚Sich-selbst-Denken' aufhört und zum ‚Sich-selbst-Sein' - zur 

‚Selbsterkenntnis' - wird. In diesem Zustand sind der Erkenner, das 

Erkannte und die Erkenntnis ein und dasselbe Subjekt: das Selbst - der 

Schöpfer - erkennt sich selbst in sich! 

Der Mensch kann Gott nur so erleben, dies ist Auferstehung! In diesem 

Zustand erkennt er, daß ihn sein eigenes Selbst geschaffen hat und 

ständig schafft, daß also sein Selbst sein eigener Schöpfer ist, ebenso 

ist aber dasselbe einzige Selbst der Schöpfer des ganzen Alls! 

Demzufolge erlebt er in seiner göttlichen Selbsterkenntnis, in seinem 

Selbstbewußtsein, gleichzeitig auch das schöpferisch-kosmische All-

Bewußtsein und wird mit der Selbsterkenntnis gleichzeitig all-

erkennend: allwissend! 

Diesen göttlichen Zustand, in welchem der Schöpfer sich selbst 

erkennt, können auch Zahlen symbolisch ausdrücken: 

Gott in seinem in-sich-ruhenden Zustand ist eins in drei und drei in 

eins. Eins und drei sind noch eine ungetrennte Einheit. 

In der Ideenwelt der Geometrie ist die Form des gleichseitigen Dreiecks 

das symbolische Bild Gottes, in welchem der Erkenner, das Erkannte 

und die Erkenntnis ein einziges ist: eins in drei und drei in eins. 



Einweihung  ( 372 ) 

 

Jede Form ist die Offenbarung der Kraft, die sie aufgebaut hat, folglich 

ist jede Form auch das Bild der sie aufbauenden und ihr 

innewohnenden schöpferischen Kraft. Das Göttliche in seinem in-sich-

ruhenden Urzustand offenbart sich immer in der Form des Dreiecks. 

Das Dreieck trägt in sich die vollkommene Harmonie und das 

vollkommene Gleichgewicht, da seine drei Eckpunkte in genau gleicher 

Entfernung voneinander liegen. Wenn dagegen der in-sich-ruhende 

Aspekt Gottes aus dem Zustand der Zeit- und Raumlosigkeit, aus der 

Dimensionslosigkeit in die drei Dimensionen eintritt und zum 

schöpferischen Aspekt Gottes wird, dann offenbart er sich immer in der 

Zahl vier. Solange die Zahlen eins und drei in der Gottheit eine Einheit 

bilden, bleiben drei in eins und eins in drei. Wenn sie aber aus dem 

göttlichen Einheitszustand heraustreten, trennen sie sich, und aus dem 

«eins in drei» wird «eins und drei», und das gibt vier. Das gleichseitige 

Dreieck offenbart die in ihm verborgen liegenden vier gleichseitigen 

Dreiecke. 

In diesem Gesetz liegt auch das Geheimnis der Schlüsselzahl der 

dreidimensionalen Welt: die Zahl sieben.  

 

Versuche einmal, dir bildlich vorzustellen und zu verfolgen, wie die 

erste Offenbarungsenergie aus dem dimensionslosen Zustand in die 



Einweihung  ( 373 ) 

drei Dimensionen heraustritt. Schließe die Augen, und ich werde diese 

Wahrheit in dein Bewußtsein projizieren.» 

Ich tue, wie Ptahhotep mir befiehlt, schließe meine Augen und richte 

meine Aufmerksamkeit nach innen. Da erscheint ein Punkt, und ich 

höre die Stimme Ptahhoteps: 

«Damit eine Kraft aus der Dimensionslosigkeit heraustreten und sich 

offenbaren kann, braucht sie einen Ausgangspunkt: • Der Punkt ist 

dimensionslos, er ist aus der Einheit noch nicht herausgetreten, ist 

aber zur Offenbarung notwendig. Da der Punkt aus einem einzigen 

Faktor besteht, trägt er in sich die Zahl der Einheit, die Zahl eins. 

Wenn die Kraft, deren erste Erscheinung der Punkt war, aus der 

Dimensionslosigkeit heraustritt und eine Zeitlang wirkt, wird der Punkt 

sich bewegen, und es entsteht eine Linie: _____ » 

Ich sehe in mir, wie der Punkt allmählich zur Linie wird und höre 

Ptahhotep: «Die erste Dimension - die Länge - ist geboren. Die Linie an 

sich ist unendlich, folglich ist sie als erste Offenbarung auch die Zahl 

eins. Sie hat aber in der Welt der Offenbarungen, wo Anfang und Ende 

ist, immer unbedingt drei Faktoren: den Ausgangspunkt, den Endpunkt 

und den Zwischenraum zwischen beiden. Die Linie trägt in sich also die 

Zahl drei, die Schlüsselzahl der eindimensionalen Welt. 

Nun muß es dir auffallen, daß es keine Möglichkeit gibt, die Zahl zwei 

in einer Einheit zu offenbaren und zu finden. Denn nach der ersten 

Offenbarung des Punktes, der nur einen einzigen Faktor in sich trägt, 

sind unmittelbar und ohne die Zahl zwei drei Faktoren entstanden. 

Wenn aus dem Punkt eine - wenn auch noch so kleine - Linie 

heraustritt, so ist mit ihren drei Faktoren schon die Zahl drei da. Die 

Linie in der Unendlichkeit ist und bleibt die Zahl eins; hat sie aber einen 

Anfang und ein Ende, so trägt sie unbedingt die Zahl drei in sich. 



Einweihung  ( 374 ) 

Damit die Zahl zwei an sich entstehe, ist eine Spaltung der Einheit 

notwendig. Die Zahl zwei kann nur geboren werden, wenn zwei 

Einheiten nebeneinandergestellt werden. Da aber außerhalb der Einheit 

nichts existiert, muß die Einheit aus sich selbst ein Spiegelbild senden, 

hinausschleudern, und so entsteht eine Spaltung, eine Trennung, die 

den Tod der Einheit bedeutet. Darum nennt man auch solch einen 

tödlichen Zustand, eine Spaltung der Seele: Ver-zwei-flung. Jede 

Sprache drückt dies mit der Zahl zwei aus. 

Verfolgen wir aber, wie aus der ersten Dimension die zweite entsteht. 

Die Linie besteht aus einer Reihe von Punkten. Vorausgesetzt, daß die 

schöpferische Energie in jedem dieser Punkte mit derselben Kraft und 

während derselben Zeitdauer wirkt, so treten alle diese Punkte aus sich 

in die zweite Dimension hinaus, es wird aus jedem eine Linie, und aus 

der Gesamtheit dieser Linien entsteht eine Fläche: ein gleichseitiges 

Viereck. 

Die zweite Dimension - die Breite - ist geboren. 

 

Das Viereck ist vier in eins und eins in vier, besteht also aus fünf 

Faktoren: den vier geoffenbarten Linien: Ausgangslinie, Endlinie, rechte 

und linke Seitenlinie, und dem fünften Faktor: der zwischen den Linien 

liegenden nicht geoffenbarten Fläche. Die Schlüsselzahl der 

zweidimensionalen Welt ist die Zahl fünf. 

Die Schöpferkräfte wirken aber weiter. Auch die Fläche besteht aus 

Punkten, und wenn aus jedem dieser Punkte dieselbe Kraft während 



Einweihung  ( 375 ) 

derselben Zeitdauer wirkt, treten alle diese Punkte in die dritte 

Dimension hinaus, und aus der Fläche entsteht der Würfel. 

Die dritte Dimension ist geboren: die Höhe. 

 

Der Würfel ist sechs in eins und eins in sechs, besteht also aus sieben 

Faktoren: aus den sechs geoffenbarten begrenzenden Flächen und dem 

siebenten, nicht geoffenbarten Faktor: dem Kubikinhalt. Die 

Schlüsselzahl der dreidimensionalen Welt ist also die Zahl sieben. 

Wie du siehst, ist die Grundform der Materie der Würfel. Die 

verschiedenen Kristalle bauen sich nach diesem Gesetz auf, und in den 

Kristallen findet man entweder die Würfelform selbst - wie zum Beispiel 

beim Salz - oder die Grundelemente des Würfels in verschiedenen 

Aspekten und Variationen. Wenn wir nun die Wesensart des Würfels 

untersuchen, wirst du auch die Gesetze der Varianten verstehen. 

Versuche, von einem Eckpunkt des Würfels ausgehend, eine Fläche zu 

finden, in welcher alle drei Dimensionen des Würfels enthalten sind. 

Wenn du ihn nämlich quer durchschneidest, bekommst du nur eine 

Fläche, nur zwei Dimensionen. Um eine Fläche aller drei Dimensionen 

zu bekommen, müssen wir von einem Eckpunkt des Würfels schräg zu 

zwei gegenüberliegenden Eckpunkten durchschneiden. Damit wird eine 

Ecke des Würfels abgeschnitten. 



Einweihung  ( 376 ) 

 

Wenn wir in derselben Weise fortfahren, so werden wir vier Ecken des 

Würfels abschneiden, und es bleibt vom Würfel eine Form übrig, die 

vom Würfel grundverschieden ist: ein Tetraeder, das von vier 

gleichseitigen Dreiecken begrenzt ist. 

 

Du siehst, daß im Würfel eine Form verborgen liegt von ganz anderen 

Gesetzen als der Würfel, denn sie besteht nicht aus Vierecken, sondern 

aus vier Dreiecken. Wenn wir diese vier Dreiecke in einer Fläche 

ausbreiten, bilden sie ein einziges gleichseitiges Dreieck, die 

symbolische Darstellung Gottes. 

 

Das Tetraeder ist, wie das seinen Mantel bildende gleichseitige Dreieck, 

die Verkörperung von Harmonie und Gleichgewicht. Denn jeder seiner 



Einweihung  ( 377 ) 

Eckpunkte liegt gleich weit vom andern entfernt, folglich besteht im 

Tetraeder keine Spannung, sondern ein ausgeglichener Ruhezustand. 

Dagegen liegen die Eckpunkte des Würfels, wie die des Quadrates, in 

verschiedenen Entfernungen voneinander, also besteht sowohl im 

Quadrat als im Würfel eine ständige unüberbrückbare Spannung. Die 

Materie der dreidimensionalen Welt baut sich in Würfelform auf, aber 

sie verbirgt in sich das auf das göttliche Gleichgewicht aufgebaute 

Tetraeder. Die Materie kann ohne den göttlichen Inhalt nicht bestehen. 

Auf demselben Gesetz ist die ganze dreidimensionale Welt aufgebaut, 

ganz gleichgültig ob die aufgebaute Form ‚tote' oder beseelte Materie, 

also ein Lebewesen, ist. Denn sei es eine Pflanze, ein Tier oder ein 

Mensch, sie weisen in ihrer Erscheinung einen Körper auf, der den 

Gesetzen der dreidimensionalen Welt unterworfen ist. In diesem Körper 

befindet sich aber verborgen und unsichtbar das höhere, göttliche 

Selbst - das Leben - das ewige Sein! Allein der Mensch ist fähig, sein 

höheres Selbst - also Gott - durch seine Gedanken, Worte und Taten zu 

offenbaren, wenn er sein Bewußtsein nicht mit seinem Körper, sondern 

mit dessen geistigem Inhalt - mit seinem Selbst - identifiziert. Solange 

der Mensch sich mit seinem materiellen Körper identifiziert, ist er wie 

ein undurchsichtiger Würfel, der nur die Eigenschaften der Materie 

zeigt und das Göttlich-Schöpferische in das Ungeoffenbarte, in einen 

latenten Zustand, verdrängt und nicht ahnen läßt, daß ihm das gänzlich 

verschiedene Tetraeder - das göttliche Selbst - innewohnt! 

Der Mensch aber, der seinen Körper nur zur Offenbarung des 

Göttlichen braucht und in Gedanken, Worten und Taten das Göttlich-

Schöpferische manifestiert, dagegen die Eigenschaften seines 

körperlichen Daseins - seiner Person - im Ungeoffenbarten läßt, der ist 

ein behauener Würfel, dessen Ecken nach außen gedreht, dessen Inhalt 

nach außen gestülpt ist und auf diese Weise seine inneren Dreiecke - 

die gleichzeitig Dreiecke des göttlichen Tetraeders sind - zeigt. 



Einweihung  ( 378 ) 

Die materielle, viereckige Form benützt er nur als die sichere Basis in 

der dreidimensionalen Welt und läßt sein Gewicht auf ihr ruhen. 

 

Die Form des ausgedrehten Würfels aber ist die Pyramide. Die 

Pyramide ist also die symbolische Form des Gottmenschen der seine 

göttliche, selbstlose Natur hervorscheinen läßt und Gott auf Erden 

völlig verwirklicht. In der Person des Gottmenschen ist die Erlösung der 

Erde, die Vergeistigung der Materie, vollbracht. Das göttliche Selbst - 

der Schöpfer - sitzt auf seinem Thron in voller Herrlichkeit und herrscht 

über die Materie, über den Körper. 

  

Die symbolische Darstellung des materiellen Menschen dagegen, der 

seinen Verstand dazu gebraucht, um seinem materiellen Wesen zu 

dienen, ist das aus den Vierecken der Oberfläche des Würfels gebildete 

Kreuz - oder das Tau, auf welchem das verborgen innewohnende 

göttliche Selbst gekreuzigt ist. In solchen Menschen ist das Göttliche 



Einweihung  ( 379 ) 

seiner Macht beraubt, es kann sich nicht offenbaren, es muß sich in der 

Welt den materiellen Gesetzen unterwerfen, es ist auf den zwei großen 

Balken der dreidimensionalen Welt - auf Zeit und Raum - gekreuzigt 

und stirbt auf diesem Kreuz der Materie. Sein Tod ist aber kein 

endgültiger! Auch in dem auf die niedrigste Stufe gesunkenen 

Bewußtsein wird das göttlich-schöpferische Selbst einmal auferstehen 

und den leidenden Menschen erlösen. Denn der materielle Mensch 

schafft sich in seiner Unwissenheit dadurch, daß er sein eigenes 

höheres Selbst - Gott in sich - kreuzigt, ständige Qualen und Leiden - 

er wird der Verbrecher, der neben dem gekreuzigten Göttlichen auch 

gekreuzigt hängt. Die Schmerzen erwecken ihn, sein höheres 

Bewußtsein erwacht, und er erlebt mit der Auferstehung seines 

göttlichen Selbst auch seine eigene Erlösung, da er sich in Ihm selbst 

erkennt! 

Diese symbolischen Darstellungen haben die geflüchteten Glieder der 

göttlichen Rasse überall auf Erden, wo sie hinkamen, mitgebracht und 

die in ihnen verborgenen Wahrheiten den Menschen verkündet. Überall 

in den verschiedenen Erdteilen wird man genau diese Darstellungen, in 

Stein, in Metall oder in gebrannter Erde ausgeführt, größer oder kleiner 

vorfinden. Man wird dann glauben, daß es das Bild einer gekreuzigten 

Person sei, und nur wenige werden erkennen, daß die Darstellung das 

göttlich-schöpferische Prinzip symbolisiert, auf die zwei Balken der Zeit 

und des Raumes gekreuzigt. 

Die Pyramiden werden noch Jahrtausende stehen und den 

Menschensöhnen die höchsten Wahrheiten, die in sie eingebaut sind, 

verkünden. Diejenigen, die Augen und Ohren haben, werden ihre 

erhabenen Wahrheiten, auch wenn sie nicht alle ihre mathematischen 

und astronomischen Gesetze erfassen können, in sich finden und 

erkennen, einige Hochentwickelte werden sie auch verwirklichen. Für 

den primitiven Menschen bleibt aber die Pyramide ein ewiges Rätsel, 

gleich wie die Sphinx, solange er sein eigenes Rätsel nicht gelöst hat. 



Einweihung  ( 380 ) 

Kehren wir aber zum Würfel zurück! Du hast vorhin von einem 

Eckpunkt des Würfels ausgehend eine Fläche geschnitten, die alle drei 

Dimensionen in sich enthält. Du hast auf diese Weise vier Ecken des 

Würfels abschneiden können. Du könntest aber auch von den anderen 

Eckpunkten ausgehend vier weitere Schnitte machen und würdest 

finden, daß im Würfel nicht nur ein Tetraeder liegt, sondern zwei 

ineinanderliegende Tetraeder, die einander genaue Spiegelbilder sind. 

Diese zwei ineinander-liegenden Tetraeder stellen das innerste Gesetz 

der erkennbaren Welt dar: den untrennbaren Zusammenhang zwischen 

den beiden Ergänzungshälften - der positiven und der negativen - die, 

ineinanderliegend, ein vollkommenes Gleichgewicht bilden und als 

schöpferische Geister zur Rechten und Linken der Gottheit sitzen. In 

der Schöpfung walten sie als zwei einander entgegengesetzte Gesetze: 

das Gesetz des Geistes und das Gesetz der Materie. 

Geist ist Leben, Materie ist Widerstand.   

Das Gesetz des Geistes ist Ausstrahlung, Geben, Selbstlosigkeit.  

Das Gesetz der Materie ist Zusammenziehung, Abkühlung, Erstarrung. 

 

Es gibt nur ein einziges Lebewesen, das beide Gesetze bewußt 

verkörpern kann: den Menschen. Er bildet das Verbindungsglied 

zwischen der geistigen und der materiellen Welt. Er ist fähig, die 

Gesetze der beiden Welten gleichzeitig zu leben. Seine Gedanken, 

seine Worte, seine Taten können Selbstlosigkeit und universelle Liebe 

ausstrahlen, ein Geben sein. Sein Körper gehört aber der materiellen 

Welt an und verwirklicht die materiellen Gesetze. Jedes Gesetz an 



Einweihung  ( 381 ) 

seinem eigenen Ort und zu seiner richtigen Zeit, ist göttlich und das 

Umgekehrte satanisch. 

Ohne den Widerstand der Materie wäre Schöpfung unmöglich. In der 

nicht geoffenbarten Gottheit liegen alle schöpferischen Kräfte noch in 

der Einheit, in einem vollkommenen Gleichgewichts- und Ruhezustand, 

nur als Potenz, nur als Kraftmöglichkeiten. Die Schöpfung beginnt 

damit, daß sich aus der Einheit eine Kraft herauslöst und sich dem 

Schöpfer gegenüber als Widerstand aufrichtet. Das ist der 

‚erstgeborene Sohn' Gottes, der Geist des Widerstandes, den der Vater 

aussendet, um Äonen hindurch Ihm gegenüber den anderen - 

negativen - Pol zu bilden, um die Frequenzen der Schöpfung zu 

ertragen und also zu widerstehen, damit die Schöpfung überhaupt 

möglich werde. Dieser Widerstandsgeist, der den Gegenpol des sich 

offenbarenden Aspektes Gottes bildet, ist die Ursache, daß dank seiner 

zusammenziehenden, verhärtenden und abkühlenden Wirkung 

Verdichtung - Materie - entsteht. Dieser Geist wirkt als der Materie 

innewohnendes Gesetz der Abkühlung, Zusammenziehung, Erstarrung. 

Nimm einen Stein in deine Hand: die Kraft, die dieses Ding zu einem 

Stein macht und als Materie zusammenhält, ist das alles abkühlende, 

zusammenziehende, verhärtende Gesetz des Widerstandes. Solange 

dies Gesetz sich in der Materie als Materie offenbart, wirkt das Gesetz 

an seinem Platze, folglich göttlich. Aus der toten Materie wird aber 

belebte Materie, wenn der göttliche Geist - das Selbst - sich in die 

Materie kleidet und Fleisch wird. Das Selbst, das Leben, durchdringt die 

tote Materie, und aus dem Gesetz der Materie ersteht ein lebendiger 

Geist: das Spiegelbild des göttlichen Selbst. Dieses Spiegelbild, das nur 

dadurch lebendiger Geist werden konnte, daß Gott als das Selbst der 

Lebewesen sein eigenes Leben der Materie einflößte, ist Satan. Satan 

ist also das durch den göttlichen Geist lebendig gewordene Gesetz der 

Materie. Satan liegt tot in der Materie, als ihr Gesetz, bis der göttliche 

Geist ihn mit seinem eigenen Leben lebendig macht. 



Einweihung  ( 382 ) 

Wenn das Bewußtsein sich mit dem Gesetz der Materie identifiziert und 

wenn das Denken, Worte und Taten nicht dem göttlichen Gesetz, 

sondern dem Gesetz der Materie dient, dann belebt der Mensch Satan: 

dadurch wird der Mensch selbst satanisch. Ohne den Menschen kann 

Satan nicht existieren, denn ohne das Selbst des Menschen ist Satan 

nur eine unbewußte Kraft, ein notwendiges Naturgesetz der Materie. 

Satan kann nur in dem Bewußtsein jenes Menschen lebendig werden, 

der das Gesetz der Materie, das Gesetz des Fleisches, im Geist 

offenbart, der sein Bewußtsein mit seiner Person, mit seiner niedrigen 

Natur, mit den seinem Fleische innewohnenden Trieben, mit dem 

Arterhaltungs- und Selbsterhaltungstrieb, identifiziert und die 

zusammenziehende, verhärtende Kraft der Materie als geistige 

Eigenschaften, wie Habgier, Neid, Eitelkeit, seelische Härte und 

Selbstsucht, offenbart. Satan an sich ist noch keinem Lebewesen 

begegnet, denn ohne den Menschen existiert auch Satan nicht. Ohne 

den Menschen ist Satan nur das Gesetz der Materie. Nur in einem 

Menschen kann man Satan lebendig begegnen, nur in einem 

menschlichen Antlitz kann man Satan als den Ausdruck dieses Antlitzes 

erkennen. 

Wenn das Selbst sich aus solch einem Menschen beim Tode des 

Körpers herauslöst, bleibt Satan wieder als das Gesetz der Materie im 

Leichnam zurück. Er wurde durch die belebende Kraft des Selbst im 

Bewußtsein lebendig, wurde Satan. Das Bewußtsein des Menschen 

aber, der sich mit dem Gesetz der Materie identifizierte und so selbst 

satanisch wurde, stirbt mit Satan und wird nach dem Tode unbewußt. 

Satan zieht ihn, seinen Sklaven, in die tote Materie, in die Finsternis, in 

die Bewußtlosigkeit, zu sich. 

Dagegen bleibt das Bewußtsein des Menschen, der sich mit dem Gesetz 

des göttlichen Geistes identifizierte und diesem diente, beim Abstreifen 

des Körpers wach, und - befreit von den Ketten, von der Isolation der 

Materie - schmilzt es in das ewige Licht, in Gott, ein. 



Einweihung  ( 383 ) 

Die zwei ineinanderliegenden Tetraeder zeigen die zwei Pole der 

Schöpfung im vollkommenen Gleichgewichtszustand. Die ganze 

Schöpfung - die Welt der Unruhe, der Bewegung - beruht auf diesem 

göttlichen Gleichgewicht. Es wirkt durch alle Formen als ihr innerstes 

Gesetz. So auch in den Kristallisationen der Materie. Wie du selbst 

erfahren hast, ist um das göttliche Tetraeder die Urform der Materie - 

der Würfel - aufgebaut. Die das Tetraeder bildenden Dreiecke sind mit 

den verbindenden inneren Flächen der Ecken des Würfels identisch. 

Auch der Mensch hat eine Berührungsfläche in seinem Inneren mit dem 

göttlichen Selbst. Eben deshalb kann er sein eigenes göttliches Wesen 

nur in seinem eigenen Innern finden, nie aber indem er seine 

Aufmerksamkeit nach außen richtet. 

Wenn der Mensch sich nach außen richtet, wird er, dem göttlichen 

Gesetz gemäß, in weitere seelische Kristallgitter hineingezwungen, bis 

er nach vielen Qualen und Schmerzen das Göttliche findet. 

Untersuchen wir, welche Kristallformen sich auf dem Würfel aufbauen. 

 

Nimm sechs hausdachförmige, geometrische Formen, deren 

Grundfläche genau dem Quadrat eines Würfels entspricht, und stelle 

diese sechs Formen auf den Quadraten dieses Würfels so auf, daß die 

Hausdachformen immer mit ihren verschiedenen Seiten 

aneinanderliegen. 

 



Einweihung  ( 384 ) 

 

Dann bekommst du einen geometrischen Körper, den wir 

Pentagondodekaeder nennen und der aus zwölf gleichseitigen 

Fünfecken gebildet ist. Das Pentagondodekaeder trägt weitere Gesetze 

des langen Weges des Bewußtseins in sich. Wir wollen jetzt aber das 

Resultat betrachten, das sich in der letzten Kristallform dieser Reihe 

manifestiert: das ist das aus zwanzig gleichseitigen Dreiecken gebildete 

Ikosaeder. 

Aus dem Tetraeder lassen sich also weitere drei - mit dem Tetraeder 

selbst zusammen vier - aus gleichen Flächen gebildete, regelmäßige 

Kristallformen entwickeln: das Tetraeder, der Würfel, das 

Pentagondodekaeder und das Ikosaeder. 

 

Regelmäßige Kristallformen zu bilden ist nur aus Dreiecken, Vierecken 

und Fünfecken möglich. Aus Dreiecken das Tetraeder, das Oktaeder 

und das Ikosaeder, aus Vierecken nur den Würfel, aus Fünfecken nur 

das Pentagondodekaeder. 



Einweihung  ( 385 ) 

Das Oktaeder ausgenommen, kennst du alle diese geometrischen 

Körper. Das Oktaeder kannst du konstruieren, indem du drei gleich 

lange Linien je in eine der drei Dimensionen - also eine Linie in die 

Länge, eine in die Breite und eine in die Höhe - in einem Winkel von 

45° führst, so daß die Mitte der drei Linien identisch ist. Wenn du die 

Endpunkte der drei Linien verbindest, bekommst du die acht Dreiecke, 

die das Oktaeder bilden. Das Oktaeder besteht also aus zwei mit ihren 

Grundflächen aufeinanderliegenden Pyramiden. 

 

 

Jetzt paß aber gut auf: Wenn wir durch den Raum, in jeder Ebene der 

drei Dimensionen, in gleichem Abstand Schnittflächen legen, dann 

entstehen unzählige Oktaeder.  

 



Einweihung  ( 386 ) 

Aber diese Oktaeder füllen den Raum dennoch nicht aus, sondern es 

bleiben zwischen den Oktaedern überall - genau wie im innern des 

Würfels - Tetraeder, die außerhalb der Dreidimensionsflächen stehen! 

Du kannst den Raum in unendlich große oder unendlich kleine 

Oktaeder aufteilen, die Tetraeder außerhalb der Dreidimensionsebenen 

sind immer da. Der dreidimensionale Raum ruht also in jedem seiner 

Punkte auf dem göttlichen Tetraeder, das die absolute Harmonie und 

das absolute Gleichgewicht bedeutet. 

Genau so beruht die ganze offenbare Schöpfung in jedem ihrer Punkte 

auf der über aller Offenbarung stehenden, in sich ruhenden, nicht 

geoffenbarten Gottheit. Gott ist allgegenwärtig! 

Kehren wir aber zurück zu den ineinander- und aufeinanderliegenden 

geometrischen Körpern: Tetraeder, Würfel, Pentagondodekaeder und 

Ikosaeder. Ich will deine Aufmerksamkeit noch auf weitere 

Gesetzmäßigkeiten und Zusammenhänge richten. 

Wenn wir die Quersumme der Verhältniszahlen, die zwischen den 

Flächenzahlen der ineinander verborgenen Kristallform - des 

Tetraeders, Würfels, Pentagondodekaeders und Ikosaeders - bestehen, 

also 2, 3, 6, 10 miteinander multiplizieren, so bekommen wir die Zahl 

360, die Zahl der Grade des Kreises. 

 



Einweihung  ( 387 ) 

Und wenn wir die Verhältniszahlen addieren, ergibt sich die Zahl 21, die 

Zahl der möglichen Verbindungen zwischen den sieben Faktoren der 

Schlüsselzahl der dreidimensionalen Welt, der Zahl sieben!» 

Ptahhotep hört auf zu sprechen, und ich stehe stumm und wie betäubt 

vor Ihm. 

«Geh jetzt, mein Kind», sagt Ptahhotep, «es war genug für heute. Das 

nächste Mal sprechen wir noch über die vier Seiten der Pyramide. 

Weitere Wahrheiten sind in ihnen enthalten. Wenn du vollkommene 

Selbsterkenntnis erlangen willst, sind sie für dich von großer 

Wichtigkeit.» 

Ich verbeuge mich und gehe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Hesekiel 1: (Zitat der Verse 4 bis 28) 

4. Und ich sah, und siehe, es kam ein ungestümer Wind von der Mitte 

her mit einer großen Wolke voll Feuers, das allenthalben umher 

glänzte; 

5. und darinnen war es gestaltet wie vier Tiere, und dieselben waren 

anzusehen wie Menschen; 

6. und ein jegliches hatte vier Angesichter und vier Flügel. 

10. Ihre Angesichter waren vorn gleich einem Menschen, und zur 

rechten Seite gleich einem Löwen bei allen vieren, und zur linken Seite 

gleich einem Ochsen bei allen vieren, und hinten gleich einem Adler bei 

allen vieren. 

12. Wo sie hingingen, da gingen sie stracks vor sich; sie gingen aber, 

wo der Geist sie hintrieb; und durften sich nicht herumlenken, wenn sie 

gingen. 

14. Die Tiere aber liefen hin und her wie der Blitz. 

15. Als ich die Tiere so sah, siehe, da stand ein Rad bei den vier Tiere 

und war anzusehen wie vier Räder. 

16. Und dieselbigen Räder waren wie ein Türkis, und waren alle vier 

eins wie das andere, und sie waren anzusehen als wäre ein Rad im 

ändern. 



Einweihung  ( 389 ) 

17. Wenn sie gehen sollten, konnten sie nach allen ihren vier Seiten 

gehen, und durften sich nicht herumlenken, wenn sie gingen. 

18. Ihre Felgen und Höhe waren schrecklich; und ihre Felgen waren 

voller Augen um und um an allen vier Rädern. 

20. Wo der Geist sie hintrieb, da gingen sie hin; und die Räder huben 

sich neben ihnen empor, denn es war der Geist der Tiere in den 

Rädern. 

22. Oben aber über den Tieren war es gestaltet wie ein Himmel, als ein 

Kristall, schrecklich, gerad oben über ihnen ausgebreitet. 

26. Und über dem Himmel oben über ihnen war es gestaltet wie 

Saphir, gleichwie ein Stuhl; und auf demselbigen Stuhl saß einer, gleich 

ein Mensch gestaltet. 

27. Und ich sah, und es war lichthelle, und inwendig war es gestaltet 

wie ein Feuer um und um. 

28. Gleichwie der Regenbogen siehet in den Wolken, wenn es geregnet 

hat, so glänzte es um und um. Dies war das Ansehen der Herrlichkeit 

des Herren. Und da ich's gesehen hatte, fiel ich auf mein Angesicht. 

Hesekiel, 1 



Die vier Gesichter Brahmas (Angkor-Thorn. Bayon. Indien) 

 

 

 



 

Die vier Gesichter Gottes 

Ich stehe wieder vor Ptahhotep. 

«Mein Kind», beginnt Er, «heute wirst du erfahren, was die vier 

Gesichter Gottes sind. 

Es hilft dir sehr, sehr viel, wenn du sie in dir erkennst. Die vier 

Gesichter Gottes sind in allem, was geschaffen wurde. Die ganze 

Schöpfung - auch du - ist auf SEINE vier Gesichter aufgebaut. 

Das Leben in der sichtbaren Welt, angefangen von den Zentralsonnen 

der Weltsysteme bis zum Einzelwesen, ist nichts anderes als ein 

Kreisen, eine Rotation, um die vier Gesichter und in den vier Gesichtern 

Gottes. 

Du weißt, warum wir die Gottheit in ihrem in-sich-ruhenden Urzustand 

immer als gleichseitiges Dreieck darstellen. Gott in seinen drei 

Aspekten ist eins in drei und drei in eins. Aber dieser Zustand - wie das 

gleichseitige Dreieck - trägt die Möglichkeit der Zahl vier in sich. Wenn 

die drei Aspekte der Urzahl eins sich voneinander trennen, und dies 

geschieht, wenn sie aus dem Ungeoffenbarten in das Offenbare treten, 

dann wird aus dem ‚eins in drei' ‚eins und drei'. Somit ist die Zahl vier 

geboren. 

 



Einweihung  ( 392 ) 

Wirf einen Blick auf das gleichseitige Dreieck: Du siehst in ihm nur eine 

Einheit, die drei Seiten - drei Aspekte - hat. Es enthält aber im 

Verborgenen, im Nichtgeoffenbarten, die Zahl vier, denn das 

gleichseitige Dreieck trägt in sich die Möglichkeit, sich in vier 

gleichseitige Dreiecke aufzulösen: 

 

Wenn das Dreieck auf dem Nichtgeoffenbarten in der dreidimensionalen 

Welt in die Offenbarung hinaustritt, wird aus ihm ein Tetraeder. 

 

Wie du es schon gesehen hast, bleibt das Tetraeder bei den aus dem 

Nichtgeoffenbarten in die erste Offenbarung hinaustretenden Kräften 

im Innern der ersten materiellen Offenbarungs-Urform - im Würfel - 

noch immer im Verborgenen. 

Die vier Dreiecke, die die Seiten des Tetraeders bilden, sind die 

Berührungsflächen des Göttlichen mit dem Materiellen, da sie mit den 

inneren Flächen der abgeschnittenen Ecken des Würfels identisch sind. 

Wenn wir die Dreiecke des Tetraeders mit Hilfe der die Materie bilden-

den Würfelecken nach außen drehen und so die Dreiecke des 



Einweihung  ( 393 ) 

Tetraeders offenbaren, entsteht die vierseitige Form der Pyramide, 

deren vier Seiten gleichzeitig die nach außen hin geoffenbarten vier 

Dreiecke des Tetraeders und der nach außen hin geoffenbarten 

abgeschnittenen Würfelecken sind. 

Die vier Seiten der Pyramide symbolisieren die vier Gesichter Gottes, 

die auch einzelweise drei Aspekte ihrer Urquelle, der in-sich-ruhenden 

über alle Offenbarung stehenden Gottheit, in sich tragen. Die Pyramide 

zeigt eine lebendige Wirklichkeit, das lebendige Gesetz, in welchem 

Gott sich immer und unbedingt in der materiellen Welt offenbart, 

folglich allem, was geschaffen wurde, innewohnt. 

Aus jedem Punkt des Weltalls offenbart sich Gott vierfach. Nach jeden 

der vier Himmelsrichtungen strahlt Er mit anderer Wirkung. Und da 

diese aus einem Punkte stammenden und doch verschiedenen 

Kraftströme aus der paradiesischen Einheit hervorgehen, können wir 

dafür das Bild verwenden, daß aus dem Mittelpunkt des Paradieses, wo 

der Lebensbaum und der Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen 

wurzeln, vier große Ströme entspringen, die in vier Himmelsrichtungen 

in die Außenwelt fließen. 

Diese vierfache Offenbarung wirst du in allem finden, was geschaffen 

wurde. Am auffallendsten sind aber die vier Eigenschaften in der 

Wirkung der Luftströme - der Winde. Der primitivste Mensch weiß, daß 

die verschiedenen Winde aus den vier Himmelsrichtungen eine 

vollkommen verschiedene Wirkung haben. 

Der Nordwind ist trocken, kalt, er wirkt beruhigend, erstarrend. In 

vielen Gegenden wird sogar das Wasser hart wie Stein. 

Der Südwind bringt immer Hitze mit sich und wirkt aufregend, lebend. 

Der Ostwind ist kühl, erfrischend und erquickend. 



Einweihung  ( 394 ) 

Mit dem Westwind kommt Wärme und Feuchtigkeit - in vielen 

Gegenden schlägt sie sich als Regen nieder. Er wirkt ermüdend und 

einschläfernd. 

Das weißt du schon alles, denn die verschiedenen Wirkungen der vier 

Hauptwinde bemerkt jedes Kind; aber hast du schon daran gedacht, 

wie das möglich ist und woher es kommt, daß vom selben Fleck der 

Erde aus, aus demselben Punkt, die Luftströme in die 

entgegengesetzten Richtungen die genau entgegengesetzten 

Wirkungen haben? - Wenn zum Beispiel von hier aus, wo wir die Luft 

als angenehm lauwarm empfinden, sich ein Wind erhebt und in 

südliche Richtung bläst, so bläst dieser Wind für die südlicheren Länder 

selbstverständlich aus dem Norden, bringt also dorthin Abkühlung und 

verhältnismäßige Kälte und wirkt auf alle Lebewesen beruhigend. Wenn 

aber der Wind ebenfalls von hier aus, aus demselben Punkt, nach 

Norden bläst, so kommt der Wind in die nördlicher liegenden Länder 

aus dem Süden, bringt folglich eine große Erwärmung, eine Hitze, 

dorthin, steigert die Zeugungskraft in den Lebewesen und reizt ihre 

Zeugungsorgane. Wie ist das möglich, daß aus demselben Punkt der 

Erde auf eine Seite ein kalter, auf die andere ein warmer - ein 

beruhigender oder ein anregender - Wind bläst und dahin 

Niederschläge und dorthin Trockenheit bringt? Es hängt nur davon ab, 

in welcher Richtung die Luft strömt. 

Siehst du, das ist das Gesetz des Raumes, das wir die vier Gesichter 

Gottes nennen. 

Das erste Gesicht - das Nordgesicht - ist feurig, es wirkt 

lebenspendend, darum bringt der Südwind Hitze und reizt die 

Lebewesen zur Zeugung neuen Lebens. 

Das zweite - das Westgesicht - ist luftig, kühl. Es macht alles 

beweglich, darum bringt der Ostwind Erquickung, Erfrischung. 



Einweihung  ( 395 ) 

Das dritte Gesicht Gottes - sein Ostgesicht - ist feucht, naß und 

lauwarm. Alles wird schwer und träge, darum bringt der Westwind 

Wärme, Feuchtigkeit, Niederschläge mit sich und macht alle Lebewesen 

schläfrig. Ihr Bewußtsein zieht sich in den Körper zurück. 

Und schließlich das vierte Gesicht - das Südgesicht Gottes - ist kalt. Es 

wirkt zusammenziehend, materialisierend und kristallisierend, darum 

bringt der Nordwind Kälte und beruhigt die Nerven. 

Die erste und wichtigste Offenbarung der vier Gesichter Gottes ist das 

‚Feurige', denn die Wirkungen der übrigen Offenbarungen - der übrigen 

Gesichter - hängen von diesem ab. Die Art des Feuers bestimmt, ob es 

heiß, warm, kühl oder kalt wird. So ist das feurige Gesicht Gottes der 

Vater der übrigen. Dank seiner Ausstrahlung entstehen die 

verschiedenen Aggregatzustände: durch das Warme und Trockene der 

gasförmig luftige, durch Kühle und Feuchte der flüssig wässerige, durch 

das Kalte der harte irdische Aggregatzustand. 

Du findest dieses Gesetz hier auf der Erde überall wirksam, in jedem 

Baum, in jeder Pflanze. In jedem Haus zum Beispiel ist die Südseite, 

wohin die Strömungen vom Nordgesicht Gottes fluten, warm, und die 

Pflanzen gedeihen auf dieser Seite am besten; die Nordseite ist kalt, 

die Ostseite trocken und die Westseite immer feucht, und wenn wir in 

der Pyramide Regen machen, so trifft der Niederschlag alle Gebäude 

vom Westen her. 

Diese Vierfaltigkeit findest du aber nicht nur in den Hauptwinden 

ausgedrückt, sie ist in allem, was geschaffen wurde. Schau die Stämme 

der Bäume an: die Nordseite der Bäume - die die Ausstrahlung des 

kalten Südgesichtes Gottes empfangen - ist immer mit Moos bedeckt. 

Hast du schon daran gedacht, warum der Mensch nur ein Gesicht, nach 

vorn, hat? Wo unser Gesicht steht, in dieser Richtung sind wir feurig, 

gebend, während wir nach hinten umgekehrt eingestellt sind, kalt und 



Einweihung  ( 396 ) 

nehmend. Unsere Glieder richten sich im ganzen ebenfalls nach vorne, 

und auch unsere Willenskraft können wir nur in der Richtung unseres 

Gesichtes ausstrahlen. Und warum schlafen wir am besten, wenn wir in 

der Richtung von Norden nach Süden liegen, warum liegen alle Tiere, 

alle Nester der Tiere und alle Ameisenhaufen so orientiert? Das Tier hat 

keinen Verstand, zu wissen, warum, aber es fühlt, daß aus der 

nördlichen Richtung nervenberuhigende und aus Süden belebende, 

lebenspendende, daher anreizende Ausstrahlungen kommen und daß 

es für den Kreislauf seines Lebensstromes das beste ist, wenn es in der 

Nord-Süd-Richtung sein Nest baut und sich zum Schlafen legt. 

Darin liegt auch das Geheimnis, warum sich ein Mensch, wenn er die 

Verbindung mit Gott sucht und betet, am besten nach Norden oder 

nach Osten richtet, aber nie nach Süden oder nach Westen! Im Norden 

und im Osten findet er Kräfte, die ihn zur Vergeistigung führen. Im 

Süden und im Westen aber findet er Anreize, die sein Bewußtsein den 

körperlichen Trieben verbinden. 

Wisse, daß sich die Wirkungen der vierfachen Ausstrahlung Gottes im 

ganzen Weltall vollkommen gleich offenbaren, und jeder Punkt im 

Weltall, folglich auch auf der Erde, aus derselben Himmelsrichtung 

immer die genau gleiche Strömung bekommt und auch aussendet. Die 

vier Gesichter Gottes können sich nie umdrehen oder wenden. Sie 

stehen immer unverändert in ihrer ursprünglichen Richtung. 

Wo immer Angehörige aus der göttlichen Rasse hingelangt sind, haben 

sie die Menschensöhne diese tiefe Wahrheit gelehrt, verschiedenartig, 

je nach den Eigentümlichkeiten des Volkes, zu dem sie gekommen 

sind. Hier, wo die Menschenrasse eher geometrische Urformen versteht 

und die Wahrheit mit dem Verstand erfassen kann, drücken wir die 

Wahrheit der vier Gesichter Gottes in der Form der Pyramide aus. Es 

gibt aber andere Völker, die die göttlichen Wahrheiten mehr als 

seelisches Erlebnis erfassen. Dort haben hingeflüchtete Glieder unseres 



Einweihung  ( 397 ) 

Stammes gewaltige Figuren aus Stein geschaffen, die Gottheit in 

Gestalt eines als Dreieck dasitzenden Menschen darstellend, mit einem 

Kopf, der in jeder Himmelsrichtung ein Gesicht hat. 

Beide Darstellungen offenbaren dieselbe Tatsache: Wenn das Göttlich-

Schöpferische aus seiner Zeit- und Raumlosigkeit, aus dem 

Nichtgeoffenbarten, in die dreidimensionale Welt heraustritt und 

Materie wird, so offenbart es sich - seine drei Aspekte dennoch 

behaltend - in der Zahl vier. Die Form der Pyramide zeigt dies klar, 

indem auf dem Grund des Quadrates jede ihrer vier Seiten ein Dreieck 

- die drei Aspekte Gottes - bildet. Die Pyramide offenbart also vier mal 

drei: die Zahl zwölf. 

Und damit sind wir zu einer weiteren Wahrheit gelangt. 

 

Wie die symbolische Darstellung in der Form der Pyramide zeigt, trägt 

jedes der vier Gesichter Gottes die drei göttlichen Aspekte in sich. Das 

ergibt eine zwölffache Offenbarung, die in jedem Punkt des Weltalls 

gegenwärtig ist und in allem wirkt was existiert, angefangen bei den 

einzelnen Lebewesen, die auf den Planeten leben, aber auch in den 

Planeten, selbst in den Sonnen, in den Sonnensystemen, in den 

Weltsystemen und im ganzen Universum, so wie kleine Kreise in einem 

größeren, die größeren Kreise wiederum in einem noch größeren, bis in 

die Unendlichkeit hinein. Wenn du also einen dieser Kreise kennst, 

kennst du den inneren Aufbau nicht nur des ganzen Universums, 



Einweihung  ( 398 ) 

sondern auch eines jeden Lebewesens. Denn auf dieser zwölffachen 

Offenbarung Gottes ist das ganze sichtbare All aufgebaut. 

Bevor wir aber weitergehen, mußt du dir bewußt werden, daß alles, 

was wir Menschen vom persönlichen Standpunkt aus - also von außen 

her - mit unseren Sinnesorganen wahrnehmen, sich im göttlichen 

Seinszustand genau umgekehrt verhält. Wenn du etwas von außen her 

- von oben oder unten, von vorn oder hinten, von rechts oder links - 

siehst, so kehrt es sich, wenn du es nicht siehst, sondern es selber bist, 

in das genaue Gegenteil davon um. Wenn du etwas siehst, stehst du in 

einem dualistischen Verhältnis. Du, der Betrachter, und das, was du 

siehst, sind zwei Pole. Wenn du aber etwas bist, so bist du im 

monistischen Zustand, in der göttlichen Einheit. 

Ich zeige dir als Beispiel einen Buchstaben, sagen wir den Buchstaben 

‚E'. In welcher Richtung verläuft dieser Buchstabe?» 

«Er läuft von links nach rechts, Vater», antworte ich. 

«Gut», sagt Ptahhotep, «jetzt zeichne ich ihn auf deine Brust, so, daß 

du jetzt dieser Buchstabe bist. Du bist also mit ihm in einem 

Einheitszustand, in einem Seinszustand. In welcher Richtung steht er 

jetzt?» 

«Von rechts nach links, Vater», antworte ich. 

«Also genau umgekehrt. Komm, ich zeige dir noch etwas», und 

Ptahhotep führt mich unter zwei große kreisförmige Scheiben, die von 

der Decke hängen und als Lampen dienen. Auf jeder sind die genau 

gleiche zwölf Bilder dargestellt, nur in umgekehrter Richtung und in 

umgekehrter Reihenfolge. Auf dem einen Kreis stehen die Bilder mit 

dem Kopf nach innen, dem Mittelpunkt zu, und auf dem anderen 

stehen dieselben Bilder mit dem Kopf nach außen, der Peripherie des 



Einweihung  ( 399 ) 

Kreises zu. Und die Reihenfolge, von rechts nach links auf dem einen, 

ist auf dem anderen umgekehrt. 

 

Zuerst führt mich Ptahhotep zum Kreis 1 und sagt: «Wann siehst du 

die Darstellungen dieses Kreises richtig, mit dem Kopf nach oben?» 

«Immer. Von jeder Seite, Vater.» 

Ptahhotep führt mich jetzt zu dem anderen Kreis und fragt: «Wie siehst 

du diese Darstellungen?» 

«Alle haben den Kopf nach unten, also umgekehrt, und sie stehen auch 

in umgekehrter Reihenfolge», antworte ich. 

«Nun versuche eine Stellung zu finden, von welcher aus du auch diese 

Bilder in ihrer richtigen Lage und in richtiger Reihenfolge siehst.» 

Ich betrachte die dargestellten Figuren, und indem ich sie richtig - mit 

dem Kopf nach oben - sehen will, trete ich unwillkürlich genau unter 

den - folglich in den Mittelpunkt der Scheibe ... und da drehen sich alle 

Figuren plötzlich um! Nun stehen sie alle richtig, mit dem Kopf nach 

oben und in der richtigen Reihenfolge. Ich drehe mich rundherum, 

immer in dem Mittelpunkt stehend ... alle Figuren schauen aufrecht 



Einweihung  ( 400 ) 

stehend auf mich. Aber im Augenblick, in dem ich nur einen Schritt aus 

dem Mittelpunkt heraustrete, sind alle wieder umgekehrt! Ich gehe 

wieder in den Mittelpunkt und erlebe vollkommen bewußt und tief 

gerührt den Seinszustand ich verstehe, was das ist ... und es wird mir 

vor Erschütterung schwindelig. 

Ptahhotep sieht meine Ergriffenheit und lächelt: «Verstehst du jetzt, 

warum das Persönliche immer das genaue Gegenteil des Göttlichen ist? 

Verstehst du, warum die menschliche Schrift von links nach rechts geht 

und die göttliche von rechts nach links?» 

«Ja, Vater meiner Seele, ich verstehe», stottere ich, vor Aufregung 

bebend. 

Ptahhotep nimmt meine Hand in die seine - oh, wie mich die mächtige 

Kraft seiner gesegneten Hand plötzlich beruhigt - und führt mich vor 

eine große Wandtafel, auf der ich verschiedene geometrische Figuren 

sehe. 

«Die Erde empfängt die zwölffache Kraftausstrahlung der vier Gesichter 

Gottes aus dem Weltraum, aus der Richtung verschiedener Sternbilder, 

die uns zusammen wie ein Rad umringen. Wir nennen dies aus 

Sternbildern gebildete Rad: den Zodiakus oder den Tierkreis. 

Die Ausstrahlungen des Zodiakus bewirken, daß die Erde überhaupt 

existiert. Diese Schwingungen trafen einander in einem Punkt des 

Weltraumes, so daß sich eine Interferenz in den Energiewellen bildete 

und eine Materialisation, eine Verdichtung, entstand. Aus dieser 

Verdichtung der Energieausstrahlungen entstand allmählich unsere 

Erde. Da bei diesem Prozeß die Sonne eine große Rolle spielte, wuchs 

die Erde im Kraftfeld der Sonne und wurde ihr Satellit. Sie bekommt 

die Lebensenergie von der Sonne gespendet, aber sie empfängt auch 

fortdauernd die Ausstrahlungen des Zodiakus und ihrer Geschwister, 



Einweihung  ( 401 ) 

der übrigen Planeten unseres Sonnensystems. Und da die Erde, wie alle 

Weltkörper, die Materialisation all dieser verschiedenen Ausstrahlungen 

ist, befindet sich auf ihr von jeder Stufe aller Erscheinungen eine 

Materialisationsform, die vorherrschend diese gewisse, ihr 

entsprechende Energie des großen kosmischen Rades offenbart. Es gibt 

also auf unserer Erde materialisierte Ausstrahlungen jedes einzelnen 

Sternbildes des Tierkreises, auch jedes einzelnen Planeten, in 

Steingebilden, Metallen, Pflanzen, Tieren und Menschen. Die Namen 

der einzelnen Tierkreiszeichen bezeichnen gleichzeitig jene irdische 

Erscheinungsform, die die materialisierte Offenbarung des betreffenden 

Tierkreiszeichens ist. Wenn du z.B. einen Löwen siehst, so wisse, daß 

er auf der tierischen Ebene die materialisierte Ausstrahlung jenes 

Tierkreiszeichens ist, das wir ‚Löwe' nennen. Es gibt aber auch Metalle, 

Pflanzen und Menschen, die aus derselben Energie bestehen, nur eben 

auf der Ebene des Metalls, der Pflanze und des Menschen. 

Da die Benennung der einzelnen Tierkreiszeichen auch der Name jener 

Erscheinungsform ist, die die materialisierte Ausstrahlung dieses 

Tierkreiszeichens bildet, so ist selbstverständlich dieser Name das 

geeignetste Wort, den Charakter der Ausstrahlung dieses Sternbildes 

mit einem Wort vollkommen wiederzugeben. 

Die vier Gesichter Gottes - also die vier Kardinalpunkte - im 

Sternengewölbe, im göttlichen Seinszustand, sind:  



Einweihung  ( 402 ) 

Jedes Gesicht Gottes, jeder Kardinalpunkt des Himmelsgewölbes, 

enthält in sich die drei Aspekte der ungeoffenbarten Gottheit, und so 

entstehen die viermal drei Offenbarungen, die zwölf Tierkreiszeichen: 

 

 

 

 



Einweihung  ( 403 ) 

Die vier Gesichter Gottes im göttlichen Seinszustand 

 

Die drei feurigen Aspekte des ersten Gesichtes Gottes, der ersten 

Gruppe, offenbaren sich in drei Sternbildern, genannt: Widder, Löwe 

und Schütze. 

Der Löwe ist die erste Offenbarung Gottes, folglich der große Vater des 

ganzen Zodiakus. Demnach haben alle drei Offenbarungen des ersten 

Gesichtes Gottes einen väterlichen, lebensspendenden Charakter. 

Der Widder strahlt das Feuer der Jugend, die Zeugungskraft des jungen 

Vaters, aus, der mit seinem befruchtenden Durchdringen im Schoße 

der Natur Leben erweckt und in Gang setzt. Widder ist die Kraft des 

Frühlings, die in ihrer Wirkung ebenso wild und unbesonnen ist und 

ihren Durchbruch sucht wie das Tier Widder. 

Der Löwe ist das Feuer des vollkommen entfalteten würdigen Mannes, 

des reifen Vaters, der seine schöpferische Kraft, seine Liebe und 

Wärme auf alle seine Kinder ausstrahlt und diese unter seiner Obhut 

reifen läßt. Löwe ist die Kraft des Sommers. 



Einweihung  ( 404 ) 

Der Kentaur (Schütze) ist ein Wesen, das über seine tierische Natur 

hinausgewachsen ist, seine körperlichen Triebe überwunden hat und 

sein Bewußtsein auf das hohe Ziel richtet. Seine Ausstrahlung ist das 

Feuer des Geistes, des älteren, abgeklärten Vaters, der seinen reif 

gewordenen Kindern mit seiner Geistigkeit, seinen guten Gedanken und 

Ratschlägen, weiterhilft. Kentaur oder Schütze ist das geistige Feuer 

des Gedankens, die Kraft des Alters, des Winters. 

Die drei Aspekte der zweiten Gruppe, des irdisch-materiellen Gesichtes 

Gottes, sind: Stier, Jungfrau und Steinbock. Alle drei Offenbarungen 

dieses Gesichtes Gottes tragen den mütterlichen Charakter in sich. 

Das Tier Stier steht im Frühling auf einer grünen Wiese, und die ganze 

Natur ist in die feierliche Hochzeitspracht einer Braut gekleidet, die 

bereitsteht, die Zeugungskraft des Bräutigams zu empfangen. Die 

Ausstrahlung des Tierkreiszeichens ‚Stier' gibt der Erde die Fähigkeit, 

die feurige Kraft des Lebens in sich aufzunehmen, dort Wurzel fassen 

zu lassen, und so erhält der göttliche Samen die Möglichkeit, sich in 

einem irdischen Leib zu verkörpern. Die Ausstrahlung Stier ermöglicht, 

daß das göttliche Selbst das schöpferische Prinzip: Logos - Fleisch wird. 

Der Stier erweckt in der Materie - im Weiblichen - die Kraft der 

Empfängnis, die Bereitschaft der Braut. Stier ist der Zeugungskraft 

erwartende Aspekt der werdenden Mutter. 

Die Jungfrau ist die makellose Königin des Himmels, die Muttergöttin 

der Natur, die nie von einem männlichen Wesen angetastet wurde und 

dennoch schwanger ist von Myriaden Wesen, die aus ihrem göttlichen 

Körper geboren werden. Die Kraft des Sternbildes Jungfrau ist die 

Fruchtbarkeit der Natur, deshalb wird sie als eine Frau mit einer Ähre, 

die fünf Körner in ihrer Hand hat, dargestellt. In der mystischen Welt 

ist Jungfrau die von allen irdischen Schlacken gereinigte, makellos 

gewordene menschliche Seele, die von dem Geiste Gottes den 

göttlichen Samen empfing und die sich in der großen Erwartung auf das 



Einweihung  ( 405 ) 

göttliche Kind befindet, in dem beide Prinzipien - das göttliche und das 

materielle - in einer vollkommenen Einheit vereinigt sind. Jungfrau ist 

der schwangere, das Kind erwartende Aspekt des Mütterlichen. 

Der dritte Aspekt des irdischen Gesichtes Gottes ist der Steinbock. Das 

Tier Steinbock lebt in der Region der härtesten Materie auf der Erde, 

zwischen Felsen. Die zusammenziehende Kraft des Gesetzes der 

Materie bewirkt, daß die Materie den höchsten Grad des Hartwerdens 

erreicht und sich kristallisiert. Die Materie überwindet sich im Kristall, 

sie verliert ihre Ureigenschaft, die Undurchsichtigkeit, und wird 

vollkommen durchsichtig. Im Kristall zeigt die Materie die 

geometrischen Urformen der schöpferischen Kraft in ihrem eigenen 

Stoff. Auch ein Kind ist die verdichtete, kristallisierte Form der göttlich-

schöpferischen Kraft des Lebens. In der Seele des Menschen wird 

gerade durch das Gesetz der Materie, durch die zusammenziehende, 

zusammenfassende Kraft der Konzentration, die Verwirklichung des 

göttlichen Selbst, das göttliche Kind geboren: das Selbstbewußtsein. 

Solange ein Mensch sein Bewußtsein mit seinen tierischen Trieben 

identifiziert, ist er wie ein Stall, in dem Tiere wohnen. In diesem Stall, 

unter verschiedenen Tieren, muß das göttliche Kind: das göttliche 

Selbstbewußtsein, geboren werden. Dies geschieht durch die 

konzentrierende Wirkung des Sternbildes Steinbock. Sich konzentrieren 

ist der einzige Weg, der in die Einheit, in das verlorene Paradies, 

zurück führt. Deshalb wird die Feier der Geburt des göttlichen Kindes in 

dem Monat gefeiert, in welchem die Sonne im Sternbild Steinbock 

steht. Die Ausstrahlung dieses Kraftzentrums verhilft dazu, das 

Göttliche in und durch die Materie - im Körper - völlig zu offenbaren 

und zu verwirklichen. Steinbock ist der gebärende Aspekt des 

Mütterlichen. 

Die drei Aspekte der dritten Gruppe, des luftigen Gesichtes Gottes, 

sind: Zwillinge, Waage und Wassermann. Der luftige Aggregatzustand, 

der durch diese Ausstrahlung entsteht, gewährt Bewegung, folglich 



Einweihung  ( 406 ) 

offenbaren sich durch diese drei Sternbilder solche Kräfte, die eine 

hemmungslose Bewegungsmöglichkeit benötigen. Sie sind geistiger 

Natur. 

Das Sternbild Zwillinge trägt in sich die beiden Hälften des Baumes der 

Erkenntnis des Guten und Bösen. Seine Ausstrahlung wirkt zweiseitig: 

sie zwingt, nach rechts und links den Blick zu senden, um Erkenntnisse 

zu sammeln. Durch seine Wirkung verzweigt sich der Weg wie die Äste 

eines Baumes. Die Menschen gehen und suchen das Wissen auf den 

verschiedensten Wegen, in verschiedenen Richtungen. Sie wollen 

Erfahrungen sammeln, alles sehen, alles hören, alles lernen. Die 

ausgestrahlte Kraft der Zwillinge offenbart sich als die Wißbegierde des 

Lernenden. 

Die Ausstrahlung des Sternbildes Waage zwingt alles ins Gleichgewicht. 

Die gesammelten Erfahrungen werden auf die Waage gelegt und 

abgewogen. Das Wertvolle wird behalten, das Wertlose weggeworfen. 

Die Wirkung der Waage schafft Harmonie, entwickelt das 

Unterscheidungsvermögen und vollbringt den Ausgleich zwischen den 

zweiseitigen Kräften der Zwillinge. Das Sternbild Waage strahlt das 

Gesetz des Gleichgewichtes und der Gerechtigkeit in die 

dreidimensionale Welt. Es ist die Offenbarung des gesetzschaffenden 

Wissens. 

Das Sternbild Wassermann strahlt das Wissen aus, das in den 

Zwillingen gesammelt und in der Waage abgewogen, für gut befunden 

und in Gesetze gefaßt wurde. Die ausgestrahlte Energie dieses 

Sternbildes duldet keine Hindernisse und kennt keine Grenzen. 

Wassermann gibt, sendet die Schätze weiter, gießt unermüdlich das 

Wasser des Lebens aus seinem Krug, dessen Wellen in die 

entferntesten Welten strömen. Diese Wellen sind die alles belebenden, 

hohen Frequenzen des Geistes. Wassermann ist die Offenbarung des 

ungehinderten, von allen Grenzen befreiten Geistes. 



Einweihung  ( 407 ) 

Die drei Aspekte der vierten Gruppe, des wässerigen Gesichtes Gottes, 

sind: Krebs, Adler (Skorpion) und Fische. Die drei Offenbarungen 

dieses Gesichtes Gottes haben einen seelischen - sich im Gefühlsleben 

manifestierenden Charakter. 

 

Nach einem tibetanischen Bild. «Kleinere Kreise in immer größeren 

Kreisen, bis in die Unendlichkeit hinein ...» 



Einweihung  ( 408 ) 

Das Tierkreiszeichen Krebs bedeutet das kleine Wasser der Krebshöhle, 

wo das Tier Krebs lebt. Hat er draußen seine Beute gefangen, so zieht 

er sich wieder in seine Höhle zurück, um sie zu verdauen. Das 

Bewußtsein, das nach außen gerichtet war, um geistige Nahrung zu 

finden, zieht sich in sich zurück, verdaut und wandelt seine Beute, die 

gesammelten Eindrücke, in abgeklärte Erfahrungen um. Die 

ausgestrahlte Kraft des Sternbildes Krebs offenbart sich als das in-sich-

schauende, sich selbst analysierende Bewußtsein des suchenden 

Wesens. 

Das Sternbild Skorpion-Adler ist der große Wendepunkt, wo aus dem 

kriechenden Wurm ein hoch fliegender Adler, ein Erlöster, ein in das 

göttliche Selbst erwachtes und bewußtes Wesen wird. Der Wurm - 

Skorpion - muß sich selbst töten, um Adler werden zu können. Deshalb 

wird dieses Sternbild zweifach benannt: in seinem unerlösten Zustand 

heißt es Skorpion, wie das Tier, das sich mit seinem Stachel selbst 

tötet, und im Zustand des Erlöstseins heißt es Adler und bildet das 

Symbol der freien Seele, die wie der göttliche Falke Horus hoch oben 

über allem Materiellen frei fliegt. Die Ausstrahlung dieses Sternbildes 

offenbart sich als die Triebkraft, als das Feuer des Lebens, das sich in 

dieser Form durch Wasser - durch Körpersäfte - manifestiert. Diese 

Kraft gibt dem Geist die Möglichkeit, sich in die Materie zu hüllen, um 

im Körper neu geboren zu werden. Diese Energie ist die Urschlange der 

Versuchung, die den Geist in die Materie hineinlockt und den Fall aus 

der paradiesischen Einheit verursacht. Wenn aber diese Kraft 

umgewandelt, anstatt in der Materie zu wirken, rein geistig wird, dann 

wird aus der sexuellen Begierde die Auftriebskraft, die dem gefallenen 

Bewußtsein in die paradiesische Einheit zurückhilft. Ohne diese Kraft 

findet kein aus der Einheit gefallenes Bewußtsein in Gott zurück! Das 

Wasser dieses Sternbildes ist wie ein Sumpf, in welchem verborgene 

gärende Kräfte wirken, über welchem, ohne zu brennen, die Feuer der 

Irrlichter gaukeln. 



Einweihung  ( 409 ) 

Die Fische wohnen im unendlichen Ozean. Wenn sie auch manchmal an 

die Oberfläche kommen, tauchen sie wieder unter und verschwinden in 

der unermeßlichen Tiefe. Das wahre Wesen des Menschen ähnelt dem 

Ozean: das Bewußtsein ist an der Oberfläche, aber der viel größere und 

tiefere Teil des Menschenwesens liegt im Unbewußten; von dort 

stammen die Gründe und die Wurzeln seiner Gedanken, Worte und 

Taten. Der erlöste Mensch aber, der vollkommene Selbsterkenntnis 

erlangt hat, dessen Bewußtsein in sein göttliches Selbst eingeweiht und 

darin verwirklicht wurde, hat kein Unter- und Überbewußtsein - also 

kein Unbewußtes - mehr. Er schwimmt vollkommen bewußt in der Tiefe 

des grenzenlosen Ozeans des göttlichen All-Bewußtseins. Das, was 

einem noch nicht erlösten Menschen ‚Unbewußtes' bedeutet, ist zu 

seinem vollkommen bewußten Heim und Element geworden. Die zwei 

Offenbarungen des Geschlechtes - das Männliche und das Weibliche - 

freuen sich wie zwei glückliche, freie Fische im Ozean der 

vollkommenen Harmonie. Die Wirkung des Sternbildes Fische ist die 

Erlösung und Auflösung des Persönlichen im Unpersönlichen, in der 

Tiefe des grenzenlosen Selbst, in der göttlichen untrennbaren Einheit 

des All-ein-Seins. Das große Werk wird durch die Ausstrahlung dieser 

Kraft vollendet, die Vergeistigung der Materie wird vollbracht. 

Du siehst, daß die drei Aspekte jedes Dreiecks in einem 

Zusammenhang stehen, ausgehend von der materiellen Ebene 

enthalten sie eine Steigerung in der Richtung der Vergeistigung. 

Einen Zusammenhang gibt es aber nicht nur zwischen den drei 

Aspekten der einzelnen Gesichter Gottes, sondern auch den, daß die 

vier Dreiecke derart ineinanderliegen, daß ihre Mittelpunkte identisch 

sind. So bilden sie den zwölffachen Offenbarungskreis des Zodiakus, in 

welchem die verschiedenen Aspekte der vier Dreiecke eine eng 

zusammenhängende Entwicklungsreihe bilden. Und einen weiteren, 

dritten Zusammenhang gibt es noch zwischen den einzelnen 



Einweihung  ( 410 ) 

Sternbildern, das ist der Zusammenhang zwischen zwei sich 

gegenüberliegenden Sternbildern, die einander Ergänzungshälften sind. 

Behandeln wir aber zuerst den Zusammenhang der Entwicklungsreihe. 

Die Reihenfolge fängt natürlich mit dem Sternbild ‚Widder' an, da der 

Anfang aller Lebensäußerung - folglich auch der Frühlingspunkt - im 

Widder liegt. Merke dir aber, was ich dir sage: Es gibt zwei 

Frühlingspunkte, einen absoluten und einen relativen. Den absoluten 

Frühlingspunkt trägt jede Offenbarung - also auch die Erde und ihre 

Lebewesen - in sich: der absolute Frühlingspunkt ist von der Außenwelt 

unabhängig. Der relative Frühlingspunkt aber hängt von der jeweiligen 

Lage des Sterngewölbes ab und bleibt deshalb, infolge der 

verschiedenen Bewegungen der Erde, nicht an demselben Ort, sondern 

verschiebt sich fortdauernd. Darüber werden wir später noch gründlich 

sprechen. 

Die Reihenfolge der Sternbilder im Zodiakus lautet: Widder, Stier, 

Zwillinge, Krebs, Löwe, Jungfrau, Waage, Skorpion-Adler, Kentaur, 

Steinbock, Wassermann, Fische. 

Alles, was sich auf der materiellen Ebene verdichtet und zu einer 

materiellen Erscheinung wird, durchläuft seine Lebensbahn in diesem 

Rad des Zodiakus. Das Leben des Menschen ist eine große Periode, die 

in kleinere Perioden - Kindheit, Jugend, Reife und Greisenalter - 

zerfällt, und diese setzen sich wieder aus noch kleineren, aus Jahren, 

aus Jahreszeiten, Monaten, Wochen und schließlich Tagen, zusammen. 

Jede Periode, ein Tag, ein Jahr oder ein ganzes Leben, läuft im Rad des 

Zodiakus ab. Die Geburt entspricht dem ‚Widder', dann wandert der 

Mensch durch alle Sternbilder, er erreicht seine Reife im Löwen und 

stirbt im Zeichen Fische, verschwindend von der materiellen Ebene. 

Ebenso beginnt ein Tag damit, daß wir aus unserem Schlaf erwachen 



Einweihung  ( 411 ) 

und in dieser Welt erscheinen, dann entfaltet sich der Tag, erreicht um 

Mittag seine Reife und kulminiert, geht dann abwärts, und nach 

weiteren Umwandlungen kommt der Abend, wo wir unseren Körper 

zum Schlaf niederlegen, dann ziehen wir unser Bewußtsein in das 

Selbst zurück und schlafen ein - genau so wie am Lebensende, wenn 

wir den Körper endgültig abstreifen. Jede Periode hat Anfang, 

Entfaltung, Kulmination, dann wieder Abstieg, bis zur Auflösung. 

Die einzelnen Tierkreiszeichen haben folgende Haupteigenschaften: 

Widder bewirkt, daß etwas in dieser Welt überhaupt erscheint, geboren 

wird. Auch dann, wenn die Geburtszeit nicht in den Widder fällt! Denn 

jede Geburt trägt in sich, von der Außenwelt, folglich von den 

Sternbildern unabhängig, die Kraft des Anfangs, die wir sowohl 

draußen am Sterngewölbe als auch im Innern jedes Wesens Widder 

nennen. Das ist das absolute Sternbild Widder in jeder 

Offenbarungsform. Und genau so verhält es sich mit allen Sternbildern, 

mit allen Offenbarungen und Aspekten der vier Gesichter Gottes. Es 

gibt eine innere, absolute Offenbarung und eine äußere, relative. 

Dann muß ein Lebewesen in der neuen Umgebung Wurzel fassen. Dies 

geschieht mit Hilfe des Stiers. Das neue Lebewesen nimmt Nahrung zu 

sich und assimiliert sie. Damit wird eine materielle Verbindung mit 

dieser Welt und eine Versorgung seines Körpers geschaffen. 

Auf die Wirkung der Zwillinge hin, da das Lebewesen Erfahrungen zu 

sammeln beginnt, verzweigen sich seine Wege wie Aste eines Baumes. 

Es geht in verschiedene Richtungen und erwirbt vielfältiges Wissen. 

Im Krebs zieht es sich ins Heim zurück und verarbeitet seine geistige 

Beute, die Erfahrungen, die es gesammelt hat. Es beginnt seine 

Kernbildung. 



Einweihung  ( 412 ) 

Durch die lebenspendende, feurige Wirkung des Löwen wird das 

Lebewesen reif und würdig. Es entfaltet seine Kräfte und Fähigkeiten 

und erfüllt seine irdische Pflicht: zeugt eine neue Generation und wird 

Vater einer Familie. 

Jungfrau bringt die Ernte, und der Mensch schafft die Früchte seiner 

Tätigkeit in die Scheune. In der Tiefe seiner Seele entwickelt sich das 

göttliche Kind: die universelle Liebe! 

In der Waage werden seine Taten gewogen, die positiven und die 

negativen ausgeglichen. Die Aufmerksamkeit richtet sich nach beiden 

Seiten, sowohl nach der weltlichen wie auch nach der geistigen. Er 

bringt diese zwei Welten in sich zu einem vollkommenen Gleichgewicht 

und verwirklicht das innere, göttliche, über allem Relativen stehende 

Gesetz. 

Im Skorpion tritt der große Wendepunkt ein: er muß die göttlich-

schöpferische Kraft, die sich als Triebkraft offenbarte, vergeistigen und 

in den Dienst der Allgemeinheit stellen. Das bedeutet aber, daß er 

seine Person vollkommen überwinden muß. Er erlebt den mystischen 

Tod seiner Person und die Auferstehung und Unsterblichkeit im Geiste. 

Von nun an hört er auf, dem Materialismus zu dienen; hoch oben über 

der Erde, in vollkommener geistiger Freiheit fliegt er wie ein Adler, wie 

der Falke Horus. 

Durch die Wirkung des Kentaurs wird er zu einem großen Lehrer, wie 

der Kentaur selbst, ein über das Tierische hinausgewachsenes Wesen, 

das seinen tierischen Körper nur noch gebraucht, um das große Ziel, 

das es schon klar ersieht, schneller zu erreichen. Seine Gedanken 

durchleuchten wie Blitze die dicken Wolken von Finsternis und 

Unwissenheit. Es gibt seine Erfahrungen der folgenden Generation 

weiter. 



Einweihung  ( 413 ) 

Im Steinbock wird im Herzen das göttliche Kind - die universelle Liebe - 

geboren. Es wird mit dem göttlichen Selbst identisch und in ihm 

bewußt. Wie ein klarer Kristall wird der Mensch, der das in seinem 

Herzen geborene göttliche Kind sichtbar macht. Es offenbart in seinen 

Worten und Taten die universelle Liebe. 

Im Wassermann gießt das Lebewesen alle seine Schätze aus. Es ist das 

strahlende Kind Gottes geworden, das keine Geschlechtlichkeit kennt. 

Es strahlt sich selbst aus, ist die Quelle der höchsten geistig-göttlichen 

Kraft. Der Prozeß der Umwandlung, der Dematerialisierung, beginnt. 

Im Sternbild Fische erlebt das Lebewesen das Einswerden mit seiner 

verborgenen Ergänzungshälfte. Das bedeutet aber die Vernichtung der 

Materie. Es kehrt heim, zurück in seine himmlische Heimat, in die All-

Einheit, in Gott. Sein Bewußtsein gleitet ins Allbewußtsein hinüber, es 

streift seinen Körper ab und beendet sein irdisches Leben. 

Das ist der Weg des Menschen auch dann, wenn er die höchsten Grade 

des Bewußtseins noch nicht erreicht hat. Die Entwicklungsstufen 

mögen verschieden sein, der Entwicklungsbereich bleibt derselbe. 

Sich gegenüberstehende Sternbilder aber ergänzen einander: 

Die gewaltige, impulsive Kraft des Widders wird von der Waage, durch 

das Gesetz, geregelt, welche die wilden und blinden Kräfte des Widders 

zügelt und in die richtige Bahn lenkt. 

Die empfängniserwartende Brautkraft des Sternbildes Stier ergänzt und 

befriedigt die Triebkraft des Skorpions. 

Die sich in das eigene Heim zurückziehende mütterliche Kraft des 

Krebses ergänzt die kristallisierende, kindgebärende Ausstrahlung des 

Steinbocks. Das neugeborene Kind gehört in das Heim. 



Einweihung  ( 414 ) 

Die väterliche Ausstrahlung des Löwen findet ihre Ergänzung in der 

kindlichen Kraft des Wassermannes. Der Vater unterstützt, schützt und 

erzieht das Kind. 

Der wißbegierige Junge aus dem Tierkreiszeichen Zwillinge bekommt 

die Lehre, nach der er dürstet, von dem großen Lehrer, von dem 

Kentaur. 

Die himmlische Jungfrau, die das göttliche Kind in ihrem heiligen 

Schoße trägt, empfängt die Nahrung aus der mystischen Welt der zwei 

Fische. 

Nun, jetzt kennst du die Ausstrahlungen der vier Gesichter Gottes in 

den Wirkungen der Sternbilder. Um aber das Leben des Universums 

und das Leben der Myriaden von Lebewesen - also auch dein eigenes - 

richtig zu verstehen, mußt du wissen, daß der Offenbarungskreis mit 

den zwölf Kraftzentren unabhängig von den Sternbildern jeden Punkt 

des Weltalls umschließt. Und da die vier Gesichter Gottes sich nie 

umdrehen oder umwenden können, sendet jedes Sternbild in die 

verschiedenen Himmelsrichtungen verschiedene Kraftstrahlungen aus. 

Die Ausstrahlung wird also durch die immerwährende Richtung der vier 

Gesichter bestimmt. 

Nehmen wir zum Beispiel das Sternbild Löwe. In Richtung Erde sendet 

es die für Löwe charakteristische Ausstrahlung, aber auf die Weltkörper 

der entgegengesetzten Seite strahlt die Kraft des Wassermanns, in 

Westlicher Richtung die des Adlers, nach Osten die des Stiers, in 

nordnordwestlicher Richtung die der Jungfrau, in westnordwestlicher 

Richtung die der Waage usw., in jeder Richtung eine andere, der 

Himmelsrichtung entsprechende Strahlung! 

Du verstehst jetzt, daß diese Ausstrahlungen nicht von dem Orte, also 

nicht von der Stern-Gruppe, sondern immer von der Richtung, aus 



Einweihung  ( 415 ) 

welcher sie kommen, abhängig sind. Genau wie der Wind, wenn er 

auch von demselben Punkte aus in die verschiedenen Richtungen bläst, 

an die einzelnen Richtungen ewiglich festgebundene, verschiedene 

Wirkungen hat. 

Und jetzt vernimm noch eine sehr wichtige Tatsache: Alles, was 

materiell sich von seinem eigenen Mittelpunkt aus offenbart, die vier 

Gesichter Gottes, strahlen von jedem Punkt vollkommen gleich und 

unveränderlich aus, daher befindet sich alles - Zentralsonne, Sonne, 

Planet oder Pflanze, Tier, einzelliges Wesen oder Mensch - im 

Mittelpunkt von zwei Rädern: in dem Mittelpunkt des großen 

kosmischen Rades und - da dieser Mittelpunkt mit dem eigenen 

Mittelpunkt identisch ist - auch im Mittelpunkt seines ungeoffenbarten 

Wesens, seines inneren Rades. 

Von dem großen kosmischen Rad her werden die Strahlungen von 

außen her empfangen, aus dem eigenen Rad werden sie von innen her 

gegeben. 

Wir sind mit der aus dem göttlichen Sein gefallenen Lage der Erde 

identisch. Die Erde hat keine zentrale Stellung im Weltall, sondern ist 

ein Satellit der Sonne, der um die Sonne läuft und sich auch noch um 

die eigene Achse dreht. In Folge davon sehen wir im Weltraum alles 

entgegengesetzt, als es im göttlichen Seinszustand - in der objektiven 

Wirklichkeit - ist. Von der Erde aus gesehen, kreist das ganze 

Sternengewölbe um uns mit allen Weltsystemen, Sonnensystemen und 

Planeten, aber in Wirklichkeit ist es genau umgekehrt. Nicht das 

Sternengewölbe kreist um uns, sondern die Erde läuft auf ihrer 

vorgeschriebenen Bahn in einem kleineren Kreise um die Sonne - in 

einem größeren Kreise mit dem Sonnensystem unserer Sonne um eine 

Weltsonne - und in einem noch größeren Kreise mit dem ganzen 

System dieser Weltsonne um eine Zentralsonne und so weiter, immer 

größere Kreise, immer größere Weltsysteme, bis in die Unendlichkeit 



Einweihung  ( 416 ) 

hinein. Auch das Leben der Weltkörper und Weltsysteme ist nichts 

anderes als ein Kreisen der Entwicklung in den Rädern der vier 

Gesichter Gottes, im Zodiakus. Aber beachte gut, was ich dir jetzt 

sage: Jede Erscheinung, wo immer sie sich im Weltraum befindet, trägt 

sowohl das große kosmische wie auch das kleine eigene Rad in sich, sei 

sie ein einzelliges Wesen, eine Pflanze, ein Tier, Mensch oder 

Weltkörper. Das wirst du selbstverständlich finden, wenn du 

verstanden hast, daß jeder Punkt des Weltalls dieselbe zwölffache 

Offenbarung der vier Gesichter Gottes - ohne daß sich diese umdrehen 

können - ausstrahlt! 

Die Energieausstrahlungen, die wir aus dem großen kosmischen Rad 

empfangen, erhalten wir von außen her, und deshalb sehen wir diesen 

Kreis umgekehrt, als genaues Spiegelbild des göttlichen 

Seinszustandes. 

Da sich das Sterngewölbe vom Standpunkt der Erde aus in ständiger 

Bewegung befindet, ändert sich auch die Zusammensetzung der 

Strahlungen, die die Erde aus dem Weltraum von den unzähligen 

Sternen - die sich in dem riesigen kosmischen Rad auch noch für sich 

bewegen - empfängt. Jede Erscheinung - also auch jeder Mensch - 

trägt aber aus denselben schöpferischen Kräften, wie sie im Weltraum 

aus den Sternen strahlen, auch in seinem Rad eine individuell 

zusammengesetzte Kräftestruktur. Im Augenblicke der Geburt sind 

diese beiden Strukturen miteinander identisch. Denn wisse, daß ein 

Lebewesen nur in dem Augenblick geboren werden kann, in dem die 

Kraftstruktur des Sternengewölbes im großen kosmischen Rad und die 

Kraftstruktur im eigenen individuellen Rad miteinander vollkommen 

übereinstimmen! 

Bis zum Lebensende wirken auf den Menschen neue Eindrücke, 

Erlebnisse und die verschiedensten Einflüsse ein. Mit den Erfahrungen, 

die er während seines Lebens sammelt, verändert sich seine innere 



Einweihung  ( 417 ) 

Konstellation in hohem Maße. Manche Kräfte werden entfaltet, manche 

drängt er in den Hintergrund, den Reaktionen auf seine Taten und 

seine Erlebnisse entsprechend. Die innere Konstellation, die ein 

Lebewesen im Augenblicke seines Todes hat, prägt sich der Seele ein, 

und sie kann so lange nicht wiederverkörpert werden, als das 

Sterngewölbe in seiner ständigen Bewegung nicht dieselbe 

Konstellation aufweist. So geschieht es, daß manche Menschen sich 

schon nach kurzer Zeit wieder reinkarnieren, andere dagegen eventuell 

Jahrtausende warten müssen, bis das Himmelsgewölbe in dieselbe 

Konstellation tritt, wie ihre Seele sie hat. 

Die Lage der Erde in den vier Gesichtern Gottes, die sich nie umwenden 

können. 

 



Einweihung  ( 418 ) 

Alle Lebewesen, die in jedem Augenblicke der Ewigkeit in der 

dreidimensionalen Welt geboren werden, sind in ihrem vorhergehenden 

Leben mit derselben Konstellation gestorben. Die Todeskonstellation im 

vorhergehenden Leben und die Geburtskonstellation im 

nächstfolgenden Leben sind also unbedingt identisch. Dagegen sind 

Geburtskonstellation und Todeskonstellation in demselben Leben 

miteinander nie identisch, da das Lebewesen sich durch die 

Erfahrungen verändert. Jedes Lebewesen - also auch der Mensch - 

trägt aber das Bild der Konstellation im Augenblick seiner Geburt 

dennoch sein Leben lang in sich, da hierin das individuelle Rad 

enthalten ist, in dem die sukzessive Entwicklung und Änderung seines 

Charakters verborgen schon da war. 

Wenn du also die innere Geburtskonstellation der Kräfte, die ein 

Lebewesen aufgebaut haben und in seiner Seele, in seinem Körper, in 

seinem ganzen Wesen, folglich auch in seinem Schicksal, wirken, 

feststellen willst, so mußt du die Konstellation der Sterne im 

Geburtsaugenblick ausrechnen. 

Durch die ständige Bewegung des Himmelsgewölbes entsteht zwischen 

den zwei Rädern, zwischen dem kosmischen und dem individuellen 

Rad, eine Verschiebung. Die kraftausstrahlenden Energiezentren - die 

Sternbilder, die Fixsterne und Planeten - des kosmischen Rades und die 

verborgen wirkenden Kraftzentren des individuellen Rades, die im 

Augenblicke der Geburt vollkommen eins sind, entfernen sich 

voneinander; nach einiger Zeit können sie sich einander wieder nähern, 

und so entstehen dann manchmal günstige, einander fördernde, 

harmonische Verbindungen, ein anderes Mal ungünstige Interferenzen 

oder disharmonische Spannungen. Demnach zeigen auch die 

Lebewesen manchmal harmonische-positive, ein anderes Mal 

unharmonische-negative Eigenschaften. Und da das Schicksal das 

Spiegelbild des Charakters und die Folge der Taten ist, gibt es im 

Leben einmal günstige, ein anderes Mal nachteilige Wendungen. 



Einweihung  ( 419 ) 

Alle Erscheinungen sind diesen Kräften unterworfen, nur ein Lebewesen 

hat die Möglichkeit wie die Fähigkeit, über alle diese - im Weltall, in 

seinem eigenen Wesen und in seinem Schicksal wirkenden - Energien 

und Kräfte zu herrschen und sie nach eigenem Belieben zu lenken: der 

Mensch. Aber nur dann, wenn er sich dieser Kräfte bewußt wird, sie in 

sich erkennt und überwindet! 

Solange der Mensch diese Kräfte in sich nicht erkennt, ist er ihnen 

genau so ausgeliefert wie die anderen unbewußten Lebewesen, die, in 

diese schöpferischen Kräfte unmittelbar eingeschaltet, von ihnen 

blindlings gelenkt werden. Nur der zur Selbsterkenntnis gelangte 

Mensch hat die Möglichkeit, sich mit seinem Bewußtsein über diese 

Kräfte zu erheben und, anstatt ihnen unbewußt ausgeliefert zu sein, sie 

zu beherrschen oder sie, in sich umgewandelt, vollkommen verändert 

weiterzuleiten. Wenn der Mensch aber die schöpferischen Kräfte in sich 

umzuwandeln vermag, dann ist er auch fähig, die in seinem Schicksal 

wirkenden Kräfte umzuwandeln, folglich auch sein Schicksal zu 

beherrschen. 

Nun verstehst du, warum es wichtig und notwendig ist, die zwölffache 

Kraftausstrahlung der vier Gesichter Gottes in dir kennen und in dir 

beherrschen zu lernen. Wenn du erkennst, daß nur dein Körper und 

alles, was in deinem Wesen materiell ist, aus diesen Kräften aufgebaut 

ist, daß aber dein göttliches Selbst über diesen Kräften steht und die 

Fähigkeit hat, sie zu beherrschen, dann kannst du die Herrschaft über 

diese gewaltigen schöpferischen Kräfte - die du verloren hast, als du in 

die Materie hineingeboren wurdest - wieder in deine Hand bekommen. 

Dann kannst du dein Selbst, das im Körper auf den zwei großen Balken 

der materiellen, dreidimensionalen Welt - auf Zeit und Raum - 

gekreuzigt und ins Unbewußte verdrängt, der Herrschaft des Todes 

unterworfen ist, befreien, aus seinem Scheintod auferwecken und 

wieder auf seinen Thron setzen. Dieses Geheimnis symbolisiert das 

Kreuz mit der gekreuzigten göttlichen Gestalt des zweiten Aspektes von 



Einweihung  ( 420 ) 

Gott, dem schöpferischen Prinzip, das sich in die Materie kleidet und 

damit die Eigenschaften der materiellen Welt auf sich nimmt, um sie zu 

beleben und während Äonen das große Opfer und Werk zu vollbringen: 

den Geist restlos durch die Materie zu offenbaren und dadurch die 

Materie zu vergeistigen.» 

 

 
Horus-Falke mit Pharao (Museum Kairo) 

Der Eingeweihte offenbart durch seine Person das höhere Selbst und ist 

also in seinem Geiste frei wie der göttliche Falke Horus.



 

Die Weltepochen 

 

Ich stehe vor Ihm. Er beginnt: «Die Erde und ihre Bewohner sind sich 

noch der Kräfte, die die Erde aus dem Kosmos erhält, nicht bewußt, 

folglich können sie diese auch nicht beherrschen und nach ihrem 

Belieben umwandeln. Die Erde empfängt die Ausstrahlungen des 

Kosmos, sie badet und schwimmt ständig in diesen Energiewellen. Alles 

Geschehen auf Erden ist unmittelbare Reaktion und Resonanz dieser 

Schwingungen. 

Die Sonne erhöht gewaltig verstärkend die Schwingungen jenes 

Sternbildes, in welchem sie momentan steht und mit welchem sie 

gemeinsam auf die Erde strahlt! Die Entstehung der vier Jahreszeiten 

hängt damit zusammen. 

Die Bewegungen der Erde rufen den Eindruck hervor, daß das 

Sternengewölbe sich nicht nur um uns drehe, sondern noch andere 

Bewegungen mache. Eine der wichtigsten Bewegungen der Erde ist 

diese, daß ihre Achse die Oberfläche eines Kegels beschreibt. Der eine 

Endpunkt ihrer Achse bleibt verhältnismäßig am selben Ort, während 

der andere einen Kreis beschreibt. Durch diese Bewegung der Erde 

schiebt sich der Frühlingspunkt im kosmischen Rad langsam weiter, 

von der Erde aus gesehen rückläufig. 

Die Zeitspanne, während deren die Erdachse diese kegelförmige Bahn 

einmal vollendet, folglich auch der Frühlingspunkt im Kreis des 

Zodiakus rundum geht, entspricht 25'920 Erdenjahren. Wir nennen dies 

ein Weltjahr. Diese Zahl durch zwölf geteilt gibt einen Weltmonat - 



Einweihung  ( 422 ) 

2160 Erdenjahre - die Zeit, während deren der Frühlingspunkt durch 

ein Sternbild hindurchzieht. 

Die Schwingungen aus dem Kosmos üben eine solche Wirkung auf die 

Erde aus, daß sie auch die Weltgeschichte beeinflussen; die leitenden 

Ideen der Religion, der Wissenschaft und der Kunst bewirken die 

Ausstrahlung jenes Sternbildes, in welches während eines Weltmonates 

der Frühlingspunkt fällt. Die verkörperten Geister auf Erden - die 

Menschheit - müssen stets die neue Epoche verwirklichen und sich in 

deren Ideen bewähren. 

Ein Volk ist eine Geistesschar, die Verkörperung bestimmter 

Energiekonzentrationen. Jede Epoche bringt eine andere Geistesschar, 

eine andere Rasse, auf die Erde, und wenn sie die Aufgabe: die neuen 

Ideen zu verwirklichen und eine neue Kultur während eines 

Weltmonates zur Entfaltung zu bringen, vollbracht hat, so verläßt sie 

die Erde, um auf einem anderen Planeten sich weiterzuentwickeln. In 

einem Volke gibt es aber immer Individuen, welche die Prüfung bis zum 

Ende der Epoche nicht bestehen. Diese bleiben zurück, wie 

ausgeworfene Schlacke, und müssen sich auf Erden weiterentwickeln. 

Das ist der Grund, warum eine Nation nach einer großen Kulturblüte 

dann plötzlich zurückfällt. Den hochentwickelten Ahnen folgen plötzlich 

degenerierte und charakterschwache Nachkömmlinge, und das einmal 

hochgeschätzte Volk wird allmählich verachtet und machtlos. Diese 

Nachkommen sind die Schlacke der Nation, die den höchsten irdischen 

Entwicklungsgrad erreicht, sich vergeistigt und die Erde verlassen hat. 

Die materielle Welt ist entstanden, weil in den göttlich-schöpferischen 

Ausstrahlungen, die den Weltraum durchqueren, Interferenzen 

auftraten, somit Verdichtungen, Materialisationen. Wenn die Weltkörper 

in reine, untransformierte Schwingungen der göttlich-schöpferischen 

Kraft gerieten, so würde dies eine augenblickliche Vernichtung alles 

Materiellen zur Folge haben. Die Fixsterne - die Sonnen - sind die 



Einweihung  ( 423 ) 

großen Transformatoren, die für alle Weltkörper die schöpferischen 

Strahlen transformieren und sie in einer transformierten und der Erde 

ertragbaren Spannung weiterstrahlen. Die transformierten Strahlen 

erreichen uns von den Fixsternen, welche die Sternbilder des Zodiakus 

bilden. Wenn wir also die höchste, göttliche Energiestrahlung darstellen 

wollen, wählen wir die symbolische Form jenes Sternbildes, welches am 

stärksten auf die Erde einwirkt - und dies ist immer jenes 

epochenbildende Sternbild, in welchem zur Zeit der Frühlingspunkt 

steht. 

Wir stehen jetzt in der Epoche, in welcher der Frühlingspunkt im 

Anfang des Sternbildes Stier steht. Gott (Ptah) offenbart sich uns also 

in der Ausstrahlung dieses Sternbildes, und deshalb wird auch die sich 

in der irdischen Atmosphäre offenbarende Gottheit in der Gestalt eines 

Stieres - in der Gestalt des göttlichen Stieres Apis - dargestellt. Das 

ergänzende Sternbild: Skorpion-Adler entweder als die Versucherin - 

als auf der Erde kriechende Schlange - oder in der Gestalt des 

göttlichen Vogels Horus. Denn du weißt, solange diese Energie 

erdgebunden ist und sich auf der niedrigen, den Geist in die Materie 

bindenden Ebene äußert, ist sie die Schlange, die den Menschen in 

weiteren Verkörperungen lockt. Wenn dagegen diese Kraft vergeistigt 

ist, verhilft sie dem Menschen dazu, den höchsten geistigen Grad schon 

im Körper zu erleben. Wir gebrauchen die auf rechtstehende Schlange 

als das Zeichen der Einweihung, als die Herrin des Baumes der 

Erkenntnis und des Wissens. Der Eingeweihte ist ein hochfliegender 

Adler, der die Schlange - die Triebkraft - vergeistigt und als geistige 

Kraft durch seinen Verstand offenbart. Der Eingeweihte ist also das 

ergänzende Werkzeug der sich durch das Tierkreiszeichen Stier 

offenbarenden Gottheit. Deshalb sind diese Tiere in dieser Epoche auf 

der ganzen Erde die ‚heiligen Tiere'. Du verstehst jetzt, warum die 

Eingeweihten die Darstellungen Gottes je nach den Sternbildern 

ändern, in welche der Frühlingspunkt gerade fällt. Hinter allen diesen 



Einweihung  ( 424 ) 

Symbolen steht aber, über allen Formen, der ungeoffenbarte Ursprung, 

die in-sich-ruhende Gottheit. 

Das Sternbild Stier gehört zu derjenigen dreifachen Offenbarung, deren 

Gesicht Gottes, das irdisch-materiell, zusammenziehend und 

verhärtend wirkt. Folglich sind gegenwärtig hauptsächlich diejenigen 

Kräfte, welche die Materie aufbauen und in der Materie wirken, für die 

Bewohner der Erde am leichtesten verwendbar und stehen offen zu 

ihrer Verfügung. Unsere Aufgabe besteht darin, die Materie mit der 

Materie, das heißt mit den das Wesen der Materie bildenden Energien, 

zu besiegen. Wir gebrauchen die Frequenzen der Materie, diese 

verborgen wirkenden unermeßlichen Kräfte, deren Erscheinung die 

Materie ist, also der Geist der Materie um die Materie selbst zu 

besiegen: wir laden die Materie der Bundeslade mit der ganzen Oktave 

dieser Energien auf und beherrschen damit die Gesetze der Materie, 

also die aufbauenden wie abbauenden, die materialisierenden und 

dematerialisierenden Kräfte, damit aber auch das Gewicht der Materie, 

das wir aufheben oder vermehren können. 

Mit der Zeit werden unsere Wahrheiten zu vollkommener Entfaltung 

und Blüte kommen. Dann aber, infolge ununterbrochener 

Weiterbewegungen und Änderungen, verläßt die Erde allmählich diese 

Regionen des Kosmos, wo jene Energien zusammenwirkten, um die 

gegenwärtige Epoche zu schaffen. Nach und nach werden bestimmte 

Energien ausbleiben, manch neue dazukommen, und das 

Zusammenwirken der auf Erden wirkende Energien wird sich allmählich 

verändern. Das bedeutet aber auch, daß immer verschiedenere Wesen 

geboren werden. Die Menschheit verändert sich allmählich. Sie wird 

unsere Wahrheiten nicht mehr verstehen; die Symbole und Worte, 

durch welche wir die Geheimnisse der Gesetze der Schöpfung 

ausdrücken, werden ihren Inhalt verlieren und auf Jahrtausenden nur 

eine leere Hülle bleiben. Die Menschheit wird durch neues Lehrmaterial 

zu neuen Prüfungen aufgerufen. 



Einweihung  ( 425 ) 

Du weißt, daß der letzte Hohepriester, nachdem er den letzten Wärter, 

der unseres Wissens würdig sein wird, eingeweiht hat, diesem 

Bundeslade und einen Lebensstab übergibt, dann schließt er sich mit 

sein Mitarbeiter in die große Pyramide ein, blockiert den Eingang von 

innen mit dem in die Öffnung passenden Felsen, dann werden die 

beiden si und alle unsere Einrichtungen und Apparate 

dematerialisieren, um unsere Geheimnisse vor uneingeweihten Händen 

zu retten. Unterdessen wird der letzte Eingeweihte, der aus dem Volke 

stammen wird, das berufen sein wird, die neue Epoche zu 

verwirklichen, die Bundeslade und seinen Lebensstab aus diesem Lande 

retten und weitertragen lassen. Er wird seinem Volke die Ideen der 

neuen Epoche verkünden, in welcher der Frühlingspunkt durch das 

Sternbild Widder wandert, das mit seiner Ergänzung, dem Sternbild 

Waage, zusammen in jener Epoche die stärkste Wirkung ausüben wird. 

Komm, meine kleine Tochter», sagt jetzt Ptahhotep, «ich lege meine 

Hand auf deinen Kopf, und du wirst Bilder aus der Zukunft sehen.» 

Ptahhotep führt mich zum Ruhebett, auf dem die Neophyten unter 

seiner Leitung die Fähigkeit üben, das Bewußtsein in der Zeit frei zu 

bewegen, das heißt, Vergangenheit und Zukunft bewußt aufzusuchen 

und als Gegenwart zu erleben. 

Ptahhotep heißt mich niederliegen, und als er seine Hand mir auf die 

Stirne legt, fühle ich schon das bekannte Summen und Prickeln im 

Kopf. Im nächsten Augenblick entstehen Bilder, die mir in der 

symbolischen Sprache der Träume den Sinn der Geschehnisse in ferner 

Zukunft zeigen. 

Ich sehe den Empfangsraum des Pharao - ein fremder Saal und ein 

unbekannter Pharao, der kein Eingeweihter ist wie mein Vater, sondern 

eine Ausstrahlung von sehr niedrigem Grad hat - und sehe zwei 

würdig-schöne Gestalten vor ihm stehen. Zwei Brüder, prachtvolle 



Einweihung  ( 426 ) 

Menschen mit edlen Gesichtszügen. An ihrer Ausstrahlung erkenne ich, 

daß der eine ein Eingeweihter, der andere aber nur ein scharfsinniger 

und geschickter Redner ist. Der Eingeweihte schweigt, sein Bruder aber 

versucht mit seiner Redekunst den Pharao zu überzeugen, daß er ihr 

Volk, das im Dienste des Pharao versklavt arbeitet, unter der Führung 

der beiden aus dem Lande ziehen lasse. Der Pharao ist hart und will es 

nicht erlauben, er verlangt Wunder. Da nimmt der Redner seinen 

Stock, den er in der Hand hält und wirft ihn vor dem Pharao zu Boden. 

Der Stock verwandelt sich im Augenblick in eine Schlange, die 

weiterkriecht. Der Pharao ruft seine Magier, um eine Antwort zu 

erteilen. Auch sie werfen ihre Stöcke auf die Erde, und auch diese 

verwandeln sich in Schlangen. Aber die erste Schlange frißt alle 

Schlangen der Magier auf. 

Ich deute mir das Bild: Der Stock ist der Verstand, der eine mächtige 

Hilfe ist. Wenn aber der Verstand erdgebunden nur materiellen 

Zwecken dient, wird aus ihm eine auf der Erde kriechende Schlange, 

die Versucherin zur Selbstsucht, die Schlauheit. Die beiden edlen 

Menschen kämpfen selbstlos für ihr Volk, in ihren Händen wird aus 

Schlauheit Weisheit, die alle die selbstsüchtigen Argumente der feigen 

Magier vernichtet. 

Jetzt ändert sich das Bild: Die Gottlosigkeit und Selbstsucht der 

Ägypter zieht immer schwerere Schicksalsschläge nach sich. Dennoch 

gibt der Pharao nicht nach, er will das versklavte Volk nicht freilassen. 

Schließlich folgt die allerschwerste Plage: Alle Erstgeborenen - aus der 

Familie des Pharao oder des Volkes oder die Erstgeborenen der Tiere - 

werden von den Engeln Gottes in einer Nacht getötet. Nur diejenigen, 

die vom Fleisch eines Lammes gegessen haben und ihren Namen mit 

dem Blute des Lammes auf den Türpfosten geschrieben hatten, werden 

von den Engeln nicht getötet. 



Einweihung  ( 427 ) 

Was sagt das Symbol? Im neuen Zeitalter werden das Tierkreiszeichen 

Widder und seine Ergänzung, die Waage, wirken. In der Zeit, wo diese 

Wirkung sich noch nicht in voller Kraft entfaltet, wirkt zunächst der 

Widder in der Form eines Widderkindes, also wie ein Lamm. Um den 

Eingeweihten schart sich ein Volk, das in seinem Blut dieselben Kräfte 

hat, wie sie der Ausstrahlung des Sternbildes Widder entsprechen. Sie 

sind die Vorläufer der neuen Epoche, das «auserwählte Volk», das der 

Menschheit die alten Wahrheiten in neuer Form zu verkünden vermag. 

Wer die alte Epoche verwirklicht hat, muß nunmehr gehen. Die Aufgabe 

ist beendet. Die Engel Gottes holen sie heim. 

Ein neues Bild: Ich sehe den mächtigen Eingeweihten sein Volk aus 

Ägypten hinausführen. Und da Widder ein feuriges Zeichen ist, 

schwebt, um ihm den Weg zu zeigen, vor ihm eine Feuerwolke. Er führt 

sein Volk aus der geistigen Finsternis, die am Ende dieser Epoche in 

Ägypten herrscht. Aber das Herz des Pharao verhärtet sich wieder, er 

bereut, daß er das versklavte Volk ziehen ließ, und stürzt sich mit 

seinem ganzen Heer den Flüchtlingen nach. Um sein Volk zu 

verteidigen, verwendet der Eingeweihte seinen Lebensstab. Er richtet 

die Frequenzen der Ultramaterie, die die Anziehungskraft der Erde 

gewaltig erhöht, gegen das Heer des Pharao. Plötzlich werden der 

Pharao und alle seine Kämpfer, Kriegswagen und Tiere so schwer, daß 

sie, wie wenn sie Wurzel gefaßt hätten, durch ihr ungeheuer 

verstärktes Gewicht unwiderstehlich in die Erde versinken; und da dies 

am Ufer des Meeres geschieht, wälzt es schließlich über den ganzen 

Heerhaufen seine riesigen Wellen. 

Ich bin sehr erstaunt! Nicht über die Wirkung des Stabes, aber welche 

Tiere! Ich sah im Heer des Pharao ganz merkwürdige Tiere, die 

Kampfwagen zogen und auf denen auch viele Kämpfer ritten. Eines 

zebraähnlich, aber größer und in der Farbe verschieden, braun, weiß, 

grau und auch schwarz! Nie habe ich solche Tiere gesehen! Wären das 



Einweihung  ( 428 ) 

diejenigen Vierbeiner, von welchen Vater einmal sprach? Prachtvolle 

Tiere! 

Aber die Bilder wechseln: Der Eingeweihte weilt mit seinem Volk in der 

«Wüste», in der immer schweren Übergangszeit zwischen zwei 

Zeitaltern. Denn zwei Epochen sind nie scharf voneinander getrennt, 

sondern sie fließen verschwommen ineinander. So entsteht eine 

Übergangszeit, in welcher die Wirkungen der zwei Sternbilder, des 

vergangenen wie des kommenden, im Gegeneinander abgeschwächt 

erscheinen. Die erstarrten Ideen befriedigen die neue Generation nicht 

mehr, dagegen können sich die älteren Generationen die neuen Ideen 

noch nicht aneignen und sie verdauen. Der größte Teil des Volkes kehrt 

zu seinen verknöcherten Auffassungen, also zu den Ideen des 

Sternbildes Stier, zurück, das aber auch nicht mehr mit der Kraft eines 

entfalteten Stieres, sondern, stark geschwächt, nur noch mit der Kraft 

eines kleinen Stieres: eines Kalbes, wirkt. Und ich sehe in meiner 

Zukunftsvision, da, in der symbolischen Bildersprache der Träume 

ausgedrückt, Geist immer Gold ist, daß das Volk des Eingeweihten um 

ein goldenes Kalb tanzt und es anbetet. 

Der große Eingeweihte ist unterdessen «auf dem Berg» und spricht von 

Angesicht zu Angesicht mit Gott». Er ist im allerhöchsten Bewußtseins-

zustand, mit Gott identisch. Er ist Träger des Willens Gottes, daß er die 

neuen Ideen durch zwei religiöse Symbole: Opferlamm, Symbol des 

Sternbildes Widder, und die zwei Gesetzestafeln mit den zehn Geboten 

Gottes, Symbol des ergänzenden Sternbildes Waage, seinem Volke 

vermitteln soll. 

Das Opferlamm ist das göttliche Selbst, das, in Materie gekleidet, sich 

auf zwei großen Balken der dreidimensionalen Welt: Zeit und Raum, 

kreuzigen läßt, also sein eigenes Leben hingibt, um die Erde zu 

vergeistigen und zu erlösen. 



Einweihung  ( 429 ) 

Die zwei Gesetzestafeln, in unserem Tempel auf dem Kopf des heiligen 

Falken «Horus», der das Symbol des den Raum durchquerenden 

schöpferischen Prinzips, des göttlichen Selbst ist, stehen als Symbole 

für die innere Struktur des Selbst, die sich in der Seele als moralische 

Gesetze manifestieren. 

Diese göttlichen Wahrheiten werden länger als zweitausend Jahre die 

leitenden Ideen, die religiösen Symbole sein. Durch sie vollzieht sich 

die Prüfung der neuen Epoche. 

Als der Eingeweihte die fertigen Gesetzestafeln bringt und sehen muß, 

daß sein Volk das goldene Kalb anbetet, schlägt er die zwei Tafeln mit 

solcher Wut auf die Erde, daß sie in Stücke zerbrechen, und bittet Gott, 

das unfolgsame Volk zu bestrafen. 

Da kommen kleine giftige Schlangen - Symbole der Versucherin, der 

Schlange, der Triebkraft aus dem Sternbild Skorpion - vom Himmel 

herab und beißen die Leute, die das goldene Kalb angebetet haben. 

Und sie leiden schwer an den giftigen Bissen. Der Eingeweihte erbarmt 

sich des unglücklichen Volkes. Er richtet in der Mitte des Lagers, wo 

das Volk sich befindet, zwei Balken in der Form eines T auf und stellt 

senkrecht dazu, mit dem Kopf nach oben, eine Messingschlange daran. 

Dies ist die symbolische Darstellung des Baumes der Erkenntnis und 

des Wissens, des Schlangenbaumes. Die Schlange - nicht mehr nach 

unten, sondern nach oben gerichtet - ist nicht länger die große 

Versucherin, die den Menschen in den Körper lockt, sondern wird zum 

Symbol der höchsten Weisheit, die den Menschen zurück in die Einheit 

führt, zu Gott. Alle Kranken, die diese Messingschlange anschauen, 

werden plötzlich wieder gesund. 

Ich verstehe: Die Menschen, die die Ideen des neuen Zeitalters nicht 

annehmen können oder wollen, werden seelisch krank. Sie finden ihren 

Platz zwischen den Menschen nicht mehr, sie kommen in schwere 



Einweihung  ( 430 ) 

seelische Konflikte. Dies kann man nur heilen, wenn man sie in den 

Mittelpunkt ihres eigenen Wesens führt, wo der Schlangenbaum steht. 

Wenn sie auf diesen Baum blicken - ohne von seinen Früchten zu essen 

-‚ dann werden sie die göttlichen Wahrheiten erkennen, ohne sie für 

sich auszunützen, sie werden geheilt. Denn Weisheit und selbstloses 

Allwissen heilt jede Krankheit der Seele. 

Die Bilder der Zukunft laufen weiter: Der große Eingeweihte führt sein 

Volk bis zur Schwelle der neuen Epoche - bis zum gelobten Land -‚ 

dann geht er auf einen Berg und verschwindet; man findet seinen 

Körper nie. Ich weiß, er dematerialisiert sich genau so, wie die letzten 

eingeweihten Hohepriester sich mit allen ihren geheimen Instrumenten 

in der Pyramide dematerialisiert haben. 

Das auserwählte Volk, das die Ideen der neuen Epoche zu 

verwirklichen berufen ist, schreitet weiter und hütet, jedem Buchstaben 

getreu, die Weisheit und die geheime Lehre seines großen Meisters. 

Nur die Bundeslade verliert allmählich ihre magische Kraft; und es gibt 

keinen Eingeweihten mehr, der sie mit seinem Lebensstab wieder 

aufladen könnte ... 

Ein Weltmonat vergeht, und die Achse der Erde hat sich wieder um 

einen Zwölftel ihrer kegelförmigen Bahn weitergeschoben. Der 

Frühlingspunkt gleitet langsam in das Tierkreiszeichen Fische. Wieder 

befinden sich die Menschen in Unruhe, sie finden die Wahrheit in den 

verbrauchten und erstarrten Ideen nicht mehr. Sie sind wie eine 

Schafherde ohne Hirt. Und in dieser Übergangszeit wird ein Avatar - ein 

Sohn Gottes - der große Lehrer der kommenden Epoche geboren, um 

die höchste Aufgabe zu erfüllen, das größte Geheimnis der Schöpfung: 

Gott in einem Körper auf Erden wandeln zu lassen. 

Dieser Sohn Gottes ist das irdische Ebenbild des himmlischen 

Opferlammes, denn wie das göttliche Weltselbst sich aufopfert und die 



Einweihung  ( 431 ) 

Materie der dreidimensionalen Welt auf sich nimmt und die ewige 

Kreuzigung auf den zwei großen Balken der Zeit und des Raumes 

erleidet, so muß dieser Sohn Gottes, der in seinem menschlichen 

Körper das göttliche Selbst völlig offenbart, die Rache des Geistes der 

Materie erleiden und den Tod durch unwissende Menschen hinnehmen. 

Ein Mensch, der in seinem Bewußtsein sich seinem Körper identisch 

macht, lebt in innerer Finsternis und gleicht einem Stall, wo 

verschiedene Tiere - die tierisch-körperlichen Triebe - wohnen. In 

diesem Stall und in dieser Finsternis wie in einer Nacht wird das 

göttliche Kind: das Selbstbewußtsein, geboren. Zweierlei Menschen 

erkennen das göttliche Kind und beugen sich vor ihm: die Einfältigen, 

die vollkommen Ungebildeten und Ungelehrten, die das Zweifeln des 

Verstandes noch nicht kennen und mit der Natur in einer Einheit leben, 

wie zum Beispiel Hirten, und die Wissenden und Eingeweihten, die den 

langen Weg des Verstandes schon hinter sich haben und nicht mehr 

mit dem Verstand klügeln, sondern die Dinge aus innerer Schau 

betrachten wie die Weisen und Magier des Ostens! 

Die religiösen Symbole der neuen Epoche sind Fische und Jungfrau, die 

zwei einander ergänzenden Sternbilder. Der Gottessohn wählt seine 

Mitarbeiter aus «Fischern». Er bezahlt seine Steuer, die er der Erde 

schuldig ist, mit einem Goldstück, das er aus dem Munde eines 

«Fisches» nimmt. Er schöpft der Menschheit die Nahrung seiner Lehre 

aus diesen zwei einander ergänzenden Sternbildern. Seine Lehren 

hören aber Menschen von verschiedenem Entwicklungsgrade. Denen, 

die schon im Geiste erwacht sind, also die fünfte, die geistige Ebene 

erreicht haben - die «fünftausend» Menschen -‚ denen gibt er alle seine 

Lehren, die zwei Fische und die fünf Brote, die fünf Weizenkörner, die 

sich in der symbolischen Darstellung der Jungfrau auf der Ähre in ihrer 

Hand befinden. Aber auch diese «fünftausend» Menschen, die im Geiste 

schon erwacht sind, können seine allerhöchsten Ideen nicht ganz 

aufnehmen, nicht einmal in einer ganzen Epoche! Es bleiben von der 



Einweihung  ( 432 ) 

Nahrung, die er gegeben hat, zwölf Körbe voll Resten. Das bedeutet, 

daß die Menschheit die Geheimnisse des Selbst in jeder Offenbarung 

der zwölf Tierkreiszeichen kennenlernen muß. Diese hohen Wahrheiten 

zu verstehen und zu verwirklichen, braucht die Menschheit zwölf 

Epochen, zwölf Zeitalter, also ein ganzes Weltjahr - 

fünfundzwanzigtausend Erdjahre! 

All denen, die sich im Bewußtsein nur bis zur vierten Ebene erheben 

können - den «viertausend» Menschen -‚ teilt der Gottessohn nicht alle 

Wahrheiten der zwei Tierkreiszeichen als Nahrung aus, sondern nur 

«etwas» Fische und fünf Brote. Auch dieses «Etwas» aus seinen Ideen 

können sie nicht essen, und es bleiben sieben Körbe voll Resten. Die 

materiell eingestellten Menschen müssen zuerst die Geheimnisse der 

sieben Ebenen kennenlernen. Erst dann sind sie für die kosmischen 

Wahrheiten des Selbst reif. 

Das Sternbild Fische gehört zum wässerigen Dreieck. Folglich muß die 

Menschheit in dieser Epoche die Prüfung durch das Wasser bestehen: 

das Wasser mit dem Wasser besiegen. Und vor meinen erstaunten 

Augen sehe ich eine Maschine, mit welcher die Menschen die Kraft des 

in Dampf verwandelten Wassers in ihren Dienst stellen. Und ich sehe 

große Schiffe - wie eine ganze Stadt! - mit enormer Geschwindigkeit 

den Ozean durchqueren; auch sie sind durch die Kraft des Wassers - 

des Dampfes - getrieben. Die Menschheit besteht die Prüfung: sie 

besiegt das Wasser mit Wasser. 

Auch in der ärztlichen Wissenschaft dominiert das Wasser als 

Heilmittel. Ich sehe überall Badeanstalten, Kurorte und verschiedene 

Kurarten mit Wasser: Meerbäder, Moorbäder, heiße und kalte Bäder, 

Kompressen und andere Methoden von Wasserkuren. Sogar die 

Heilkraft des Taus wollen die Menschen ausnützen, indem sie barfuß im 

nassen Gras herumgehen. 



Einweihung  ( 433 ) 

Aber gegen das Ende dieses Zeitalters, wenn der Frühlingspunkt sich 

schon dem nächsten Sternbild - Wassermann - nähert, entdecken die 

Menschen auf Wasser begründete technische Einrichtungen. Dies ist 

schon die vorausgreifende Wirkung des Wassermann-Zeitalters, Epoche 

der technischen Errungenschaften. Die Ausstrahlung des Sternbildes 

Wassermann, die keine Grenzen kennt und alle Hindernisse aus dem 

Wege fegt, zeigt sich in den Ideen und sozialen Auffassungen der 

Menschheit. Am Ende des Zeitalters Fische verursachen diese neuen 

Energien dort, wo die Menschen auf diese Schwingungen am stärksten 

reagieren und mitschwingen, große Revolutionen. Ich sehe Tausende 

von Menschen aus der herrschenden Klasse im Gefängnis sitzen und 

einen Geist, der schon die Züge der neuen, kommenden Epoche trägt, 

der unzähligen Menschen aus der höheren Klasse den Kopf abschlägt 

oder sie auf andere Art tötet. 

Ein Bild aus der Zeit, in welcher die Energien des Wassermanns schon 

mit voller Kraft wirken, zeigt mir, daß der große Lehrer dieses 

Zeitalters alle Grenzen zwischen den drei herrschenden Religionen 

aufhebt. Er beweist mit seiner eigenen Person, daß der Kern aller 

Religionen eine und dieselbe Wahrheit - ein und derselbe Gott - ist. Die 

Grenze zwischen Religion und Wissenschaft verschwindet auch, denn 

die Menschen entdecken, daß alles, sogar die Materie, Wellenbewegung 

ist, daß zwischen den Offenbarungen des Geistes und denen der 

Materie nur Frequenzdifferenzen bestehen, aber im Wesen alles nur die 

Offenbarung des einen, einzigen Urquells aller Kräfte: Gottes, ist. Alles 

ist Welle, wie die symbolische Darstellung des Sternbildes Wassermann 

zeigt: ein überirdisches Wesen gießt aus seinem Krug Wellen aus. 

Die geistigen Strömungen auf der Erde zeigen diese Wirkung. Die 

Wissenschaft entdeckt die «Wellentheorie», und ich sehe unzählige 

Entdeckungen, die auf der Basis der Welle beruhen. Ich sehe Bilder von 

Personen, Landschaften und Gegenständen, die durch die Wirkung von 

Lichtwellen entstanden sind. Ich sehe Apparate, welche Wellen 



Einweihung  ( 434 ) 

aussenden; sie durchdringen die Materie und zeigen ihre Dichtigkeit. Es 

gibt Wellen, welche die Elemente nachweisen in der Materie der 

Planeten und Fixsterne, elektrische Wellen, Schall-, Licht- und 

Duftwellen. Die ärztliche Wissenschaft hat mit Behandlungen durch 

Wasser aufgehört und ist zu Kuren mit Wellen übergegangen. Sie heilt, 

angefangen mit infraroten bis zu ultravioletten Wellen, aber auch mit 

Kurzwellen und noch kürzeren und durchdringenderen Wellen und 

Frequenzen ... 

Das Sternbild Wassermann gehört zum luftigen Gesicht Gottes. Und die 

Menschheit besiegt die Luft mit Luft, das heißt, mit Energien, die aus 

der Materie im luftigen Aggregatzustand gewonnen werden. Ich sehe, 

daß die Menschen von der Dampfmaschine zu anderen Maschinen 

übergehen, die mit Gas getrieben werden. Und meine erstaunten 

Augen verfolgen in der Luft, hoch oben, von Menschenhand gebaute 

riesige Heuschrecken, in deren Magen Menschen sitzen! Diese 

Maschinen werden mit Gas angetrieben: Luft beherrscht Luft ... 

Durch das ergänzende Sternbild Löwe erkennen die Menschen wieder 

die stärkste Offenbarung Gottes auf Erden: die Sonne - der große Ra - 

ist wieder als Urquelle aller irdischen Energieoffenbarung betrachtet. 

Die Menschen sind wieder Sonnenanbeter, wenn auch nicht in religiöser 

Handlung. Aber die Wirkung des Löwen zeigt sich auch auf einer 

anderen Ebene: Die Wirkung des Wassermanns vernichtet alle 

Grenzen. Eine Grenzenlosigkeit ohne konzentrierenden Mittelpunkt 

bedeutet aber Geisteskrankheit, geistigen Tod. Die Grenzenlosigkeit 

des Wassermanns würde in den unbewußten Massen eine 

Geisteskrankheit der gesamten Menschheit, Anarchie und alles 

vernichtendes Chaos hervorrufen. Durch das ergänzende Sternbild 

Löwe konzentrieren sich indes die Herrscherpotenzen in geeigneten 

Persönlichkeiten, die als Diktatoren die Menschenmassen 

zusammenfassen und lenken. 



Einweihung  ( 435 ) 

In dieser Epoche entdecken die Menschen den Verkehr mit anderen 

Planeten. Die Grenzen und Schranken, auch die Isoliertheit der Erde im 

Weltraum verschwinden, und es verschwinden auch die Grenzen 

zwischen den Ländern, und die ganze Menschheit wird von einem 

Zentrum aus regiert. «Ein Stall, ein Hirt.» 

Die ewigen Räder kreisen weiter, und die Erde gelangt in eine neue 

Epoche, in das Wirkungsfeld des Sternbildes Steinbock und seines 

ergänzenden Sternbildes Krebs. 

Die Aufmerksamkeit der Menschen richtet sich wieder auf die Erde. Sie 

bemerken, daß sie zwar sehr viel wissen, aber über ihre eigene große 

Mutter, die Mutter Erde, wissen sie noch sehr wenig. Und sie lösen in 

dieser Epoche die Aufgabe, die Erde durch Erde zu besiegen, da das 

Sternbild Steinbock zum irdischen Gesicht Gottes gehört. Sie 

konstruieren eine Maschine, die nach demselben Prinzip aufgebaut ist 

wie unsere Bundeslade. Mit ihr beherrschen sie das Gewicht der 

Materie, das heißt, sie können die Anziehungskraft der Erde mit 

entgegengesetzten Energien aufheben oder durch ultramaterielle 

Ausstrahlungen vermehren. Die Menschen verkehren mitten durch die 

Erdmasse - in der Tiefe der Berge - in verkürzter, gerader Linie 

miteinander, anstatt den langen Weg um die Erde zu nehmen. Diese 

Maschine strahlt eine Energie aus, die alles vor sich dematerialisiert, 

also daß sie hindernislos vorwärtskommt, dann strahlt sie nach 

rückwärts verdichtende Energien aus, und die Kontinuität der 

Erdmassen ist wiederhergestellt. Die Menschen haben die Materie mit 

der Materie - mit der Energie der Ultramaterie - besiegt. Das bedeutet 

aber, daß sie in die Tiefe der Erde dringen können und die noch 

unausgenützten gewaltigen Kräfte und Energien, die im Erdinnern noch 

in ihren Urformen wüten - also auch die Kräfte der Vulkane -‚ in den 

Dienst der Menschheit stellen. 



Einweihung  ( 436 ) 

Die Ergänzung des Tierkreiszeichens Steinbock, Krebs, übt sehr tiefen 

Einfluß auf das seelische Leben der Menschen aus. Der große Lehrer 

dieses Zeitalters enthüllt den Menschen das Geheimnis der 

verborgenen, unermeßlichen Kraftquellen in der Tiefe der menschlichen 

Seele, die dem, der den Schlüssel zu diesen Kraftquellen besitzt, jene 

geistige Fähigkeit verleihen, die Unwissende «überirdische» 

Kapazitäten nennen. Auf der ganzen Erde sehe ich überall öffentliche 

Schulen, wo schon die Kinder diese höheren Fähigkeiten durch 

Übungen, wie sie bei uns nur den Priesterkandidaten im Tempel erlaubt 

waren, beherrschen lernen. Das Wissen verbreitet sich in immer 

größeren Kreisen und dringt in die weitesten Schichten. 

Die Bilder verblassen plötzlich, ich besinne mich wieder auf mich. Ich 

liege noch auf dem Übungslager, vollkommen betäubt von den 

gewaltigen Erlebnissen der Zukunft. Ptahhotep steht vor mir, und als 

ich mich erholt habe, hilft er mir aufzustehen. Er schließt seine 

Belehrungen für heute ab. 

«Wie du siehst, mein Kind, empfangen die Bewohner der Erde die 

Einweihung in kleineren, größeren und noch größeren Kreisen, die 

ineinander wirken. Ein Mensch kann die Einweihung persönlich im 

Rahmen eines einzigen Lebens empfangen. Auch ein Volk kann die 

Einweihung bekommen, insofern ein ganzes Volk sich auf die höchste 

Stufe der Entwicklung hinaufringt und seine Aufgabe auf der Erde 

erfüllt. Und schließlich erlangt die ganze Erde die Einweihung, indem 

sie den Kreis der vier Gesichter Gottes durchläuft und in einer 

gesetzmäßigen Entwicklung alle Stufen der Einweihung erlebt, um 

schließlich ihre vollkommene Vergeistigung - die Erlösung aus der 

Materie - zu erlangen. In der Zeitrechnung der Erde dauert das noch 

Äonen. Noch unzähligemal in irdischen und auch in Weltjahren wird die 

Erde den Kreis des Zodiakus durchlaufen. Ich habe dir von diesem 

unendlich langen Weg nur einen winzigen Teil gezeigt. Die Geschichte 

der Menschheit auf der Erde ist nicht dem Zufall unterworfen. Du 



Einweihung  ( 437 ) 

solltest erkennen, daß jeder Schritt der Entwicklung nach göttlicher 

Vorsehung, nach einem göttlichen Lehrstoff erfolgt. Ein Mensch kann 

diesen unendlich langen Weg in einem einzigen Menschenleben 

durchlaufen, wenn er seinen Willen restlos auf dieses Ziel 

konzentriert.» 

Ptahhotep segnet mich und sagt zum Abschied: «Komme morgen 

wieder, ich habe dir Wichtiges zu sagen.» 



 

Letzte Vorbereitungen 

 

Am andern Tag kann ich es kaum erwarten, daß es Abend wird, um 

mich wieder bei Ptahhotep zu melden. Ich bin in der 

Selbstbeherrschung so weit, daß ich, wenn etwas auch noch so stark 

auf mich wirkt, die Zügel nicht aus der Hand gebe. Ich beobachte 

vollkommen bewußt, wie die äußeren Eindrücke auf meine 

Nervenzentren wirken, und wenn ich es nicht will, so erlaube ich es 

einfach nicht, daß meine Nerven in Erregung geraten. Im Augenblick, 

da die natürliche Reaktion eintreten will, stehe ich mit meinem 

Bewußtsein zwischen diesem Ablauf und den Nervenzentren und 

übertrage auf mein ganzes Nervensystem bewußt stählerne Ruhe. Jetzt 

aber, da Ptahhotep eine wichtige Mitteilung für mich hat, kann ich 

kaum verhindern, daß, sooft mir dies einfällt - und es fällt mir oft ein -‚ 

mein Herz rascher schlägt. 

Endlich wird es Abend. Ich laufe durch den langen Säulengang zu 

seinem kleinen Empfangsraum, um dann vollkommen gefaßt vor Ihm 

zu erscheinen. 

Ptahhotep empfängt mich wie immer. Sein edles Antlitz strahlt eine 

unbeschreibliche Erhabenheit aus, und so kann ich nicht beurteilen, ob 

er etwas Außergewöhnliches vorhat. 

«Meine kleine Tochter», fängt Er an, «du bist so weit, daß du die 

Fähigkeiten des Geistes, alle Naturkräfte in deinem Körper beherrschen 

zu können, vollkommen bewußt gemacht hast. Von nun an hängt es 

von deinem Willen ab, ob du einer Kraft Ausdruck gibst oder nicht. Du 



Einweihung  ( 439 ) 

bist nicht nur in deinem Geiste, sondern auch in deiner Seele und 

deinem Körper kein Sklave der Natur mehr. Ich mache dich aber darauf 

aufmerksam, daß diese Möglichkeit, wieder ein Sklave zu werden, nicht 

ausgeschlossen ist. Wenn du es bewußt willst, kann dich kein Wesen 

daran hindern, deine geistige Freiheit zu bewahren oder aber dich 

wieder von deinen aus deinem eigenen Selbst stammenden Kräften 

versklaven zu lassen. Es ist Gottes Wille, folglich ein Gesetz, daß jeder 

Geist völlige Willensfreiheit besitzt. Diese Freiheit darf niemand 

verletzen. Die ständige Selbstkontrolle sollst du also nie aufgeben. 

Du bist reif für die Einweihung. Aber sei dir dessen bewußt, daß 

Allwissen und Allmacht der Einweihung dementsprechende 

Verantwortung einschließt. Du mußt dich sorgsam endgültig 

entschließen, ob du die Einweihung bekommen und damit ungeheure 

Verantwortung auf dich nehmen willst. 

Bleibe drei Tage zu Hause und übe vollkommenes Schweigen. Wenn du 

entschlossen bist, wird dich dein Vater am vierten Tag - am Neumond - 

hierher begleiten, damit du die letzten Vorbereitungen zur Einweihung 

treffen kannst.» 

Ich möchte Ihm sagen, daß ich schon jetzt endgültig entschlossen bin, 

aber ich sehe, daß Er meinen Entschluß auch sieht. Dennoch müssen 

die Vorschriften eingehalten werden. So beuge ich mich wieder tief vor 

Ptahhotep und gehe. 

_   _   _ 

Die drei Tage benütze ich, um von allem, zu dem ich eine persönliche 

Beziehung hatte und noch habe, Abschied zu nehmen. Ich weiß, daß 

ich, wenn ich aus dem Tempel als Eingeweihte heimkomme, ein 

vollkommen anderes Wesen sein werde. 



Einweihung  ( 440 ) 

Ich wandere noch einmal im Garten umher, wo ich einst, als ganz 

kleines Kind, mit meiner Mutter zwischen Blumen spazierte. Ich suche 

alle meine Lieblingsplätzchen auf, wo ich gespielt und später vom 

Leben geträumt habe. Überall bleibe ich stehen und nehme von jeder 

Blume, von jedem Baum und gleichzeitig von dem kleinen Mädchen, 

von der Person, die hier einst so glücklich war, Abschied. Dann besuche 

ich die Goldfische, die im großen Bassin schwimmen und die ich schon 

fütterte, als ich noch kaum gehen konnte und die schlanke, zarte, 

weißgekleidete Gestalt meine Hand hielt, damit ich nicht ins Wasser 

falle. 

Auch heute fühle ich dies weiße, ätherisch feine Wesen neben mir. Sie 

steht noch heute tief verbunden mit mir, ich weiß, daß nach den 

Gesetzen der Verkörperung, so wie sie mir einmal als Türe zwischen 

Jenseits und Diesseits geboren zu werden half, sie mir wieder als Türe 

zwischen Diesseits und Jenseits hinüberhelfen wird. 

Zuletzt bin ich im Löwenhof, um von meinen Lieblingslöwen Abschied 

zu nehmen. Solange ich keine Eingeweihte bin, darf ich nur in 

Anwesenheit des Löwenwärters hinein. Heute begleitet mich das 

letztemal der Wärter, denn als Eingeweihte werde auch ich Macht über 

alle Tiere haben und werde seinen Schutz nicht mehr benötigen. 

In diesem Hofe leben nur die Löwen im Dienste der Herrscherfamilie. 

Hier lebt der prachtvolle Löwe meines Vaters, der während der Audienz 

als Symbol seiner übermenschlichen Macht neben ihm sitzt. Dann gibt 

es hier die Löwen, die unseren Wagen ziehen, und schließlich meine 

zwei jungen Löwen: Shu-Ghaar und Shima. Beides sind Kinder des 

Audienzlöwen meines Vaters, genau so intelligente, hypersensitive, 

wunderbare Exemplare ihrer Rasse. Beide lieben mich so heiß, als ob 

ich keine Frau, sondern eine Löwin wäre. Besonders Shu-Ghaar ist 

verliebt in mich und wird aufgeregt und eifersüchtig, wenn ich nicht nur 

ihn, sondern auch Shima streichle. Ich muß aufpassen, daß seine Liebe 



Einweihung  ( 441 ) 

sich nicht in eifersüchtige Wut verwandelt. Dies würde zur Gefahr! Wie 

ich eintrete, läuft Shu-Ghaar mir schon entgegen und steckt seinen 

mächtigen Kopf schmeichelnd unter meinen Arm, damit ich seine 

Ohren, seinen Hals kraule und seine Mähne streichle. Dann will er, wie 

üblich, mein Gesicht lecken, und ich muß dieser Liebkosung schlau 

ausweichen, damit er sich nicht beleidigt fühlt und böse wird. Ich reiche 

ihm ein Stück warmes, blutiges Fleisch, und während er es verzehrt, 

erlaubt er mir, auch Shima zu streicheln und ihm auch ein Stück Fleisch 

zu geben. 

Am dritten und letzten Tag vor Sonnenuntergang fahren wir, Vater und 

ich, mit den Löwen. Wir rasen umher. Ich darf - wie Ptahhotep mir 

vorgeschrieben hat, nicht sprechen. Aber wir würden auch ohne diese 

Vorschrift schweigen, denn wir verstehen einander auch ohne Worte. 

Die Wahrheit ist wie ein unsichtbarer Mensch. Er kann sich nur dadurch 

sichtbar machen, daß er Kleider anzieht. Wenn er viele Kleider anhat 

und die Kleider weit und locker sind, haben wir ein sehr 

unvollkommenes Bild von ihm. Je weiniger er trägt, je dünner und 

enger die Kleidung ist, eine desto bessere Vorstellung gewinnen wir 

von ihm. Aber wenn das Kleid seine Formen noch so gut zeigt, bedeckt 

ihn das Kleid noch immer, und wir sehen nur die Kleidung, nie aber den 

unsichtbaren Menschen selbst. 

Genau so ist es mit der Wahrheit! Mit je weniger Worten wir eine 

Wahrheit ausdrücken - das heißt: bedecken, um sichtbar zu machen -‚ 

desto besser können wir sie erkennen. Dadurch aber, daß wir die 

Wahrheit mit Worten ausdrücken - mit Worten bedecken -‚ verhindern 

wir gleichzeitig, daß wir die Wahrheit selbst unmittelbar, in ihrer 

Nacktheit, in ihrem wahren Wesen, sehen können. Für Menschen, die 

sich nicht in die Seele sehen können, sind Worte die einzige 

Möglichkeit, einander zu verstehen. Sie sehen aber auch nie das, was 

sie denken, was sie einander sagen wollen, sondern nur Worte darüber. 

Wir aber, Vater und ich, sehen einander selbst! Wozu also unsere 



Einweihung  ( 442 ) 

Gedanken, unsere Seele, mit Worten bedecken? Wir sind einfach 

füreinander da und genießen die Einheit des Daseins! 

Die Löwen rasen ... wir schweigen ... wir wissen beide, was diese 

letzten Tage bedeuten. 

Am frühen Morgen des großen Tages nehme ich Abschied von Menu 

und Bo-Ghar. Menu weint so verzweifelt, als ob ich auf mein eigenes 

Begräbnis gehen würde. Sie ahnt etwas Schreckliches, etwas 

Verhängnisvolles. Ich kann sie nicht trösten. Der kleine Bo-Ghar hat 

keine Ahnung, was geschieht, doch weint er auch bitterlich, weil er 

sieht, daß ich fortgehe, und weil Menu auch weint. Als ich ihn umarmen 

will, wirft er sich vor mir auf die Knie, umarmt meine Füße, und ganz 

ernst und feierlich, aus der tiefsten Tiefe seiner Seele, sagt er zu mir: 

«Königin, meine teure Königin, vergiß nicht, was ich dir jetzt schwöre: 

Wann und wo immer du in Gefahr geraten wirst, werde ich dich retten! 

Auch wenn ich am andern Ende der Welt wäre, würde ich zu dir 

kommen, um dich zu retten! Vergiß das nicht, Gott ist mein Zeuge: ich 

werde dich retten!» 

Lieber kleiner Bo-Ghar! Er will mich retten! Aber wovor will er mich 

retten? Wenn Ptahhotep mich zur Einweihung reif genug findet, wie 

könnte ich in Gefahr geraten? Und warum sagt der Kleine, daß er auch 

vom andern Ende der Welt herkommen würde, um mich zu retten? Er 

ist doch bei mir, wie könnte er überhaupt so weit weggehen? Ich kann 

aber nicht über seine Worte nachgrübeln, denn die Zeit ist da. Ich 

umarme sie beide, dann gehe ich hinüber in das Gemach meines 

Vaters. 

Vater empfängt mich ernst und traurig, und ich sehe in seinen Augen, 

daß er tief in sich selbst versunken ist. Sieht auch er etwas 

Verhängnisvolles in meiner Zukunft? Er umarmt mich, dann legt er mir 



Einweihung  ( 443 ) 

seine liebe-strahlende Rechte auf den Kopf und segnet mich. Dann 

gehen wir. 

Ptahhotep erwartet uns in seinem kleinen Empfangsraum. Bevor wir 

eintreten, erscheint im langen Säulengang auf einen Augenblick Ima. 

Sein Engelsgesicht strahlt, seine Augen lächeln mich ermutigend an, 

dann verschwindet er wieder. Ich weiß: in den schweren Stunden der 

Prüfungen begleitet mich auch seine Liebe. 

Vater führt mich zu Ptahhotep. Er legt meine Hand in die Hand 

Ptahhoteps. Er schaut mich noch einmal liebevoll an, dann verläßt er 

den Raum. 

«Meine liebe Tochter», sagt Ptahhotep, «ein großer Kreis des Gesetzes, 

in dem dein Schicksal sich in der Welt der Zeit und des Raumes 

offenbart, schließt sich heute. Dieser Kreis - deine irdische Laufbahn - 

war in dem Augenblick bestimmt, als du das erstemal aus der 

göttlichen Einheit gefallen bist: gleich einem Bumerang, der im 

Augenblick des Wegschleuderns schon die Kräfte in sich trägt, die 

bestimmen, in welchem Kreise und wie weit er fliegen wird und wieviel 

Zeit er braucht, um wieder an seinen Ausgangspunkt zurück zu 

gelangen. 

Dein gegenwärtiger Charakter und dein Schicksal wurden von 

denselben Kräften aufgebaut, beide sind das Resultat der Ursachen und 

Wirkungen, der Aktionen und Reaktionen, der Taten und Erfahrungen 

in deinen unzähligen Leben, durch welche sich das Selbst seit Äonen 

geoffenbart hat und die sich schließlich in deiner heutigen 

Persönlichkeit kristallisiert haben. Wie der Charakter, so das Schicksal, 

folglich auch die Zukunft. Das Selbst strahlt seine schöpferischen Kräfte 

durch das Sieb des Charakters in die Verkörperung hinein, und aus 

diesen Energien werden durch bilderbauende Kräfte in der Tiefe der 

Seele Traumbilder geschaffen, die sich nach außen, in die materielle 



Einweihung  ( 444 ) 

Welt projizieren und dort als ‚Person' und als ‚Schicksal' manifestieren. 

Das Selbst strahlt in einen jungen Menschen dieselben schöpferischen 

Kräfte ein, und daß aus diesen Ausstrahlungen dennoch so 

verschiedene Traumbilder - so verschiedene Personen und Schicksale - 

entstehen, ist die Folge der verschiedenen Einwirkungen denen die 

Menschen, seit dem Fall aus der paradiesischen Einheit, ausgesetzt 

sind, die sie in unzähligen Beziehungen beeinflußt und entwickelt 

haben. 

Ob aus den Zukunftsprojektionen des Selbst, die sich noch nicht 

verwirklicht haben, aber in der Tiefe der Seele - im Unterbewußtsein - 

auf ihre Verwirklichung warten, auf der materiellen Ebene 

‚Wirklichkeiten' werden oder ob sie nur ‚Traumbilder' bleiben, hängt 

davon ab, mit welcher Ebene der Mensch sein Bewußtsein identifiziert. 

Der ‚Traum' ist auch eine ‚Wirklichkeit', nur in der stofflosen, 

bilderbauenden Energie-Welt, und was hier auf der Erde geschieht, was 

man ‚Wirklichkeit' nennt, ist auch nur ein ‚Traum', eine Projektion des 

Selbst, nur daß sie eine niedrigere, bis in die materielle Ebene 

wirkende, in die Atmosphäre der Erde hineingeträumte Projektion ist. 

Schicksal ist also eine verkörperte Zukunftsprojektion, ein 

materialisierter Traum. 

Solange der Mensch den Willen seines Selbst - den Willen Gottes - 

herrschen läßt, geschieht auf der materiellen Ebene, in der 

sogenannten ‚Wirklichkeit', das, was er selbst bewußt will. Folglich 

beherrscht er auch sein Schicksal. Denn das Selbst des Menschen hat 

die Macht, jene Träume, die im Unbewußten auf ihre Verwirklichung 

warten, wieder aufzulösen und in geistige Energie umzuwandeln. Im 

Augenblick aber, wo der Mensch sich mit fremden, nicht aus seinem 

Selbst, sondern aus seiner niedrigen Natur, aus seinem Körper, 

stammenden Kräften identifiziert und diese als seinen eigenen Willen 

anerkennt, geschieht nicht mehr das, was er selbst, sondern was sein 

Körper will - wenn er auch noch so fest glaubt, daß das sein ‚eigener' 



Einweihung  ( 445 ) 

Wille sei. So fällt das Steuerrad seines Schicksals aus der Hand, und er 

ist den blinden Schicksalskräften vollkommen ausgeliefert. In diesem 

Falle werden aus seinen Projektionen, aus seinen ‚Traumbildern', die 

latent in seinem Unterbewußtsein sind, unvermeidlich und unbedingt 

eintreffende ‚wirkliche' Geschehnisse auf der irdischen Ebene. 

In der Einweihung, bevor du aus deinem körperlichen Bewußtsein in 

das göttliche All-Selbst-Bewußtsein wieder erwachst, werden die 

Energien, die du, deinem Charakter gemäß, seit Äonen mit deinen 

Taten und ihren Reaktionen geschaffen hast und die jetzt in deinem 

Unterbewußtsein wie Keime fertiger Geschehnisse auf die Zeit ihrer 

Verwirklichung warten, in deinem Bewußtsein als Träume erscheinen. 

Vernichten kannst du sie nicht, da sie aus den schöpferischen Kräften 

stammen. Du kannst aber verhindern, daß diese Energien in die Ebene 

der materiellen Welt hinuntersteigen und sich verwirklichen, wenn du 

mit deinem Bewußtsein in die Tiefe deiner Seele, wo diese Kräfte in 

latentem Zustand lauern, hinuntersteigst, sie in deinem Bewußtsein 

zum Leben erweckst und diese Träume für dich als vollkommene 

Wirklichkeiten erlebst. ‚Erleben' bedeutet die einmal ausgesandten 

Kräfte in das Bewußtsein zurückziehen und sie als 

Bewußtseinszustände ausleben. Dadurch löst sich die innere Spannung 

der Kräfte. Sie klingen aus, werden wirkungslos und vernichtet. Du 

wirst also in der Einweihung dein ganzes zukünftiges Schicksal als eine 

Reihe verschiedener Bewußtseinszustände - als Traumbilder - zeit- und 

raumlos erleben. Dann bist du von deiner ‚Person', folglich auch von 

deinem persönlichen Schicksal, frei geworden. Den Körper wirst du 

weiter als vollkommen unpersönliches Werkzeug Gottes gebrauchen. 

Denn jeder Eingeweihte hat die Aufgabe, weiter auf der Erde zu bleiben 

und mitzuwirken, um den übrigen ‚Projektionen' - Personen - aus den 

Fesseln der Materie, aus den Fesseln des Körpers, folglich auch aus den 

Krallen des blinden Schicksals, in den geistig-göttlichen Einheitszustand 

zurückzuhelfen, damit alles, was in die Spaltung, folglich in die Materie, 



Einweihung  ( 446 ) 

gefallen und verkörpert worden ist, wieder in den verlorenen Garten 

Eden, in die göttliche Einheit, zurückfinde, heimkehre. 

Wenn aber ein Eingeweihter in der umgekehrten Richtung wirkt, das 

heißt, wenn er mit seinen hohen geistigen Energien sich persönlich 

Wirklichkeiten schafft, indem er aus seinem persönlichen Bewußtsein 

mit den höchsten schöpferischen, alles durchschlagenden Kräften 

arbeitet und diese in den Körper lenkt, so fällt er tiefer als ein Mensch, 

der aus seinem aus der paradiesischen Einheit gefallenen 

Bewußtseinsgrad dasselbe tut. Der Alltagsmensch lenkt nur die aus 

seinem materiellen Wesen stammenden Kräfte in die Materie. Er erlebt 

körperliche Kräfte in seinem Körper, und für ihn bedeutet das keinen 

Fall. Woher seine Kräfte stammen, dort offenbart er sie: materielle 

Kräfte bleiben auf der materiellen Ebene. 

Der Eingeweihte aber arbeitet nicht mehr mit körperlichen Kräften, und 

wenn er seine hohen, geistigen Energien in den Körper lenkt, bedeutet 

das für ihn einen neuen, tiefen Fall. Je höher die Energien sind, desto 

tiefer fällt er. 

Du mußt also, wenn du die Einweihung bekommen willst, damit 

rechnen, daß du das, was ein gewöhnlicher Mensch ohne schwere 

Folgen - ohne ‚Strafe' - tun kann, als Eingeweihte nicht mehr tun 

darfst, weil du von nun an göttliche und nicht menschliche Kräfte 

ausstrahlst und in Bewegung setzest. Wenn du diese Kräfte in deinen 

Körper lenkst, brennst du deine Nervenzentren aus und stürzest wie 

ein fallender Komet in tiefste Tiefe. 

Die Vorbereitungsübungen haben dich so weit entwickelt, daß du die 

Wahrheiten verstehst. So kannst du mir mit vollem Bewußtsein 

antworten: Hast du den Mut diese Gesetze, die Gefahr und die große 

Verantwortung auf dich zu nehmen; willst du die Einweihung 



Einweihung  ( 447 ) 

bekommen, oder willst lieber zurücktreten und dein irdisches Leben 

nach den Gesetzen des menschlichen Seins weiterführen?» 

Ich bleibe eine Weile stumm. Dann antworte ich ernst und 

entschlossen: «Vater meiner Seele, während der Jahre der 

Vorbereitungen hatte ich genug Zeit zu entscheiden, ob ich den Tempel 

oder das weltliche Leben wählen will. Und während dieser letzten drei 

Tage konzentrierte ich mich noch einmal nur auf diese Frage. Ich sehne 

mich nur nach dem göttlichen Urzustand. Ich bin vollkommen 

entschlossen. Ich bitte Dich um die Einweihung!» 

«Es sei», sagt Ptahhotep, «Gott mit dir! Jetzt folge mir.» 

Er führt mich in einen anderen Flügel des Tempels, wo die Neophyten 

wohnen. Er übergibt mich dort einem jungen Priester, einem 

Vorgesetzten im Internat, den ich vom Sehen kenne und der jetzt auf 

uns wartet. Ptahhotep wendet sich mir zu: 

«Du wirst jetzt deinen Körper und deine Seele auf die Einweihung 

vorbereiten, und an dem Tag, an dem der Mond voll wird, meldest du 

dich zur Zeit des Sonnenunterganges bei mir.» 

Wir verbeugen uns beide, und Er geht. 

Der Priester führt mich in die Zelle, wo ich die folgenden Tage allein, 

mich nur meinen Übungen widmend, verbringe. Meine Übungen 

bestehen darin, die Reinheit meiner Gedanken, meiner Seele, aber 

auch meines Blutes und meines Körpers auf einen möglichst hohen 

Grad zu steigern. Schon während der Jahre, da ich die 

Neophytenschule besuchte, mußte ich strenge Diät halten, damit die 

Zellen meines Körpers allmählich ausgetauscht, chemisch umgewandelt 

würden und die Widerstandskraft, die höchsten Schwingungen zu 

ertragen, sich entwickle. Denn jede chemische Änderung in der Materie 

ändert auch deren Widerstand gegenüber den hineingeleiteten Kräften. 



Einweihung  ( 448 ) 

In diesen Tagen wird dieser Prozeß vollendet. Ich darf nur gewisse 

Kräuter und Wurzeln zu mir nehmen, die ich tüchtig kauen muß; ich 

darf nur den herausgepreßten Saft schlucken. Diese Kräuter und 

Wurzeln sind so ausgewählt, daß manche auf die Ausscheidungsorgane, 

manche auf das Herz und auf die Nerven kräftigend einwirken, so daß 

dieses Verfahren den Organismus nicht schwächt. Das Resultat ist, daß 

ich mich schon nach einigen Tagen unglaublich leicht, wie körperlos 

fühle, meine geistige Konzentrationsfähigkeit steigert sich dagegen in 

solchem Maße, daß ich in meinem Leben noch nie so kristallklar und 

ungestört denken und die geistigen Wahrheiten sehen konnte wie jetzt. 

Mit einfachem Fasten, ohne die kräftigenden Kräuter, kann man auch 

einen hohen Grad der Konzentrationsfähigkeit erreichen, das kann aber 

den Nerven sehr schaden, weil sie durch das Fasten zwar 

hypersensitiv, aber gleichzeitig sehr geschwächt werden. Mit Hilfe 

dieser Kräuter werden alle Nachteile des Fastens beseitigt. 

Die Tage vergehen, es wird Vollmond. Tief in mich gekehrt gehe ich 

hinüber zu Ptahhotep. Ich trete im Augenblick ein, da die Sonne am 

Horizont verschwindet. 

«Folge mir», sagt Ptahhotep und geht voraus. 

Er führt mich im Tempel bis zum Opfertisch, wir umgehen ihn bis zur 

Wand. Die riesigen Felsenblöcke sind haargenau aufeinandergepaßt - 

ich weiß jetzt schon wieso. Ptahhotep tritt zu dem mittleren Steinblock, 

der sich auf einmal dreht und eine Öffnung in der Wand freiläßt. Eine 

breite, hinunterführende Steintreppe wird sichtbar. 

Wir steigen eine Weile abwärts, dann hört die Treppe auf, und wir 

folgen einem langen Gang. Meinem Orientierungssinne und dem 

Gefühle meiner Lungen nach befinden wir uns unter der Erde. Es ist 

auffallend, daß es hier dennoch keinen Schimmel und keinen Geruch 

gibt, sondern daß die Luft im Gegenteil mit erquickendem Ozonduft 



Einweihung  ( 449 ) 

erfüllt ist. Dieser unterirdische Gang endet bei einer anderen, 

hinaufführenden Treppe, die wir ersteigen. Dann führt mich Ptahhotep 

noch durch weitere Gänge, die einmal breit, einmal schmal sind, wir 

durchqueren kleinere und größere Räume, die unverständliche 

Einrichtungen bergen und steigen dann weiter. Endlich gelangen wir in 

einen großen Raum. 

Alle diese Gänge und auch dieser Raum sind hell, wie von Tageslicht 

beleuchtet, aber ich sehe nirgends die Quelle dieses Lichtes. Es scheint, 

als ob die Felsen selber dieses Licht ausstrahlen würden. Die 

Einrichtung des Raumes ist so geheimnisvoll, daß sie meine volle 

Aufmerksamkeit fesselt. Der Raum ist strahlend hell. Da steht ein 

großes, prismaförmiges, sonderbares Etwas, das auf mich den Eindruck 

macht, als ob es nicht aus fester Materie, sondern aus Licht, aus 

irgendeinem konzentrierten, verdichteten und begrenzten Licht, 

bestünde. Diese Lichtmasse strahlt zudem auch ungewöhnliches Licht 

aus, und deshalb ist es in diesem Raume so hell. 

Ich habe einmal bei einem Töpfer Gelegenheit gehabt, durch das 

Kontrolloch in seinen Brennofen hineinzuschauen. Dort sah ich mehrere 

Töpfe hintereinander stehen, von der großen Hitze weißglühend, 

vollkommen durchsichtig. Man konnte sie alle hintereinander sehen. Sie 

strahlten auch Licht aus. Genau so ist es mit diesem mächtigen 

ziegelsteinförmigen Lichtprisma, das auch ungewöhnliches Licht 

ausstrahlt. Ja, Licht - aber keine Hitze! 

Es sind aber noch andere unverständliche Dinge in diesem Raum, die 

aus einer sonderbaren Materie bestehen und so merkwürdige Formen 

haben, daß ich mir überhaupt nicht vorstellen kann, wozu diese Dinge 

dienen könnten. Die Zeit ist aber nicht da, diese Einrichtungen zu 

betrachten, denn wie meine Einweihung erfolgen wird und was ich 

erleben werde, nimmt mich ganz gefangen. 



Einweihung  ( 450 ) 

Ptahhotep führt mich zu einem in der entferntesten Ecke des Raumes 

stehenden sargförmigen leeren Steinblock, den ich bisher nicht 

bemerkt hatte, und sagt: «Bisher hast du immer nur davon gehört, 

was die Einweihung ist, du weißt aber nicht, wie die Einweihung erfolgt. 

Während der Einweihung wird in den Körper des Einzuweihenden eine 

höhere Frequenz geleitet, als seinem Bewußtseinsgrade entspricht, 

wodurch er auch in diesem höheren Grad bewußt wird! 

Nur einen durch strenge Schulung vorbereiteten Menschen kann man 

auf solche Weise in eine höhere Kraft, also in einen höheren 

Bewußtseinsgrad, ohne Schaden einweihen. Nur er ist fähig, mit Hilfe 

von Verstand und Einsicht seinen Körper mit stählerner Willenskraft zu 

beherrschen und seine Nerven auf höhere Schwingungen einzustellen. 

Wie du schon weißt, kann das Tier seine Lebensweise und 

Lebenseinrichtungen nicht ändern, also kann es höhere Frequenzen als 

die seinigen nicht ertragen. So würde ein Affe zum Beispiel, wenn man 

in ihn einen dem Menschengrad entsprechenden Kraftstrom leiten 

würde, in einigen Augenblicken unter entsetzlichen Nervenkrämpfen an 

einem ‚Schlag' sterben. 

Der Mensch aber kann sich bis zu einer Oktave auf andersartige 

Schwingungen umstellen und diese, ohne zu sterben, ertragen. So 

könnte also ein Durchschnittsmensch, wenn er seinen Körper genügend 

vorbereitet hätte, den Kraftstrom eines Genies, also des fünften 

Grades, ohne Schaden ertragen, er würde sich sogar wie in 

himmlischer Seligkeit fühlen. Denn jede höhere Schwingung, solange 

sie erträglich, erweckt ein begeisterndes Glücksgefühl. Dann aber wird 

die Schwingung zur Qual, weil die Nerven die übermäßige Spannung 

nicht mehr aushalten. Niedrigere Schwingungen als die eigenen rufen 

Niedergeschlagenheit, Angst und Verzweiflung hervor. Wenn der 

Durchschnittsmensch den Zustand der Einweihung in den fünften Grad 



Einweihung  ( 451 ) 

später, aus Sehnsucht nach der erlebten Glückseligkeit, aus eigener 

Kraft, durch Ausdauer und Übung, öfter erreichen könnte, dann würden 

seine Nerven und seine Körperzellen allmählich so abgehärtet und 

verwandelt, daß er sich um eine Stufe heben und tatsächlich ein Genie 

werden könnte. Er würde in einer fortdauernden Intuition weiterleben. 

Das Glücksgefühl, das mit einem gesteigerten Zustand verbunden ist, 

kennt jeder Mensch, der intuitiv begabt ist. Dasselbe Glück der 

gesteigerten Nervenspannung sucht auch jeder Mensch, der Wein trinkt 

oder zu anderen Reizmitteln greift. Der Rückschlag wirft ihn aber tiefer 

zurück, als er vorher war. 

Die große Einweihung besteht darin, alle den sieben 

Bewußtseinsgraden entsprechenden Kraftströme, angefangen beim 

niedrigsten, dann steigernd nacheinander bis zum allerhöchsten, 

göttlich-schöpferischen, in den Körper zu leiten. Der Kandidat wird in 

alle Kräfte eingeweiht: er wird auf allen Stufen bewußt. Wenn der 

Kandidat dies lebend übersteht, zeigt sich damit, daß sein Bewußtsein 

und folglich die Widerstandskraft seines Körpers schon vorher die 

sechste Stufe erreicht haben. Für niedrigerstehende Lebewesen würde 

der Akt unbedingt den Tod bedeuten. 

In der Einweihung erreicht also der Kandidat mit Hilfe des Kraftstromes 

den siebenten, göttlichen Grad, den er aus eigener Kraft nie hätte 

erreichen können. Denn die Einweihung in den göttlich-schöpferischen 

Grad kann kein Mensch aus eigener Anstrengung erreichen. Hier ist der 

große Wendepunkt aus der noch immer negativen - nehmenden - 

Einstellung in die positive - gebende -‚ wofür jeder Strebende äußerer 

Hilfe bedarf. Manche können sich so weit entwickeln, daß sie aus 

eigener Anstrengung vollkommen vorbereitet dastehen, in den 

siebenten Grad eingeweiht zu werden. In diesem Falle genügt ein 

Handauflegen, sie in das göttliche All-Selbst-Bewußtsein einzuweihen. 

Diese Eingeweihten werden nie mehr aus dem Gottesbewußtsein fallen, 



Einweihung  ( 452 ) 

da sie den Kreis des totalen Bewußtwerdens mit allen notwendigen 

Erfahrungen durchschritten haben und ihnen nur noch das Schließen 

des Kreises - die Vereinigung der zwei schon vollkommen bewußt-

gewordenen Ergänzungshälften - bevorsteht. Nur diese letzte Hilfe 

müssen sie noch von außen bekommen, aber von dann an leben sie in 

einem fortdauernden Gottesbewußtsein. 

In der großen Einweihung in unserem Tempel besteht aber die 

Möglichkeit, daß Kandidaten, die sich noch nicht bis zum siebenten 

Grad entwickelt haben, die Einweihung in den siebenten, göttlichen 

Grad dennoch bekommen, wenn sie wenigstens auf dem sechsten Grad 

schon bewußt geworden sind und ihren Körper genügend vorbereitet 

haben. Mit dieser äußeren Hilfe der Einweihung wird ihnen der Weg 

zum wahren Selbst geöffnet, und das Bewußtsein schaltet sich während 

der Einweihung in den göttlichen Kraftstrom ein. Diese Eingeweihten 

können den göttlichen Selbstbewußtseinszustand nach der Einweihung 

nicht fortdauernd behalten. Sie fallen in ihren vorherigen Zustand 

zurück. Sie erinnern sich aber der Seligkeit, die sie in der Einweihung 

erlebt haben, und da der Weg zu Gott ihnen geöffnet wurde, besteht 

für sie die Möglichkeit, den siebenten Entwicklungsgrad durch eigene 

Anstrengung rascher und leichter zu erlangen als auf dem langen Wege 

der irdischen Erfahrungen und des Bewußtwerdens. Die Einweihung im 

Tempel vermag also viel mehr Menschen in die Seligkeit der 

Vereinigung mit dem göttlichen Selbst zurückzuführen als ohne diese 

Hilfe. 

Dagegen besteht die Gefahr, daß ein auf diese Weise eingeweihter 

Mensch in der Zeit nach der Einweihung, bevor er aus eigener 

Anstrengung ein Gottmensch geworden ist, den irdischen 

Versuchungen nicht widerstehen kann und dann noch tiefer fällt als bei 

seinem allerersten Fall. Ohne Einweihung besteht diese Gefahr nicht. 

Wenn er seine Lebenslaufbahn, ohne Einweihung, auf dem langen 

Wege der Sterblichen bis zum Ende, bis zum großen Ziel, bis zur 



Einweihung  ( 453 ) 

Heimkehr in den Garten Eden vollendet, bleibt in ihm nichts 

Unerfahrenes, nichts Unbekanntes. Er erlangt die göttliche Stufe, 

nachdem er auf allen Stufen Erfahrungen gesammelt und seine Person 

dementsprechend allmählich vernichtet hat. Bis aber ein Lebewesen so 

weit gelangt, dauert es eine ganze Schöpfungsperiode. 

Es ist aber Gottes Wille, daß die große Einweihung im Tempel der 

Menschheit trotz dieser Gefahr noch eine Weile offenstehe. Unzählige 

wurden schon und werden noch auf diese Weise erlöst und zu Gott 

zurückgeführt. Und die wenigen, die nach der Einweihung wieder fallen, 

werden sich in späteren Zeiten, da die Menschheit sich selbst 

überlassen bleibt, wieder verkörpern. Sie werden sich an die großen 

Wahrheiten, die sie in der Einweihung erlebt haben, erinnern und sie in 

Wort, Schrift und Taten ihren Mitmenschen verkünden. Das Geheimnis 

der großen Einweihung wird noch eine Zeitlang im Tempel gehütet. 

Aber wenn auf Erden immer mehr irdisch eingestellte Menschen die 

Macht übernehmen, schließen wir die Einweihungspyramide mit 

Felsblöcken von innen und werden im Einweihungsraum alles 

dematerialisieren. Das Geheimnis der göttlich-schöpferischen Energie 

wird in keine uneingeweihten Hände fallen. Die Menschen, die nach 

Jahrtausenden in die Pyramiden eindringen, werden in den von innen 

verschlossenen Räumen nichts - gar nichts -‚ nicht einmal menschliche 

Skelette finden. 

Heute gibt es noch viele Wesen auf Erden, die den Bedingungen der 

großen Einweihung entsprechen. Unsere Pflicht ist es, die Einweihung 

allen Kandidaten, die ihren Wunsch nach Einweihung, trotz unserer 

Warnung, dreimal wiederholen, auch zu erteilen. 

In der Einweihung wird der Kandidat auf jeder Stufe der Schöpfung 

bewußt. Alle unbewußten Teile seiner Seele werden bewußt, er hat kein 

‚Unterbewußtsein', aber auch kein ‚Oberbewußtsein' mehr. Das 

Bewußtsein des Eingeweihten wird während der Einweihung ein ganzes, 



Einweihung  ( 454 ) 

ein totales, ein Allbewußtsein. Der Kreis, der mit dem Bewußtwerden in 

der Materie - im Körper - mit dem Augenblick des Fallens aus der 

Einheit angefangen hat, schließt sich. Der Kandidat vereinigt sich 

bewußt mit der eigenen Ergänzungshälfte, die bisher als unbewußter 

Teil der Seele, wie ein negatives Ebenbild - wie ein fremdes Wesen -‚ 

da war und durch ihre Anziehungskraft, die sich im Körper als 

Triebkraft offenbart, ständig Sehnsucht und Unruhe hervorrief. Das 

Bewußtsein kehrt in die Einheit zurück, es gibt keine Ergänzungshälfte 

mehr, denn auch diese ist bewußtgemacht. Diese Wiedervereinigung 

nennen wir ‚mystische Hochzeit'. 

‚Hochzeit' bedeutet immer die Vereinigung des Positiven und 

Negativen. Aber auf Erden bedeutet ‚Hochzeit' nur den vergeblichen 

Versuch, die Einheit mit einem anderen Wesen im Körper zu erreichen. 

Die geistig-mystische Hochzeit spielt sich aber im Bewußtsein ab und 

bringt vollkommene, nie aufhörende Erfüllung, denn die Vereinigung 

mit der eigenen Ergänzungshälfte bedeutet auch die Vereinigung mit 

Gott. Der Kreis ist wieder geschlossen! 

Der menschliche Körper ist so eingerichtet, daß er für jede 

Schwingungsoktave ein spezielles Nervenzentrum enthält. Diese 

Nervenzentren sind einerseits Verteiler, welche die von höheren 

Zentren aufgenommenen Schwingungen über das Nervennetz 

aussenden. Sie wirken andererseits aber auch als Transformatoren, 

indem sie die Schwingungen umgewandelt an das nächsttiefere 

Nervenzentrum abgeben. 

Beim Durchschnittsmenschen arbeiten die Transformatoren in den 

Nervenzentren getrennt vom Bewußtsein. Darum kann er sie auch nicht 

beherrschen. Die Naturgesetze beherrschen ihn, ohne daß er weiß, was 

in seinem Körper und in seiner Seele - in seinem Unbewußten - 

vorgeht. 



Einweihung  ( 455 ) 

In der Einweihung muß der Kandidat, im einfließenden hohen 

Kraftstrom, alle sieben Hauptnervenzentren und die ihnen 

entsprechenden Kräfte bewußt erleben. Er steigt mit seinem 

Bewußtsein zuerst in die tiefste Sphäre der Schöpfung hinunter. Er 

muß die dort herrschenden Kräfte erleben und ihrer Herr werden. Dies 

ist die erste Prüfung. Wenn er sie bestanden hat, steigt er um einen 

Grad höher in die zweite Schwingungsoktave auf und muß diese 

erkennen, erleben, um auch darüber herrschen zu können. Dies ist die 

zweite Prüfung. Dann steigt er in die dritte, vierte, fünfte, sechste und 

schließlich in die siebente Schwingungsoktave auf, und wenn er alle 

diese Prüfungen bestanden hat und in allen Sphären bewußt Herr 

bleiben konnte, dann ist er zum Eingeweihten geworden. 

Bewußtsein ist Licht, Unbewußtsein ist Finsternis. Wenn es auf der Erde 

hell ist, nennen wir dies Tag. Jeder Bewußtseinszustand ist also ein 

‚Tag' Gottes, denn in jedem Bewußtsein, von der niedrigsten Stufe der 

Materie bis zum höchsten Selbst-Bewußtsein des Gottmenschen, 

erkennt Gott sich selbst auf den verschiedenen Stufen. An allen ‚Tagen' 

- auf all Bewußtseinsebenen - wirkt Aktivität, Unruhe, Bewegung, nur 

am siebten ‚Tag' Gottes ist keine Bewegung, keine Aktivität, kein 

Schaffen! Am siebenten Tag hört die Schöpfung auf, weil dann 

vollkommene Einheit und vollkommenes Gleichgewicht herrscht. Da 

ruht Gott in sich! 

Wenn der Eingeweihte es nach seiner Einweihung erreicht, daß er 

während seiner Meditation im ewigen Sein wieder bewußt wird und 

diesen göttlichen Zustand erlebt, also sich von seinem sechsten Grad 

auf den siebenten, göttlichen Grad aus eigener Kraft erhebt, bis er mit 

der Zeit sich in diesem Bewußtseinsgrad endgültig verfestigt, so daß 

der göttlich-schöpferische Grad sein Alltag wird, dann wird er ein 

Gottmensch. Denn nur derjenige, der in seinem Bewußtsein die Ruhe, 

der Friede selbst ist und alles, was er denkt, fühlt und tut, aus diesem 

göttlichen Zustand heraus tut, der unter allen Umständen Gottes Willen 



Einweihung  ( 456 ) 

offenbart und herrschen läßt, der nur positiv-gebende Kräfte göttlicher 

Liebe ausstrahlt, nur der ist wirklich ein Gottessohn: ein Gottmensch! 

Ptah-Hotep! 

Der Gottmensch offenbart und beherrscht alle sieben Stufen der 

Schöpfung bewußt. Aber sein Bewußtsein identifiziert sich nur mit der 

siebenten, mit der göttlichen Ebene, nicht aber mit den niedrigeren. Er 

kennt sie, regiert sie, benützt sie - aber er ißt von diesen Früchten des 

Baumes der Erkenntnis des Guten und Bösen nicht! Er bleibt bewußt in 

Gott, im paradiesischen Zustand. Er vereinigt in sich alle sieben Stufen 

in göttlicher Einheit: er ist  

Materie: hat einen Körper, er ist 

Pflanze: belebt, nährt und pflegt seinen Körper wie ein gutes 

Werkzeug; er ist 

Tier: er hat Instinkte und Gefühle; er ist 

Mensch: er hat Verstand und logisches Denken; er ist 

Genie: er hat Intuition und wirkt aus der Ebene der Ursachen; er ist 

Prophet: er steht über Zeit und Raum, sieht folglich die Zukunft und 

Vergangenheit, liebt das ganze Universum mit selbstloser, 

allumfassender Liebe und hilft allen Lebewesen, aus den Fesseln der 

Welt erlöst zu werden; und er ist 

Gottmensch: er ist allwissend und allmächtig, er ist, was er ist, das 

ewige Sein, das Leben selbst, Gott! 

Die Eingeweihten sind also nicht alle vom selben Grade, denn die 

meisten erlangen den siebenten Grad erst durch die weitere 

Entwicklung. Deshalb gibt es auch in der Priesterschaft verschiedene 

Grade. Die Pflichten eines Hohepriesters kann nur derjenige erfüllen, 

der den siebenten Grad des Gottmenschen aus seiner eigenen Kraft 

erreicht hat und die höchste schöpferische Kraft nicht mehr erwartet 

und annimmt - wie der Kandidat sie in der Einweihung noch immer 

erwartet und bekommt, sondern sie selbst ausstrahlt und gibt. 



Einweihung  ( 457 ) 

Denn sechs von den sieben Bewußtseinsgraden empfangen ihre 

schöpferischen Schwingungen, die Lebenskraft, von dem siebenten, 

von Gott. Sogar der Eingeweihte, der nur während seiner Einweihung 

den siebenten, den göttlichen Grad bewußt erreichen konnte, erwartet 

und empfängt die schöpferische Lebenskraft noch immer von der 

siebenten Ebene, von Gott. Nur Gott, nur die mit Gott identisch 

gewordenen Gottmenschen, sind in ihren Ausstrahlungen nur gebend. 

Die Materie dagegen, als negatives Spiegelbild Gottes, ist nur 

nehmend. Die Wesen der übrigen Grade wirken teilweise von oben 

nehmend, teilweise nach unten gebend. 

Die Pflanze wirkt auf die Materie belebend, aber von den höheren 

Stufen empfängt sie fünffach. Das Tier strahlt zweimal gebend aus, 

dreimal nimmt es auf. Der Mensch wirkt dreimal nehmend und dreimal 

gebend, da sein Bewußtsein in der Mitte steht. Das Genie, da es auf 

der fünften Ebene, auf der Ebene der Ursachen, bewußt ist, gibt seine 

schöpferischen Kräfte über vier Stufen nach unten weiter und erhält 

Kräfte nur noch von den zwei höchsten Ebenen. Der Prophet - der 

Eingeweihte - überträgt seine segnenden Schwingungen auf die 

Erscheinungen der fünf niedrigeren Bewußtseinsstufen und bekommt 

seine Kraft von der göttlichen Ebene. Er befindet sich mit Gott noch 

immer in einem dualistischen Verhältnis. Nur der Mensch, der das 

vollkommene Allbewußtsein aus eigener Kraft erlangt hat, wirkt in 

jeder Richtung und auf das ganze All ausschließlich positiv, 

lebenspendend und schenkend. Er lebt in Gott, im monistischen Selbst-

Bewußtsein. 

Du hast bereits gelernt, daß  

Geben - die Ausstrahlung - das Gesetz Gottes, des Geistes ist, und  

Nehmen - die Zusammenziehung - das Gesetz der Materie. 



Einweihung  ( 458 ) 

Jede Frequenz wirkt nach unten durchdringend, durchschlagend, nach 

oben ist sie aber wirkungslos. Einem höherstehenden Menschen kann 

ein auf niedriger Entwicklungsstufe stehender, wie die Menschen es 

nennen: ein ‚böser' Mensch, nur auf der materiellen Ebene, nur durch 

Taten, schaden, nie aber durch Ausstrahlungen, da seine Kräfte nach 

oben wirkungslos sind. Nach unten, also auf die Ebenen, die niedriger 

stehen als sein Bewußtseinsgrad, kann auch seine Ausstrahlung 

schaden, besonders sein ‚böser Blick'. Ein Eingeweihter dagegen kann 

seine hohe magische Kraft jedem Lebewesen ohne Ausnahme 

weitergeben und übertragen. 

Während der Einweihung wird die göttlich-schöpferische Kraft dein 

Rückgrat, eins nach dem andern deiner sieben Hauptnervenzentren, 

durchströmen, und du wirst diese Kraft auf jeder Stufe, in der 

entsprechenden transformierten Form, als Bewußtseinszustand, 

erleben. Präge dir aber tief ein, was ich dir sage: Wenn du in einer 

Schwingungsoktave bewußt wirst, so bist du in diese Frequenz 

eingeschaltet, und ihre Sphäre bedeutet für dich daher vollkommene 

‚Wirklichkeit'. Wenn du die Prüfung in einem Grade bestanden hast, 

erwachst du in der nächsten Sphäre und erkennst, daß auf der tieferen 

Stufe du nur Träume hattest. Wenn du aber die Prüfung nicht bestehst, 

das heißt, wenn du dich mit den Geschehnissen identifizierst und über 

sie nicht Herr bleiben kannst, dann bleiben dir alle diese Traumbilder 

Wirklichkeit, und du mußt sie in der Welt der Zeit und des Raumes als 

wirkliche Geschehnisse bis zum Ende erleben. Das würde aber heißen, 

daß dein Körper hier in diesem Sarg stirbt und du deine eigenen 

Traumbilder in unzähligen Wiederverkörperungen, auf dem langen Weg 

der Sterblichen, während vieler Jahrtausende dich allmählich von dieser 

niederen Stufe, auf welche du gefallen bist, auf höhere Stufen hinauf 

kämpfend, hinauf ringend – weiter träumst. 

Denn der Unterschied zwischen Traum und Wirklichkeit ist nur der, daß 

aus der Wirklichkeit ein Traum wird, wenn du in einem höheren 



Einweihung  ( 459 ) 

Bewußtseinszustand erwachst und erkennst, daß es keine Wirklichkeit 

war, sondern eine Projektion des Selbst, also ein Traum. Wirklichkeit ist 

jeder Traum, wenn du daran glaubst, daß er Wirklichkeit ist. Die eine 

und einzige Wirklichkeit, die einzige objektive Realität ist das Selbst: 

Gott! 

Wenn du alle Prüfungen bestehst, erlebst du alle Leben, die du als 

Gefallene auf der Erde erleben müßtest, zeit- und raumlos, als Träume, 

und erwachst immer wieder im nächsten Grad. Schließlich erwachst du 

auf der siebenten Stufe des Bewußtseins: im All-Bewußtsein des 

Selbst. In diesem göttlichen Zustand wirst du mit der letzten und 

einzigen Wirklichkeit, mit dir selbst, mit Gott, eins werden. Das ist kein 

Erwachen mehr, sondern Auferstehung! 

Dann bist du von deiner ‚Person' - die auch nur eine Projektion ist - und 

von deinem persönlichen Schicksal frei geworden. Du bist erlöst. 

Nachher wirst du die Pflichten einer Priesterin im Tempel erfüllen. Und 

wenn du als Priesterin durch weiteres Üben dich aus eigener Kraft auf 

die siebente Stufe hebst und als fortdauernden Bewußtseinszustand 

wahren kannst, so wirst du ein Gottmensch. Dann bist du würdig, im 

Tempel Hohepriesterin zu werden.» 

«Vater meiner Seele», frage ich jetzt, «du hast gesagt, daß die 

Möglichkeit, aus dem höheren Bewußtsein zu fallen, auch dann noch 

besteht, wenn jemand die Einweihung schon bekommen hat. Du hast 

auch gesagt, daß ein Eingeweihter, wenn er sich dadurch mit seinem 

Körper identifiziert, daß er seine hohen Energien in den Körper lenkt, 

tiefer fällt als ein Mensch, der in der körperlichen Wirklichkeit lebt. 

Ferner hast du gelehrt, daß der Kandidat während der Einweihung sein 

ganzes zukünftiges Schicksal erlebt, wie es vom Augenblick seines 

ersten Falls bis zur Heimkehr in die göttliche Einheit schon bestimmt 

war. Wie ist es dann möglich, daß ein Eingeweihter, der alle 



Einweihung  ( 460 ) 

Geschehnisse, alle Versuchungen seines Schicksals zu Ende geträumt 

hat und während der Einweihung alle, also auch jene Prüfungen, die 

eventuell später seinen erneuten Fall verursachen, bestanden hat, 

nachher in der Außenwelt, in der dreidimensionalen Welt der Zeit und 

des Raumes, dennoch fallen kann? Wenn er sein ganzes Schicksal zu 

Ende geträumt hat, warum hat er nicht auch seinen Fall als zukünftiges 

Schicksal geträumt?» 

«Wenn ein Bumerang fortgeschleudert wird», antwortet Ptahhotep, «ist 

es im Augenblicke des Wegschleuderns schon bestimmt, wie er fliegen 

wird und wieviel Zeit er braucht, um diesen Weg zu durchlaufen. Er 

trägt also seine ganze Laufbahn als sein unveränderliches zukünftiges 

Schicksal in sich. Es könnte aber sein, daß ihn eine äußere Hilfe 

inmitten seiner Laufbahn auffängt und auf einem kürzeren Wege, in 

kürzerer Zeit zu seinem Ausgangspunkt und Ziel zurückbringt. Dann ist 

der Bumerang heimgekehrt. Aber da er Form und Gewicht behalten 

hat, trägt er immer noch die Möglichkeit in sich, wieder geschleudert zu 

werden und seine Bahn weiter zu durchlaufen, weil er sie durch seine 

eigene Form und sein Gewicht selber bestimmt. Ein Eingeweihter, der 

die Einweihung mit einer außer ihm stehenden Hilfe erlangt hat, ist 

diesem Bumerang ähnlich. Denn er hat sein ganzes zukünftiges 

Schicksal, bis zur Heimkehr in die göttliche Einheit, ans Ende geträumt, 

er hat aber diese Zustände nur in seinem Bewußtsein erlebt. Seine 

Person und seine persönlichen Umstände, die aus seinem Charakter 

und Schicksal stammen, bleiben noch immer in der materiellen Welt. Er 

hat mit der Einweihung sein jetziges Leben nicht beendet, so wie auch 

du nach der Einweihung noch immer die Tochter des Pharao und die 

Stellvertreterin der Königin bleibst. Und wenn ein Eingeweihter vor der 

Einweihung nicht alle notwendigen irdischen Erfahrungen gesammelt 

hat, wenn er nicht alle schöpferischen Kräfte in sich kennen und 

bewußt beherrschen gelernt hat, folglich teilweise noch unerfahren in 

den göttlichen Einheitszustand zurückgekehrt ist, dann ist er von 

persönlicher Zusammenstellung seiner Kräfte noch nicht vollkommen 



Einweihung  ( 461 ) 

befreit, seine Persönlichkeit ist noch nicht vollkommen vernichtet. 

Folglich trägt er während der Zwischenzeit, bis er den siebenten Grad 

aus eigener Kraft als fortdauernden Bewußtseinszustand erreicht, die 

Möglichkeit und Gefahr in sich, aus seinem hohen Bewußtseinszustand 

wieder zu fallen und ein ganz neues Schicksalsrad anzutreten. Da er 

aber in der göttlich-schöpferischen Kraft bewußt geworden ist, wenn 

auch mit äußerer Hilfe, schleudert ihn diese gewaltige Kraft aus, und 

dann muß er einen viel größeren Kreis durchlaufen als beim ersten Fall, 

wo er sich noch in der göttlichen Kraft nicht bewußt war. So sind zum 

Beispiel die Schwarzmagier, die das Heim der Söhne Gottes zerstört 

haben, in den untersten Kreis der Schöpfung gestürzt. Sie liegen jetzt 

auf der Erde als Berge, Felsen, Steine und müssen sich den 

äonenlangen Weg des Bewußtseins von der toten Materie durch das 

Pflanzensein, durch das Tiersein bis zum Menschentum wieder 

hochringen. Es waren solche unter ihnen, die nur bis in den 

Pflanzengrad oder Tiergrad und wieder andere, die nur in die 

verschiedensten Grade des Menschentums gefallen sind. Die Laufbahn 

einer Schöpfung in der materiellen Welt hat ihre bestimmte Zeit, aber 

einzelne Wesen können immer den Kreis in kürzerer Zeit durchlaufen 

und Jahrtausende, eventuell Jahrmillionen früher ihr Ziel erreichen. 

Aber nur dem Menschen ist das möglich. Denn nur dank einem 

bewußten Verstand kann man zeitlose Bewußtseinszustände erleben. 

Tiere oder Pflanzen sind dessen nicht fähig. Jetzt wirst du aber 

verstehen, warum die Tiere auch leiden müssen! Sie sind - wie alles auf 

der Erde - beschränkte Bewußtseinsoffenbarungen gefallener, einst 

hochstehender Geister. 

In der Einweihung werden alle negativen Kräfte, die beim Fall offenbar 

wurden, durch positive Kräfte ausgeglichen. Die ‚Schulden' sind dann 

bezahlt. Nach bestandener Einweihung beginnt für dich also ein 

schicksalsloser Zustand. Solange du Gottes Willen offenbarst, hast du 

keine Persönlichkeit, folglich auch kein eigenes Schicksal. Du bist vom 

Gesetze der Aktion-Reaktion frei. Wenn du dich aber in deinem 



Einweihung  ( 462 ) 

Bewußtsein mit deiner Person, mit deinem Körper identifizierst, schaffst 

du dir wieder ein neues Schicksalsrad, und dann beginnen auch für dich 

die unzähligen Wiederverkörperungen. 

Jetzt kennst du alle Folgen der Einweihung. Und ich frage dich ein 

letztes Mal: hast du den Mut, die Einweihung zu empfangen?» 

Ich antworte vollkommen selbstsicher: «Ja!» 

Da tritt eine würdige, hohe Gestalt in den Raum. Ich kenne ihn. Er ist 

ein Priester des höchsten Grades, auch ein Hohepriester, Ptahhoteps 

Vertreter. Er tritt zu uns. Dann winkt mir Ptahhotep, daß ich in den 

Sarg steigen und mich hinlegen soll. 

Ich tue, wie er mir befiehlt. 

Als ich im Sarg liege, wirft Ptahhotep einen letzten, unendliche Liebe 

ausstrahlenden Blick auf mich, dann heben die beiden Priester den 

Steindeckel, der neben dem Sarg lag, legen ihn über mich, und in 

vollkommener Finsternis liege ich in dem Felsensarge eingeschlossen. 



 

Die Einweihung 

 

Wie immer beobachte ich, was geschieht. 

Es geschieht nichts. 

Ich liege im Sarg und schaue in die Finsternis. 

Finsternis? Es ist eigentlich keine Finsternis, denn auch im tiefsten 

Dunkel sehe ich in der Mitte meines Sehfeldes immerzu ein grünlich 

phosphoreszierendes Licht und darum schwebende Lichtpunkte 

aufleuchten, die unaufhörlich erscheinen und verschwinden. Ich 

beobachte diese Lichtpunkte und versuche zu erraten, woher sie 

kommen und wohin sie gehen mögen. 

Plötzlich bemerke ich, daß die Lichtpunkte nicht mehr so nahe 

beieinander auftauchen, sondern daß in der Mitte, wo vorher das 

bläulich-grüne Licht phosphoreszierte, eine Stelle bleibt, der sich keine 

Lichtpunkte mehr nähern. Sie weichen dieser Stelle in einem sich 

immer vergrößernden Kreise aus, und so entsteht eine vollkommene 

Finsternis, eine vollkommene Lichtlosigkeit wie ein schwarzes Loch, 

durch welches ich ins Nichts hineinschaue ... 

Da bemerke ich, daß in dieser vollkommen toten Finsternis, in diesem 

Loch, zwei Punkte auftreten, die sich langsam nähern und mich wie 

Augen anstarren. Ich sehe die Augen nicht, sie haben weder Licht noch 

Farbe, und doch muß ich sie wahrnehmen, ich weiß, daß zwei Augen 

auf mich starren. Diese zwei Augen gehören zu keinem Körper. Es sind 



Einweihung  ( 464 ) 

Kraftzentren plötzlich gegenwärtiger Energieströme, die in dieser 

Finsternis unsichtbar wirken. Diese finsteren Energien greifen die 

Lichtpunkte an. Sie werden durch diese Kraft aufgesogen, vernichtet, 

eine Kontur entsteht, die um dieses leere, finstere, unsichtbare Kraft 

ausstrahlende Loch eine Grenze bildet. So nehmen allmählich meine 

entsetzten Augen ein Antlitz wahr, die Fratze eines Ungeheuers, eine 

Silhouette, die nur darum erkennbar ist, weil dort, wo sie sich befindet, 

eben nichts ist und so ein negatives Bild entsteht. 

Ich weiß, ich bin mir dessen bewußt, daß dies körperlose Ungeheuer 

das Böse selbst ist. Ich kenne es, ich sah sein schreckliches Antlitz 

schon manchmal in menschlichen Gesichtern durchleuchten, als den 

Ausdruck jenes Gesichtes. Jetzt ist die Ursache dieses Ausdruckes, das 

Wesen selbst, ohne menschliches Gesicht, ohne Körper, da! Oder war 

es immer gegenwärtig, habe ich es nur nicht wahrgenommen ...? 

Das körperlose Antlitz ist dem Gefräß eines Ziegenbocks ähnlich. Die 

Silhouette zeigt klar die Form der Hörner, das längliche, verengte 

Gesicht endet in einem Ziegenbart. Oder sind auch diese Formen nur 

Ausstrahlungen unsichtbarer Kräfte? Seine ganz nahe 

beieinanderstehenden Augen üben eine fürchterliche Wirkung aus: sie 

sind abgrundlose Wirbel, die alles unwiderstehlich in sich hineinziehen, 

hineinreißen, um es dort vollkommen zu vernichten. 

Das Ungeheuer strahlt jetzt alle seine verderblichen Kräfte durch diese 

zwei Wirbel-Augen auf mich und in mich. Sie durchbohren, 

durchdringen mein ganzes Wesen und schlingen mich mit stählerner 

Kraft in sich hinein. 

Schreckliche Angst wie die Krallen des Ungeheuers packt mein Herz. 

Ich fühle mich vor Entsetzen starr und leblos werden. Seine 

fürchterlichen Augen kommen immer näher, werden immer 

durchdringender. Ich fühle, wie das satanische Wesen - ist es Satan 



Einweihung  ( 465 ) 

selbst? - mich in seine Macht zwingt. Es breitet sich über mich aus, 

verschluckt mich, und im nächsten Augenblick habe ich das Gefühl, daß 

ich nicht mehr ich selbst bin, sondern daß ich: Es geworden bin! Ich 

fühle seine Fratze in meinem Gesicht, seinen körperlosen Körper in 

meinem Körper, seine höllischen Kraftströme fließen wie mein Blut in 

meinen Adern. Durch diese unterweltliche Wirkung wird mein ganzes 

Wesen kalt und steif und zieht sich in einem schrecklichen Krampf 

zusammen. 

Und in meinem Innern spricht Es zu mir, ohne Worte, nur durch die 

Kraft, welche die Worte schafft, durch den Sinn der Worte: «Jetzt bist 

du meine Beute! Jetzt bist du in meiner Macht! Vergebens hast du mich 

aus deinem Bewußtsein verdrängt, du gehörst trotzdem mir! Ich und 

du sind eins, es gibt zwischen uns keine Trennung mehr. Ich bin ‚Ich' in 

dir, und du bist ‚Ich' in mir. Du bist meinem Gesetze der Abkühlung, 

der Zusammenziehung und Erstarrung unterworfen. Fühlst du, wie dein 

Körper sich zusammenrollt, wie deine Beine sich hochziehen, ganz 

hinauf bis zu deinem Bauch? Sie kreuzen sich, und deine Füße liegen 

ganz eng an deinen Körper gepreßt, und die Fußsohlen sind wie 

angewachsen, deine Arme kreuzen sich auf deiner Brust, die Hände zur 

Faust geballt, sie kleben ganz eng an deinem Körper, wie 

angewachsen. Und dein Kopf senkt sich auf deine Brust, preßt sich 

zwischen deine Fäuste, - so, - noch enger, noch enger! Wie in der 

Gebärmutter deiner Mutter, in einem Stück! Ja, jetzt bist du zu einem 

Stück zusammengewachsen, du wirst immer kälter und härter, bis du 

ein rundes, eiförmiges Stück Stein bist! Ein Felsblock, starr, hart und 

tot! Doch hast du dein Bewußtsein, um zu wissen, daß du tot bist, daß 

du in diesen Felsblock - der du bist - erstarrt, eingemauert und 

erstorben bist, für endlose Zeit ... für zeitlose Unendlichkeit. 

Schau um dich, siehst du diese in den Himmel ragenden Berge? Siehst 

du alle diese Felsen und herumliegenden Steine? Schaue sie nicht nur 

an, sondern in sie hinein, schaue in ihr Wesen, siehst du, daß all diese 



Einweihung  ( 466 ) 

Steine dir ähnliche, versteinerte, aber bewußte Wesen sind, dem 

brennenden Sonnenschein, den reißenden Stürmen und dem 

spaltenden Frost ausgesetzt?! 

Jedes Lebewesen, jedes Tier und jeder Mensch tritt auf dich wie auf alle 

diese Steine. Schmelzendes Wasser reißt euch im wilden Strom mit, 

und ihr reibt und scheuert einander in diesen Wirbeln endlose Zeit ... 

zeitlose Unendlichkeit ...» 

Entsetzt erlebe ich alles, was das Böse sagt. Hölle! Das ist die Hölle! 

Lebendig und bewußt eingeschlossen in die Unbeweglichkeit, in dieses 

Grab eingewachsen, ohne die Möglichkeit, ein Lebenszeichen zu geben, 

ein schwerer, toter Stein zu sein ... Zu sein? 

Aber nein! Ich bin es nicht! Ich bin nur hineingesperrt, eingemauert in 

diesen Stein, aber ich bin nicht der Stein, mein Ich ist nicht die 

Materie! Ich bin das dimensionslose Selbst, ein Geist jenseits jedes 

Zeit- und Raumbegriffes! 

Und mit der inneren Kraft des Geistes, mit welcher ich während meiner 

telepathischen Übungen ohne Körper, ohne Mund, nur im Geiste 

sprechen lernte, schreie ich dem Ungeheuer tonlos zu: «Nein! Ich bin 

nicht du, und du bist nicht ‚Ich'! Wir sind in unserem Wesen ewig 

getrennt, denn du bist der Tod, und ‚Ich' bin das Leben! Wir können 

miteinander nie identisch werden! Du bist mit deiner Erstarrung das 

Negativ, das Spiegelbild - die Karikatur - der ewigen Quelle alles 

Lebens, der ‚In-sich-ruhenden' Gottheit! Du bist keine 

Schreckensgestalt, kein Ungeheuer, du bist nicht ‚das Böse', denn du 

hast keine selbständige Existenz, dich hat das göttliche Selbst 

geschaffen und schafft dich in Ewigkeit, wenn Es sich in eine materielle 

Hülle - in den Körper - kleidet. Du bist das innere Wesen der Materie, 

du bist das Gesetz, das die Materie erhält, du hast also Macht über 

meinen Körper, denn du mußtest ihn auf Befehl meines Selbst 



Einweihung  ( 467 ) 

aufbauen, als ich in diese materielle Welt hineingeboren und eine 

Person wurde. Aber du hast keine Macht über mich, über mein 

schöpferisches Selbst, denn du bist nichts anderes als das durch 

meinen Geist lebendig gewordene Gesetz der Materie. Nicht ich bin du, 

sondern ich bin, der Ich bin, und du bist auch, der Ich bin! Dein Wesen 

ist die Zusammenziehung, die sich auf der geistigen Ebene, im 

Bewußtsein, als Angst manifestiert. Du mußt aber verschwinden, denn 

ICH FÜRCHTE MICH NICHT!» 

Die Wirkung meiner lautlosen Worte ist entsetzlich! Es wird 

stockfinster, und mit ohrenbetäubendem Donner stürzen die Berge 

zusammen. Felsen und Steine fallen, die Erde öffnet sich, das 

vollkommene Chaos tobt um mich herum, nur ich stehe in diesem 

Weltuntergang felsenfest auf meinen Füßen ... 

Wie wieder alles still wird und ich langsam zu mir komme, besinne ich 

mich, daß ich etwas ganz Schreckliches träumte. Wie gut, daß ich aus 

diesen Alpdrücken erwachte ... 

Meine erste Empfindung ist, daß ich außergewöhnlich hungrig und 

durstig bin! Ich will aber die Zeit nicht mit Essen und Trinken 

verschwenden, denn mein Ziel ist Gott. Ich will so rasch als möglich 

vorankommen. 

Ich schaue um mich. Da finde ich mich irgendwo in einem geräumigen, 

von einem gedämpften rötlichen Licht erleuchteten Saal. 

Liebenswürdige Leute bieten mir prachtvolle Schüsseln mit feinsten, 

duftenden Speisen an und herrliche Goldkrüge mit himmlischen 

Getränken und wollen mich herzlich überreden, mit ihnen zu essen und 

zu trinken. Ich lächle: die Begierden des Gaumens waren mir nie 

Versuchungen. Wie würde ich mich auf meinem Wege zu Gott von 

Hunger und Durst aufhalten lassen?! 



Einweihung  ( 468 ) 

Ich danke für ihre freundliche Einladung und gehe weiter. 

Merkwürdigerweise fühle ich schon keinen Hunger und Durst mehr, 

aber ich kann noch immer nicht ganz klar unterscheiden, wo ich bin 

und was hier geschieht. Nur so viel sehe ich schon, daß sich hier alles 

in einer ständigen chaotischen Bewegung befindet. Mein erster 

Eindruck dieses Ortes ist aber ein merkwürdiger Duft, der Geruch 

erhitzter Menschenkörper, der zwar nicht unangenehm ist, dennoch 

abstoßend auf mich wirkt. 

Allmählich gewöhnen sich meine Augen an das gedämpfte Licht. Ich bin 

in einer unterirdischen Höhle, wo unzählige Männer und Frauen in 

chaotischem Tumult auf Sofas liegen oder, wankend und taumelnd, 

tanzen und, einander fest umarmend, ganz eng aneinandergeschmiegt, 

auffallend sonderbare Bewegungen ausführen. Ich beobachte sie 

verblüfft: Sind sie betrunken, oder geisteskrank? Selbstverständlich 

habe ich schon Tiere im Liebesrausch gesehen, wie die Natur eine neue 

Generation zeugt, und wenn auch ihr ganzer Körper in diesem 

gesteigerten, feurigen Zustand zittert, verlieren sie ihre Fassung nicht 

und benehmen sich nie so wie diese Menschen da. Auch die 

Priesterinnen, die im Tempel der Liebe dienen, erfüllen ihren Dienst 

immer in einer seelischen Erhabenheit, weil sie wissen, daß sie auf dem 

Altar der göttlichen Liebe ein Opfer bringen. Wie können sich Menschen 

so erniedrigen, daß sie den erhabenen und göttlichen Akt der Liebe 

zum Selbstzweck erniedrigen? Diese Leute sind doch angesehene, 

würdige Menschen - Ebenbilder Gottes! -‚ und dennoch benehmen sie 

sich, wie wenn sie keinen Verstand hätten. Es ahnt mir, daß ich 

manche von ihnen kenne, einige Vornehme, Staatsmänner und Damen 

unseres Hofes - aber sie sehen mich nicht, sie sehen und hören 

überhaupt nichts, nur sich selbst. Die Außenwelt existiert für diese 

Leute nicht. Sie sind in ihren eigenen Vorstellungen eingeschlossen! 

Sie sprechen aber auch dabei, aber es scheint, daß diese Männer und 

Frauen vergessen haben, daß die Sprache die geistigste Offenbarung 



Einweihung  ( 469 ) 

des Menschen ist. Sie gebrauchen die Sprache, um sich die 

unmöglichsten, gänzlich unlogischen Dinge zu sagen. Ich höre, wie ein 

Mann die Frau, mit der er eng umschlungen tanzt, mit flüsternder 

Stimme immer wieder fragt: «Bist du mein?» «Ich bin dein», antwortet 

die Frau, und sie tanzen weiter. Nach einer Weile kommen sie wieder 

an mir vorbei, und ich höre, wie der Mann mit halbgeschlossenen 

Augen noch immer, vielleicht das hundertste Mal fragt: «Bist du 

mein?» «Ich bin dein», antwortet die Frau ebenso unermüdlich. 

Was haben die nur? Ist es nicht genug, wenn man etwas einmal fragt 

und Antwort bekommt? Warum muß man das hundertmal wiederholen? 

Und wie sinnlos ist das, einen Menschen so etwas zu fragen! Ein 

Mensch gehört nur sich selbst. Er ist ein freies Wesen mit 

unverletzbarer Selbstbestimmung. Wie will dann dieser Mann eine Frau 

besitzen? Einen Löwen kann man kaum besitzen. Wenn nicht einmal 

diese königlichen Tiere ihre Selbständigkeit aufgeben, wie kann dieser 

Mann meinen, daß die Frau «ihm gehöre», und warum fragt er das 

hundertmal? Ist er geisteskrank, und die Frau, die immer auf diesen 

Unsinn antwortet, auch? Und alle diese Frauen und Männer da, die sich 

genau so unmöglich benehmen? 

Da tritt ein großer, breitschultriger Mann zu mir, der, wie es scheint, 

die Gedanken lesen kann, denn er antwortet auf meine inneren Fragen: 

«Schöne Frau, weißt du nicht, daß das die Liebe ist?» 

Die Liebe? Oh, die Liebe kenne ich! Das ist schön und erhaben, ein 

Sakrament, wenn zwei Lebewesen mit vollkommener Hingabe - aber 

nicht mit Besitzgier - einander lieben! Ich sehe aber in den Herzen 

dieser Menschen keine Liebe! Ich sehe nur, daß sie ihre Vernunft 

verloren haben und daß die Leidenschaft, dieses Fieber, das die 

feinsten, für geistige Offenbarungen geschaffenen Nervenzentren 

betäubt und angreift, sie vollkommen in ihrer Macht hält. Man sollte sie 

retten und aus ihrem halb unbewußten Zustand erwecken! Ich trete an 



Einweihung  ( 470 ) 

eine ganz junge Frau heran, packe ihren Arm und schreie ihr ins Ohr: 

«Erwache! Laß dein Bewußtsein von der Leidenschaft nicht verdunkeln! 

Du bist Geist und nicht Körper! Lasse dich nicht vom Körper 

niederziehen und erniedrigen, niedriger als ein Tier. Erwache, hörst du, 

erwache und rette dich, solange es nicht zu spät ist!» 

Die junge Frau schaut mich an, wie durch einen Schleier, wie ein 

Schlafwandler: «Lasse mich, lasse mich, ich möchte glücklich sein!» 

und tanzt weiter. 

O die Blinde! Wie könnte sie das Glück durch eine körperliche 

Umarmung ohne seelische Hingabe erlangen? Glück erlebt man im 

Bewußtsein, Glück ist im Selbst. Wie könnte sie nur durch ein Spiel des 

Körpers glücklich sein? 

«Laß jetzt deinen Verstand in Ruhe», sagt mir der Mann, «du kannst es 

nicht beurteilen, weil du es nie versucht hast. Komm, tanze mit mir, 

und du wirst es selbst erleben», und er umarmt mich und reißt mich 

mit in den Wirbel und benimmt sich mir gegenüber genau so 

unvernünftig wie die übrigen ... 

Ich tanze mit ihm und beobachte mich neugierig ... Werde ich auch von 

dieser nahen Berührung so betrunken, so verrückt, wie diese armen 

Betäubten? Aber ich kann nur feststellen, daß es mir äußerst 

unangenehm ist, mit diesem Mann so engen Kontakt zu haben. Sein 

Atem ist heiß, und es wirkt sehr abstoßend auf mich, daß er in mein 

Gesicht und in meinen Hals atmet. Ausatmung ist verbrauchte Luft! 

Warum soll ich seine verbrauch Luft einatmen? Sein Geruch ist mir 

ferner sehr unangenehm. Ich atme Schweißgeruch, noch dazu 

männlichen Schweißgeruch, der viel stärker ist als der weibliche, nicht 

gerne ein. Ich möchte an die frische Luft und weg von diesem 

widerlichen Ort. 



Einweihung  ( 471 ) 

Wie ich mich von ihm befreien will, verändert sich der Mann plötzlich. 

Ein riesiger, rotglühender feuriger Geist wird aus ihm, er hat keinen 

Körper mehr, ist nur eine Flamme, die mich jetzt mit Gewalt in seine 

Macht zwingen will. Er umschlingt mich, will in meinen Mund, in meinen 

Körper dringen, meine Kraft aber, die ich ausstrahle, die Kraft meines 

nüchternen Bewußtseins, hält ihn von meinem Körper ab. Er kann mich 

nicht erreichen. Da flammt er noch heftiger auf, nimmt riesige Maße 

an, erfüllt den ganzen Raum, so daß alles, auch diese von Leidenschaft 

Besessenen in seinem Feuer verbrennt und verschwindet. Ich sehe 

keine Gestalten, überhaupt nichts mehr, nur ein Flammenmeer, das 

alles verschlingt und verzehrt ... 

Aber ich stehe unberührt unverletzt und bin, der Ich bin! 

Dann höre ich eine donnernde Stimme aus den Flammen: «Du hast 

gesiegt, du hast die Prüfung bestanden, aber gib acht! Nicht deshalb 

hast du gesiegt, weil du stärker bist als ich, du kannst nicht stärker 

sein als ich, weil ich das Feuer deines eigenen Ich bin, sondern du 

konntest nicht entzündet werden, weil zwischen dir und mir noch deine 

Reinheit, deine Unerfahrenheit steht. Dein Körper, deine Sinne schlafen 

noch, und das dich geschützt. Gib acht, wir werden uns noch 

wiedersehen, wir werden uns noch wiedersehen! ...»‚ und damit 

verschwindet alles, Höhle, Feuer, Rauch, alles, und ich bleibe allein ... 

«Wir werden uns noch wiedersehen?» wiederhole ich die letzten Worte. 

«Ich fürchte dich nicht! Wenn auch mein Körper entzündet worden 

wäre, würde dies mein Ich nicht berührt haben. Ich stehe über allem 

Körperlichen ...» 

Doch was war das? Als ob ich ein spöttisches Lachen gehört hätte? 

Ich schaue umher, woher diese Stimme kommen konnte. Da sehe ich, 

daß ich auf einer smaragdgrünen Wiese stehe und sich mir eine 



Einweihung  ( 472 ) 

merkwürdige Gestalt nähert. Es ist eine prächtige männliche Gestalt, in 

dichten Nebel wie in schwebende Schleier gehüllt. Ich möchte den 

dichten Nebel, der die prachtvolle Gestalt einhüllt, mit meinem Blicke 

durchdringen, ich möchte den Nebel entfernen, aber es gelingt mir 

nicht. Er interessiert mich aber, und so frage ich: «Wer bist du?» 

Da kommt die Gestalt ganz nahe, und mit einer Stimme, die sich tief in 

mir einprägt, flüstert er in mein Ohr: «O du meine süße Geliebte! Ich 

suche dich schon seit langer, langer Zeit, seit einer Ewigkeit, seit wir 

aus dem Garten Eden gefallen und voneinander getrennt worden sind. 

Endlich finde ich dich! Komm in meine Arme, komm, lege dein süßes 

Köpfchen auf meine Brust, komm und erlaube, daß wir miteinander 

wieder in einer göttlichen Einheit, in himmlischer Seligkeit 

verschmelzen! Wie wundervoll, daß du dem tierischen Triebe des 

Körpers nicht nachgegeben und dich für mich unangetastet und rein 

behütet hast. Du gehörst mir, ich gehöre dir, wir ergänzen einander 

vollkommen! Fühlst du die unwiderstehliche Anziehungskraft, die uns 

verbindet und einander näher und näher treibt? Komm, vereinige dich 

mit mir, du teures Geschöpf, du meine einzige, himmlische Braut. Ich 

liebe dich!» 

Ich höre seine Stimme, ich sehe seinen männlichen Gang, ich fühle 

eine gewaltige Kraft aus ihm strahlen und auf mich einwirken ... Aber 

er ist mir dennoch fremd. Ich kenne ihn nicht! Wie könnte er meine 

Ergänzungshälfte sein? Nein! Die Ergänzungshälfte findet man nie 

außen. Ptahhotep erklärte, daß die Ergänzungshälfte sich hinter der 

geoffenbarten Erscheinungsform, als ergänzendes Spiegelbild im 

Ungeoffenbarten, befinde. Nein! Kein menschliches Wesen kann meine 

Ergänzungshälfte sein. Und warum ist er in diesen dichten Nebel 

gehüllt? 

«Ich weiß nicht, wer du bist», antworte ich ihm, «aber wer auch immer 

du bist, du irrst dich! Du bist meine Ergänzungshälfte nicht. Suche sie 



Einweihung  ( 473 ) 

anderswo, wenn du glaubst, daß du sie in der Außenwelt finden kannst. 

Die Ergänzungshälfte kann ein jeder nur in sich selbst finden. In der 

Außenwelt ist es nur möglich, die der wahren Ergänzungshälfte 

ähnlichen projizierten Bilder zu finden. Weder du noch ich können uns 

aber mit einem Bild, mit einer Projektion, ergänzen. Seligkeit vermag 

nur die göttliche Einheit des Selbst zu bringen! Ich will meine 

Ergänzungshälfte in mir selbst finden! 

«Deine Ergänzungshälfte in dir selbst zu finden bedeutet eben, daß du 

schon in deinem Bewußtsein mit dem göttlichen Selbst identisch bist. 

Wie willst du zuerst die Folge vor der Ursache erleben? Das göttliche 

Selbst ist der paradiesische Einheitszustand, in welchen du nur dadurch 

zurückkehren kannst, daß du mit deiner Ergänzungshälfte eins wirst. 

Wie willst du ohne mich, ohne deine Ergänzungshälfte, dies erreichen? 

Du vergißt, daß so, wie du die eine Hälfte der Ganzheit verkörperst, ich 

die andere verkörpere. Wir sind die verkörperten Spiegelbilder 

voneinander, und wir gehören auch in unserer Person zusammen. Wie 

du mich in deinem Unbewußten trägst, so trage ich dich in meinem, 

und wir suchen einander unwillkürlich mit der unwiderstehlichen 

Anziehungskraft der paradiesischen Zusammengehörigkeit. Unser 

Schicksal bringt uns durch Äonen immer wieder zusammen, bis wir 

einander in uns - du mich in dir und ich dich in mir - bewußtmachen 

und einander auch in der Person vollkommen erleben. Nur in dieser 

göttlichen Identität können wir das totale Bewußtsein der Ganzheit - 

des höheren Selbst - sein! Wie willst du also in die paradiesische 

Einheit ohne mich zurückfinden? - Wie willst du ausweichen, daß wir 

auch auf der irdischen Ebene einander gehören? - Wie willst du ohne 

mich die unbedingt notwendigen Erfahrungen sammeln?» 

Ich lasse mich aber nicht beeinflussen. «Wenn du mich noch so 

überzeugen willst, so will ich dennoch nicht! Es genügt mir, daß du in 

dem unbewußten Teil meines Ichs da bist, und ich will dich nur in mir 



Einweihung  ( 474 ) 

kennenlernen, nicht aber in der Außenwelt. Gehe weiter auf deinem 

Wege und laß mich auch auf meinem Wege!» 

Auf meine Worte hin entfernt sich die Gestalt, und sie beginnt sich 

aufzulösen wie Nebel unter dem Einfall der Sonnenstrahlen. Und aus 

immer größerer Entfernung spricht die Stimme, die sich dennoch so tief 

meinem Herzen einprägt: «Ich werde dich auf der irdischen Ebene 

weitersuchen, weitersuchen, weitersuchen ...»‚ höre ich aus der Ferne, 

dann wird langsam alles stille. 

Aber ich will noch etwas wissen und schreie ihm mit voller Kraft nach: 

«Was für ein dichter Nebel ist um dich, der mich hindert, daß ich dich 

von Auge in Auge sehe?» 

Aus weiter Ferne höre ich eine verklingende Stimme wie das Echo 

meines eigenen Herzschlages: «Der dichte Nebel bedeckt nicht mich, 

sondern deine Augen! Es ist deine Unerfahrenheit ... sie schützt dich 

vor mir. Sie hat dir geholfen, mir zu widerstehen. Aber wir werden uns 

noch wiedersehen ... wiedersehen ... » 

Ich möchte noch manches fragen und laufe in der Richtung, in der er 

verschwunden ist. Aber ich sehe ihn nicht mehr. Ich drehe mich um, 

um auf die schöne Wiese zurückzukehren, aber ich finde den Weg nicht 

mehr. 

Ein dichter Nebel liegt über allem, wo ich hinschaue. Wenn ich mich 

noch so anstrenge, meine Augen können ihn nicht durchdringen. Dabei 

weiß ich genau, daß ich nicht mehr allein bin. Ich höre 

Menschenstimmen um mich und weiß, daß ich mit diesen Menschen in 

irgendwelcher Beziehung stehe. Ereignisse folgen sich, in denen ich 

eine wichtige Rolle spiele. Ich höre Stimmen zu mir sprechen, und ich 

erkenne immer wieder die Stimme, die tief eingeprägte Stimme der 

nebligen Gestalt, und ich weiß, daß dieses Wesen in verschiedenen 



Einweihung  ( 475 ) 

Erscheinungen immer wieder zu mir gehört, aber wie und wo ... Was 

sprechen diese Stimmen? Und was antworte ich? - Ich kann es nicht 

fassen, als ob der Nebel nicht nur meine Augen, sondern auch meine 

Ohren bedecken würde. Hie und da erblicke ich etwas, aber bevor ich 

es fasse, verschwindet alles wieder im Nebel. Einmal sehe ich einen 

dicken Turm und weiß, daß darin jemand gefangen lebt - er hat die 

Stimme der nebligen Gestalt - und ich beeile mich, ihm etwas zum 

Essen hineinzuschmuggeln. Ich bin die Tochter des Torwächters und 

muß sehr achtgeben, daß er mich nicht bemerkt. Aber eine Kraft zieht 

mich zu dem Gefangenen, ich muß ihm helfen ... 

Dann verschwindet wieder alles im Nebeltreiben, und als ich mich 

immer wieder bemühe, mich zu orientieren, sehe ich plötzlich große, 

farbige Steinplatten ganz nahe vor meinem Gesicht, und ich reibe die 

Platten und wasche, bis sie rein werden. Dann bin ich wieder im Nebel, 

ich höre nur noch eine Stimme, wie meine eigene Stimme, die immer 

wieder fragt: «Habt ihr nicht ein Kind gesehen, gefunden?» Und ich 

habe den Eindruck, als ob ein alter Körper, der irgendwie mit mir in 

Verbindung steht - denn woher würde ich es sonst wissen -‚ sehr, sehr 

müde wäre. Dann verschwindet auch dieses merkwürdige Gefühl, und 

plötzlich - zu meiner größten Freude - verschwindet der Nebel ...  

Ich stehe wieder auf der schönen grünen Wiese. Nun will ich weiter. 

Die Luft ist frisch, die Sonne scheint, und dennoch ist es nicht 

unerträglich heiß. Wie sonderbar! Nie habe ich bisher erlebt, daß zur 

Mittagszeit keine Hitze herrschte und daß eine angenehme Brise wehte. 

Aber noch anderes ist sonderbar. Als der Nebel verschwindet und ich 

die Erde zu meinen Füßen wieder sehe, fällt mir auf, daß meine Füße 

und auch die Erde viel weiter unten sind als vorher. Ich bin also viel 

größer geworden! Wie eigen! In meinem Alter wächst man doch nicht 

mehr. Wie ist es dann möglich, daß ich größer geworden bin? Und was 

für ein merkwürdiges Kleid habe ich an? Ich muß wirklich lachen! Und 

wo sind meine Sandalen? Und meine Hände? Wie sie sich verändert 



Einweihung  ( 476 ) 

haben! Alles ist so sonderbar, so überraschend, als ob ich nicht ich 

wäre, als ob ich träumen würde! 

Mein Bewußtsein ist aber klar, ich bin wach, ich träume nicht! Ich 

schaue umher. Nicht weit von mir sehe ich einen Wald auftauchen, und 

wie ich mich nähere, wird zwischen den Bäumen ein Haus sichtbar. 

Aber was für ein Haus! Wie merkwürdig! Die Gegend scheint mir 

bekannt, und dennoch weiß ich, daß ich nie in meinem Leben solche 

Bäume und solch ein Haus gesehen habe. Nein! Diese Bäume sind 

unseren Palmen nicht entfernt ähnlich … 

Das Haus steht auf einem Hügel, und ich gehe sicher die Waldtreppe 

hinauf, ich weiß, daß dieses Haus mir gehört. Aber wie nur? Nie habe 

ich ein solches Haus gesehen, und es ist mir doch wohlbekannt. Es ist 

nicht aus Stein, sein Dach ist nicht waagrecht, sondern läuft schief. Ich 

gehe ins Haus - ich kenne jedes Zimmer - so gehe ich denn geradeaus 

in «mein Zimmer». Wie ich in den kleinen weißgetünchten Raum trete, 

bleibe ich eine Weile am Fenster stehen und betrachte die prachtvolle 

Aussicht. Ich sehe, daß das Häuschen und auch die schöne grüne 

Wiese hoch oben an einem Berghang liegen, und aus dem Fenster kann 

ich in eine weite Tiefebene hinunter- und hineinschauen. Am Fuße des 

Berges fließt majestätisch langsam ein sehr breiter Fluß, auf dem große 

Schiffe fahren, merkwürdigerweise ohne Segel, ohne Ruderer, sehr 

rasch, viel rascher als unsere Schiffe. Ich verstehe auch nicht, was 

dieses dicke, schwarze, senkrechte Rohr sein kann, aus dem dicker, 

schwarzer Rauch herausquillt. 

Inzwischen ist die Sonne untergegangen, die Abenddämmerung breitet 

sich aus ... Da sehe ich in der Weite, wohin ich - ich habe das 

unerklärliche Gefühl - schon oft geschaut habe, wo die vielen 

wohlbekannten Dörfer liegen, immer häufiger Lichter aufleuchten und 

wieder verlöschen, als ob viele kleine Blitze aufzucken würden. Es 

donnert auch nach jedem Blitz, wie es aus der großen Pyramide zu 



Einweihung  ( 477 ) 

donnern pflegt. Ich beobachte dies Aufleuchten und Donnern eine 

kurze Weile, bis plötzlich hinter mir eine scharfe Glocke ertönt. Ich 

drehe mich zu dem Apparat, aus welchem dieses scharfe Klingeln 

ertönt, hebe ein merkwürdiges Etwas von diesem Apparat und drücke 

das eine Ende einer kleinen schwarzen Scheibe an mein Ohr. Das alles 

ist so selbstverständlich, als ob ich schon längst daran gewöhnt wäre; 

dabei weiß ich genau, daß ich so etwas noch nie in meinem Leben 

gesehen habe. Wie ich den Apparat an mein Ohr halte, höre ich wieder 

die Stimme, die Stimme der nebligen Gestalt: «Ich küsse deine Hände, 

Liebling. Wie geht es dir?» 

«Danke gut», antworte ich, «aber ich möchte nach Hause. Könntest du 

mich eventuell morgen abholen. Der Feind ist schon ganz nahe, ich 

sehe schon jeden Abend die Einschläge, sie nähern sich erschreckend 

schnell. Ich möchte mit euch zu Hause sein.» 

«Gut», antwortet wieder die Stimme des Mannes, «ich komme morgen 

zu dir, aber überlege: Wäre es nicht vernünftiger, wenn du im Wald 

bleiben würdest? Hier in der Hauptstadt bombardiert man uns Tag und 

Nacht, es wird immer ärger.» 

«Nein», antworte ich, «ich will nach Hause, ich will mit euch zusammen 

sein. Ich habe bis jetzt hier das Gut behütet, aber in der Gefahr will ich 

bei euch sein. Bringe mich nach Hause!» 

«Gut», höre ich wieder aus dem Apparat, «wie ich sehe, hast du Mut 

genug. Morgen nachmittag komme ich dich abholen. Packe bis dahin 

alles. Auf Wiedersehen, meine Kleine, ich küsse dich vielmals. Gute 

Nacht.» 

«Ich küsse dich auch, gute Nacht», sage ich und lege den Apparat 

zurück. 



Einweihung  ( 478 ) 

Wer war das? Wie kommt es, daß ich, statt einer inneren Verbindung 

im Geiste zu schaffen, seine Stimme aus irgendeinem unbekannten 

Etwas höre, mit meinem körperlichen Ohr? Es blitzt ein Gedanke durch 

mein Gehirn: Wäre alles das, was ich jetzt erlebe, auch nur eine 

Vision? - Vielleicht ist das alles nur ein Traum, nur eine Prüfung, ob ich 

Mut habe? 

Nein, leider ist es kein Traum, wenn ich noch so gerne aus dieser 

Wirklichkeit erwachen möchte, wie ich vorher auf der Wiese aus jenem 

merkwürdigen Traum erwachte. Ja! Jene waren Träume, aber jetzt bin 

ich wach und muß alles mitmachen, unvermeidlich. Die Luft ist schwer 

von der entsetzlichen Angst, die alle Menschen drückt, man kann kaum 

richtig atmen. Der Feind kommt von jeder Seite; wenn das so 

weitergeht, wird die Hauptstadt in einigen Tagen umringt sein. Und 

man hört solch unglaubliche, grausame Geschichten von Leuten, die 

aus den schon eroberten Landteilen mit großen Schwierigkeiten 

flüchten konnten. Wir sind aber in Gottes Hand, und ich beruhige mein 

unruhiges Herz und meine angestrengten Nerven mit dem Gedanken, 

daß alles, was geschieht, gut ist, denn nichts kann ohne Gottes Willen 

geschehen. Und Gottes Wille ist unbedingt immer gut! 

Ich gehe rasch alles packen. 

Am andern Nachmittag sehe ich aus dem Fenster, daß unser Hund wie 

ein Blitz den Berg hinunterrast. Da weiß ich: Mein Mann kommt. Nach 

einer Viertelstunde sind sie da, mein Mann und der Hund, der so 

glücklich ist, daß er wie ein Gummiball fortwährend bis zur Schulter 

meines Mannes hochspringt. Auch ich laufe ihm entgegen, und wir 

umarmen einander voll heißer Liebe. Wir leben seit nahezu zwei 

Jahrzehnten zusammen, wir lieben einander aber noch genau so von 

ganzem Herzen wie in den ersten Tagen unserer Ehe. 



Einweihung  ( 479 ) 

Seine kräftige Ausstrahlung, seine Stimme, sein warmer Händedruck 

wirken beruhigend auf mich. Er ist der Mut, die Sicherheit und 

Zuverlässigkeit selbst. 

«Du fürchtest dich hoffentlich nicht?» fragt er mich lächelnd. 

«Nein», antworte ich, seinen muskulösen Nacken umarmend, «Gott 

wird mit uns sein!» Ich schmiege mich einen Augenblick an ihn und 

lehne meinen Kopf an seine breite Schulter. 

Als wir das Gepäck rasch im Wagen unterbringen wollen, bleibe ich 

einen Augenblick stehen. Was ist das für ein Wagen? Es schwant mir, 

daß ich in ganz anderen Wagen zu fahren pflegte ... aber ich lächle 

darüber, weil ich doch diesen Wagen hier gut kenne. Selbstverständlich 

ist das der Wagen meines Mannes. Aber wie sonderbar ist es doch, daß 

dieser Wagen von selbst läuft und keine Löwen eingespannt sind ... 

Ich streiche über meine Stirne: Bin ich wahnsinnig geworden? Löwen? 

Vor einen Wagen gespannt? Und hier in diesem Erdteil? Ja, im Zoo 

waren einige schöne Löwen, aber die hat man wegen der 

Bombardierung schon längst getötet. Es hätte gefährlich werden 

können, wenn eine Bombe die wilden Tiere freigesetzt hätte. Ich 

verstehe überhaupt nicht, woher immer diese komischen Gedanken 

über Löwen und über andere unmögliche Dinge kommen, wie über die 

ägyptische Pyramide, die ich höchstens von Photographien kenne. 

Vielleicht von den vielen Aufregungen? 

Wir fahren nach Hause. Ich laufe in unsere Wohnung hinauf. Wie ich 

die Tür öffnen will, öffnet sich diese wie von selbst, und da steht, 

strahlend vor Freude - oh, wie kommst du denn hierher? - der kleine 

Bo-Ghar. Er ist aber nicht mehr klein! Er ist erwachsen, wenn auch 

noch immer ganz jung. Er lächelt fein wie immer, verbeugt sich vor mir 

und küßt meine Hand. 



Einweihung  ( 480 ) 

«Wie gut, wie gut, daß Sie nach Hause gekommen sind, meine 

Königin!» sagt er leise. 

Ich schaue noch immer erstaunt auf ihn: «Bo-Ghar, du bist da? Wie 

kommst du hierher?» frage ich. 

Auf diese Frage schaut jetzt er mich überrascht an: «Sie wissen doch, 

daß ich seit drei Jahren da bin, bei Ihnen. Warum fragen Sie?» 

Ich kann es nicht verstehen ... Er ist nicht ganz so, wie ich ihn kenne. 

Er ist schon erwachsen, aber ich weiß, daß er noch ein Kind ist, noch 

ein Kind sein sollte! Aber warum? Seit er aus seiner weiten Heimat 

hierher gekommen ist, kenne ich ihn, und er war schon damals ein 

erwachsener, junger Mann. Warum habe ich das Gefühl, als ob er ein 

zehn bis zwölf Jahre alter Knabe wäre? Warum habe ich wieder das 

merkwürdige Gefühle als ob ich träumen würde? 

Da ist schon mein Mann. Die ganze Wohnung ist voller Blumen ... wie 

lieb, wie lieb von meinem Mann, daß er mich nach den langen Jahren, 

die wir verheiratet sind, wenn ich nach Hause komme, noch immer so 

empfängt wie in der ersten Zeit unserer Ehe ... 

Nach dem Abendbrot setzen wir uns neben eine merkwürdige, ziemlich 

große Holzschachtel, die mit einer menschlichen Stimme spricht und 

neuesten Nachrichten vom Krieg meldet und Vorschriften gibt, wie sich 

die Einwohnerschaft benehmen soll. Wie sonderbar! Das ist schon 

wieder eine Materialisation eines geistigen Vorganges wie der 

telepathische Apparat dort oben im kleinen Waldhaus. Ptahhotep, mein 

teurer Meister, sendet auch in jeder Nacht seine hohen Energien durch 

die Atmosphäre des Landes. Und auf die Menschen gehen im Schlaf 

seine helfenden Kräfte und seine Liebe über. Seine Ausstrahlungen 

wirken aber im tiefsten Wesen, nicht wie diese Holzschachtel da, die 



Einweihung  ( 481 ) 

nur niedrige Tonschwingungen ausstrahlt, die wir mit unseren Ohren, 

äußerlich, hören. 

Dann gehen wir alle schlafen. 

Und es folgen viele Nächte, in denen wir plötzlich von einem 

entsetzlichen Ton aufschrecken: Sirenen brüllen in der ganzen Stadt! 

Wir springen aus dem Bett, rasch die Schuhe, warme Unterwäsche, 

Hauskleid, Pelz, ein warmes Tuch um den Kopf, ein Griff nach dem 

kleinen Koffer mit Schmucksachen und Geld und dem alten Album mit 

den mystisch-symbolischen Zeichnungen. Rasch, rasch eilen wir, mein 

Mann und ich, in den Keller. Im Treppenhaus begegnen wir meiner 

jüngeren Schwester mit dem Neugeborenen im Arm, der dreijährige 

Bub und das zweijährige Mädchen laufen neben ihr. Auf verschiedenen 

Stockwerken öffnen sich Türen, stumm, bleich kommen Menschen 

heraus, die Familie meiner älteren Schwester und ihr Personal, alle 

laufen schweigend, geräuschlos das dunkle Treppenhaus hinunter. Und 

da, als wir schon im Parterre sind, öffnet sich eine Türe, und eine 

mächtige, würdige Gestalt tritt hervor, ein alter Mann mit 

schneeweißen Haaren und Bart ... Die Augen! Woher kenne ich diese 

Augen?! Und wie ein Blitz taucht vor mir die prächtige Gestalt des 

Generals meines Vaters auf, der eine große Karriere gemacht hat: 

Thiss-Tha! Seine Augen! Aber wie kommt er hierher? Und wie alt er 

geworden ist. Und warum flüstere ich ihm jetzt zu: «Mein lieber Vater, 

bist du warm genug angezogen?» 

Er lächelt und winkt beruhigend: «Ja, ja, habe keine Sorge», und wir 

suchen alle unseren Platz im Keller auf. 

Der Feind kommt immer näher, der feindliche Ring um die Stadt wird 

immer enger. 



Einweihung  ( 482 ) 

Eines Nachmittags öffnet sich die Türe und - Ima tritt herein. Ich starre 

ihn an. Wie kommt er hierher, und noch dazu in diesem Anzug? Ich 

umarme ihn und frage: «Was ist das für ein Kleid?» 

Er schaut mich ebenso überrascht an wie ich ihn: «Was ist das für eine 

Frage, Mutter? Was für ein Kleid ich anhabe? Mutter, du tust, als ob du 

mich darin das erstemal sehen würdest! Eine Fliegeruniform! Das weißt 

du doch, oder?» 

Ich stehe verwirrt, als ob ich wieder aus einem Traum erwachen 

müßte. Ja freilich, er ist in Fliegeruniform. Und er ist mein liebes, 

einziges Kind! Und dennoch weiß ich, daß er Ima ist. Ich kenne ihn 

doch! Ima! Ist er wirklich mein Sohn? Ich sehe ihn in seinem 

Priesterkleid. Er gab mir die Belehrungen über Konzentration. Ach! Er 

hatte damals schon diese stählerne Ausstrahlung. Ich kenne ihn ... Er 

erkennt mich aber nicht und tut so, als ob er mit dem Tempel nichts zu 

tun hätte: «Mutter», sagt er, «meine Abteilung geht in eine andere 

Ortschaft, denn unsere Flugzeuge können nicht mehr auf diesem 

Flugplatz bleiben. Wir würden samt unseren Flugzeugen bombardiert. 

Wir ziehen irgendwo aufs Land hinaus. Ich weiß nicht, wann ich dich 

wiedersehe.» 

Mein Herz wird kalt vor Schreck. Ich habe mich schon daran gewöhnt, 

daß ich ihn in ständiger Gefahr weiß. Damals, als er Flieger wurde, 

hatte ich das Gefühl, als ob ich totgeschlagen würde. Wie leblos ging 

ich in der Wohnung herum, im Gefühl, daß ich träume, einen 

entsetzlichen Traum träume ... Wie konnte das Wirklichkeit sein, daß 

Mütter ihre Söhne, ihre gesunden, jungen, kräftigen Söhne, in diesen 

Massenmord schicken mußten? Das kann nur ein böser Traum sein, 

daß die Menschen so tief gesunken sind, daß sie einander mit den 

grausamsten Mitteln töten, und gerade die gesundesten, kräftigsten 

jungen Männer, die dazu berufen wären, eine neue, gesunde und 

starke Generation zu zeugen. Diese werden zuallererst getötet, weil 



Einweihung  ( 483 ) 

nur diese «tauglich» sind, Soldaten zu werden. Die schwachen, 

kranken Männer bleiben daheim, folglich zeugen diese schwachen, 

kranken Männer mit den Frauen zu Hause Kinder, und die Mehrzahl der 

gesunden, jungen Menschen werden im Krieg ausgerottet. Das ist der 

schnellste Weg zur Degeneration der ganzen menschlichen Rasse. Und 

die Menschheit ist schon so tief gesunken, daß sie diese entsetzliche 

Wahrheit nicht kennt! In ihrem blinden Haß gegeneinander und aus 

Angst voreinander tötet sich die gesundeste, die beste Generation! 

Traum! Alpdruck! 

Dann hatte ich langsam mein Wirklichkeitsgefühl zurückbekommen 

und, übergab mein Kind Gott! Nichts kann ohne Gottes Willen 

geschehen, und was immer geschieht, ist gut, weil es Gott will. 

Ausgleich! Alles, was geschieht, ist nur ein Streben nach dem 

verlorenen Gleichgewicht, nach dem verlorenen Paradies! Diese Worte 

meines lieben Meisters, Ptahhoteps, und alle anderen Belehrungen, die 

ich von Ihm in der großen Pyramide hörte haben sich mir so tief 

eingeprägt, daß dies mir Mut gab, weiterzuleben und meine täglichen 

Pflichten zu erfüllen, obgleich ich fortdauernd daran tragen mußte, daß 

mein Kind und noch Millionen andere in dieser Schlächterei wie auf 

Zielscheiben aufeinander schießen. 

Aber jetzt wußte ich, daß wir voneinander getrennt würden, wenn er 

die Hauptstadt verließ, denn es war nahe daran, daß der feindliche Ring 

die Hauptstadt ganz umschloß. Und ob er oder wir aus diesem 

Massenmord noch lebendig herauskamen, und ob wir einander in 

diesem Leben noch sehen würden, war eine große Frage ... 

Und dennoch darf es mich nicht schmerzen, denn ich darf an keine 

Person gebunden sein! In diesem jungen Mann - den ich, damit er 

wiedergeboren werden konnte, unter meinem Herzen getragen hatte -‚ 

der jetzt mein Sohn ist, liebe ich nicht seinen Körper, nicht seine 



Einweihung  ( 484 ) 

Erscheinung, sondern ich liebe in ihm Gott! Sein göttliches Selbst hat 

auch diesen Körper - so wie den Körper aller Personen, Tiere, Pflanzen, 

sogar die tote Materie - aufgebaut, um sich offenbaren zu können. So 

liebe ich auch in seiner Person, in seinem schönen Körper, die 

Offenbarung des unpersönlich Göttlichen. Das ganze All ist die 

Offenbarung des einen, einzigen Gottes, warum zittere ich jetzt, daß 

ich eventuell eben diese Offenbarung Gottes verliere und nicht mehr 

sehen werde? Weil sein Fleisch aus meinem Fleisch und sein Blut aus 

meinem Blut ist! Ich und sein Ich sind aber dasselbe Ich - dasselbe 

Selbst - und kein Fleisch und Blut. Ich darf mich nicht mit dem Fleisch 

und Blut identifizieren. Ich muß in mein Selbst eingehen, ganz bewußt 

werden, dann bin ich mit dem Selbst meines Sohnes - aber auch mit 

dem Selbst des ganzen Weltalls - identisch und kann nichts mehr und 

niemanden verlieren! Es darf mir keinen Unterschied bedeuten, ob ein 

Mensch, der mir dem Fleisch und Blut nach nahesteht, oder ob ganz 

fremde Menschen sterben, denn dasselbe Selbst Gottes wechselt einen 

seiner vielen Körper jedesmal, wenn ein Lebewesen stirbt, sei es der 

Körper meines einzigen Kindes oder eines Unbekannten. Ich muß mein 

Fleisch und Blut, das in mir jetzt so entsetzlich schmerzt, vollkommen 

besiegen ... Oh Gott! Gib mir Kraft, diese Prüfung zu bestehen! Gib mir 

Kraft, ohne das Allbewußtsein erlangt zu haben, so zu handeln, als 

wenn ich aus diesem göttlichen Bewußtseinszustand handeln würde! 

Ich gehe zu meinem Sohn, meine Knie zittern, umarme ihn und sage: 

«Mein lieber kleiner Sohn, mein einziges teures Kind, lebe wohl! Ich 

empfehle dich Gott. Er wird weder dich noch uns verlassen. Wisse, daß 

alles vergeht, nur die wahre Liebe vergeht nie. Auch jetzt lieben wir 

einander, weil wir in Gott eins sind, und diese geistige Einheit - diese 

wahre Liebe - hat uns hier auf der Erde auch jetzt zusammengeführt. 

Wir können einander nicht verlieren! Wir werden uns wiederfinden und 

wiedersehen, wenn nicht in diesem, dann in einem nächsten Leben 

oder in einer anderen Lebensform. Wo immer wir auch hinkommen, die 

Liebe wird uns wieder zueinander führen. Lebe wohl, mein Lieber, mein 



Einweihung  ( 485 ) 

Teurer, und klammere dich in schweren Stunden an diese unsichtbare 

Macht, die hinter uns steht, die uns nie verläßt, die wir Gott nennen!» 

Wir weinen beide nicht. Wir umarmen einander lange, lange, ich küsse 

seine klare Stirne, er drückt mich an sein Herz und geht. Ich winke ihm 

noch aus dem Fenster nach, er lächelt zurück, dann verschwindet er. 

Heute abend werden wir Weihnachten feiern. Die Kanonen donnern 

ohne Unterlaß, dennoch bereiten wir alles vor, um den 

Weihnachtsabend so weit als möglich schön zu begehen. Mir wäre es 

gleich, denn in der Ewigkeit gibt es keine Weihnachten, keine Feiertage 

und Wochentage, mir sind alle Tage Feiertage, weil in Gott die Ewigkeit 

ein fortdauernder Feiertag ist. Mein Mann liebt aber die 

Weihnachtsabende, er ist glücklich, wenn er mir Überraschungen 

bereiten kann und hat es auch gerne, wenn man ihn überrascht. Er 

schmückt schon den Baum im Salon, und Bo-Ghar hilft ihm. 

Bo-Ghar wohnt seit einigen Wochen bei uns, denn wenn er abends 

nach Hause wollte, wurde er durch die täglichen Bombardierungen in 

der letzten Zeit daran gehindert. Er wohnt in dem verlassenen Zimmer 

meines Sohnes. 

Bo-Ghar ist vor mehreren Jahren aus seiner fernen Heimat mit der 

Aufgabe nach dem Westen gekommen, den Menschen dieses Erdteiles 

die uralte Lehre seiner Ahnen zu bringen, wie man den Körper unter 

die Herrschaft des Geistes stellen kann. Mein Atelier, in dem ich die 

großen Kompositionen aus Stein oder Bronze erstellte, stand, seit man 

des Krieges wegen diese Materialien nicht mehr beschaffen konnte, 

leer, und ich überließ es Bo-Ghar, seine Lehrkurse darin abzuhalten. Er 

benahm sich von Anfang an, als ob er unser eigenes Kind wäre, und 

jetzt bereitet er mit meinem Manne in größter Eintracht den 

Weihnachtsabend vor. 



Einweihung  ( 486 ) 

Ich versuche mit der Köchin, auszudenken, wie wir aus den unter 

großen Schwierigkeiten herbeigeschafften Lebensmitteln auf morgen 

etwas «Festliches» zubereiten könnten, da wir heute mit der ganzen 

Familie zum Vater eingeladen sind. 

Da läutet es an der Türe. Mein junger Vetter kommt ganz bleich herein: 

«Esther», sagt er, «der Feind hat die Stadt umzingelt, und die Truppen 

rücken ganz überraschend nicht von der anderen Seite der Stadt, 

woher wir sie erwartet haben, heran, sondern gerade auf uns zu. Ich 

war mit Vater in der Stadt und habe Mutter angerufen, da sagte sie 

uns, daß die feindlichen Truppen unsere Villa schon erobert haben und 

daß sie, von riesigen Tanks begleitet, gegen die innere Stadt 

marschieren. Merkwürdigerweise waren die Telephondrähte noch nicht 

durchschnitten. Die feindlichen Tanks und Truppen müssen jeden 

Augenblick hier sein. Bereitet euch vor, ich muß weiter. Adieu», und 

geht. 

Ich laufe zu meinem Manne und teile ihm diese Nachricht mit und laufe 

im ganzen Haus umher, um meine Schwestern, meinen Bruder und 

meinen Vater und auch die Familie des Hauswartes zu benachrichtigen, 

damit alle wissen, woran sie sind. 

Unsere Villa liegt am Abhang eines Hügels. Wir können aus unseren 

Fenstern weit weg auf die breite Straße, in die Richtung sehen, aus 

welcher die feindlichen Truppen sich nähern. Vorläufig ist noch alles 

still. Mein Mann sagt, daß es noch Stunden dauern kann, bis der Feind 

in unsere Umgebung gelangt, er schlägt vor, daß wir sofort 

Weihnachten feiern und nachher gleich meinen Vater unten besuchen, 

wo wir mit der ganzen Familie zum Abendessen eingeladen sind. Dort 

werden wir alle zusammen sein und abwarten können, was weiter 

geschieht. 



Einweihung  ( 487 ) 

Mein Mann zündet die Kerzchen unseres Christbaumes an. Ich denke 

an meinen Sohn, der vielleicht jetzt irgendwo an einem Luftangriff 

teilnehmen muß und empfehle ihn Gott, wir drücken einander die 

Hand, übergeben die Geschenke, dann lassen wir alles liegen und eilen 

hinunter zum Vater. 

«Kinder», sagt Vater, «essen wir rasch, denn wir wissen nicht, ob wir 

nicht bald in den Keller hinunter müssen.» 

Wir setzen uns. Der Stuhl meiner Mutter bleibt oben am Tisch - wie 

immer seit sie gestorben ist - leer. Eine Kerze brennt an der Stelle 

ihres Tellers ... Wir essen ernst und still, aber ruhig. Wir fühlen genau, 

daß uns eine feierliche Zeit der Abrechnung mit unserem Schicksal 

bevorsteht. Man serviert. Da schlägt eine Bombe ganz in der Nähe 

unserer Fenster ein. Starke Detonation. Wir schauen einander an. 

«Essen wir nur weiter», sagt Vater, «vielleicht können wir noch unser 

Nachtmahl beenden.» 

Wir essen so rasch als möglich, doch die Detonationen kommen immer 

näher und werden immer häufiger. 

Man läutet. Offiziere des mächtigen Bundesstaates stehen vor der 

Türe: «Wir wollen im Garten Kanonen aufstellen; hier ins Haus 

kommen unsere Truppen. Geben Sie die Schlüssel aller Wohnungen 

her», sagt ein Offizier. Mein Mann steht auf, um die Offiziere zu führen. 

Wir hören eine auffallend starke Detonation. Das ganze Haus wird wie 

von einem Erdbeben erschüttert. 

Nach einigen Minuten kommt mein Mann herein. «Vater», sagt er, «es 

wäre das beste, in den Keller zu gehen. Eine Mine hat in die Garage 

eingeschlagen. Der Zentralheizungskörper wurde auch abgerissen und 

weggeschleudert, wir müssen die ganze Heizung sofort abstellen und 

das Wasser ablaufen lassen. Geht hinunter, euer Leben ist in der 



Einweihung  ( 488 ) 

Wohnung nicht mehr sicher. Die feindlichen Truppen müssen schon 

ganz nahe sein. Die Offiziere sagen, daß sie schon an der anderen 

Seite der Hauptstraße sind. Es wird nicht lange dauern, dennoch 

müssen wir damit rechnen, einige Tage im Keller zu verbringen.» 

atmen - noch tiefer -‚ und noch tiefer, und ruhig bleiben! Wir alle 

werden einmal den Körper abstreifen; in hundert Jahren wird es schon 

so gleichgültig sein, wer früher gegangen ist. 

Zeit und Raum, das sind Erfindungen des Verstandes, der Geist aber, 

das Selbst, steht über dem Verstand, über allen Gedanken, über allem 

Begriff von Zeit und Raum. Atmen, ruhig, regelmäßig atmen, und 

nichts denken, nur sein ... nichts denken ... nur sein ... » 

Ich weiß nicht, wie lange ich dasitze, auf einmal öffnet sich die 

Eisentüre wieder, mein Mann ist mit zehn Litern Wasser da. Für einen 

Tag haben wir, sechsundzwanzig Menschen, Wasser ... Ich stehe nicht 

auf, werfe mich nicht an seinen Hals. Nein, die großen Augenblicke sind 

immer ganz einfach! Kein Weinen und Schluchzen und keine großen 

Worte. Von dort, wo er das Wasser mit meinem Bruder gerecht verteilt, 

schaut er zu mir hinüber. Unsere Augen sagen einander alles. Ich 

denke: «Aufschub! Wie lange?» 

Wir sitzen im Keller, in der Finsternis, draußen donnert es ohne 

Unterlaß. Die Erde zittert unter uns, wir müssen uns an die Bank 

klammern, damit uns die Detonationen nicht auf den Boden werfen. 

Trommelfeuer! Kanonen feuern, Tanks, Flugzeuge donnern vorüber, 

Bombeneinschläge! Noch immer Trommelfeuer! Seit wann sitzen wir 

hier im Keller? Ich habe schon jeden Zeitbegriff verloren. Im Keller ist 

nie Tag, es ist immer dunkel, nur ein gedämpftes, schwaches Licht 

dürfen wir brennen lassen. Elektrizität gibt es schon längst nicht mehr, 

und mit Öl müssen wir sehr sparen. Wenn das Trommelfeuer hie und 

da auf eine halbe Stunde schweigt, gehen wir in einen anderen 

Kellerraum und essen etwas. Glücklicherweise hatten wir alle etwas 



Einweihung  ( 489 ) 

Vorrat. Oft aber müssen wir plötzlich aufhören und Hals über Kopf in 

den Schutzkeller zurückrasen, denn das Haus wird auch schon von 

dieser Seite stark beschossen. Nach jedem Treffer hören wir 

Ziegelsteine und Balken von Dach und eingestürzten Wänden auf die 

letzte Decke krachen, die uns noch schützt. Wir wissen nie, ob der 

nächste Volltreffer auch sie noch durchschlägt und uns lebendig 

begräbt. 

Eines Tages stürzt eine Wand mit einer ohrenbetäubenden Detonation 

im nebenliegenden Keller ein. Glücklicherweise nicht im Schutzkeller. 

Später, wie das Trommelfeuer auf eine halbe Stunde nachläßt, gehe ich 

mit meinem Manne nachsehen, was geschehen ist. Der Raum zeigte ein 

wüstes Bild der Zerstörung. Die Kellerwand hat ein großes Loch, grelles 

Sonnenlicht strömt herein, so daß ich blinzeln muß. Ziegelsteine liegen 

herum. Holzstücke, Reste des Fensters, alles mit dickem Mörtelstaub 

bedeckt, und auf einem Balkenstück sitzt, auch unter einer 

Staubdecke, eine Henne unbeweglich auf einem Fuß. Sie sitzt 

gleichgültig da, als ob nichts geschehen wäre. Sie gehört zum Vaters 

Haushalt und ist als einzige zurückgeblieben. 

Armes Tier! Was für eine Auffassung muß es von uns Menschen haben! 

Nach einigen Tagen kocht die Köchin aus der Henne eine gute Suppe. 

Während des Essens stellt sich heraus, daß das Tier schwer verletzt 

war. Der Beinknochen war durchschossen, es fehlte ein Stück davon. 

Deshalb saß sie auf einem Fuß. Wie gleichgültig hat sie ihre Verletzung 

ertragen! Mit keinem Ton verraten, daß sie leidet. 

Wir sitzen im Schutzkeller. Will das Trommelfeuer nie aufhören? In 

meinem Schoß halte ich den kleinen Knaben, mein Körper ist kalt vor 

Todesangst, denn wenn der Mensch in seiner Seele noch so ruhig dem 

Tode ins Auge schaut, der Körper revoltiert. Wir wissen nicht, ob wir 

von einer Bombe erschlagen oder lebendig begraben oder verdursten 



Einweihung  ( 490 ) 

werden. Der kleine Knabe bittet: «Erzähle, Tante Esther, erzähle mir 

ein Märchen», und ich erzähle endlose Märchen, damit er ruhig bleibt. 

Er hat ein kleines Auto in der Hand, und ich muß es immer neu 

aufziehen: es spielt mit seinem kleinen Spielwerk ein Lied. Was ist das 

nur? Es klingt so bekannt ... Jetzt erkenne ich es, das Lied der kleinen 

Ferkel aus dem Film von Walt Disney: «Who is afraid of the big bad 

wolf ...» Oh, es ist Glück, daß es im Keller finster ist. Niemand sieht, 

daß ich auf einige Augenblicke die Fassung verliere und mir die Tränen 

unaufhaltsam über die Wangen rollen. Gott! oh Gott! Du bist 

gegenwärtig! Deine Botschaft sagt uns allen, daß wir uns nicht fürchten 

sollen! «Tante Esther, erzähl weiter, was ist dann geschehen? Warum 

erzählst du nicht?» sagt der kleine Peter. Ich presse das Kind an mein 

Herz und erzähle weiter: «Dann ist die Mutter der kleinen Ziegen 

wiedergekommen und ...» 

Das Trommelfeuer hört nach langen, langen Stunden auf. Mein Mann 

geht hinaus, wie jeden Tag, um Wasser zu holen. Als er wieder 

zurückkommt, winkt er mir: «Esther», sagt er, seine Stimme zittert, 

und ich sehe, daß er tief erschüttert ist, «ich war in unserer Wohnung 

oben. Die schönen Möbel, die du selbst geschnitzt hast, und deine 

schönen Figuren sind alle zerstört. Ein Zimmerboden ist schon 

durchgebrochen, die übrigen Räume haben keine Wände mehr. Wir 

haben kein Heim mehr ...»; und der alte Knabe weint und schluchzt auf 

meiner Schulter wie ein Kind. 

Ich umarme ihn in seinem dicken Wintermantel: «Weine nicht! Die 

Hauptsache ist, daß wir leben! Daß wir in dieser Zerstörung noch 

unverletzt leben! Plastiken kann ich wieder machen. Was kümmerst du 

dich um materielle Dinge. Das Leben steht über allem!» 

Aber er kann sich schwer beruhigen: «Ich habe alle deine Figuren und 

unsere ganze Wohnung so liebgehabt, und jetzt ist alles hin ... alles hin 

...» 



Einweihung  ( 491 ) 

«Macht nichts, einmal wird auch diese Hölle ein Ende haben.» Ich lege 

meinen Kopf einen Augenblick an seine breite Schulter. Wir umarmen 

uns, dann gehen wir zurück in den finsteren Schutzraum. Jetzt ist keine 

Zeit, sentimental zu werden. 

Bo-Ghar kommt und flüstert: «Was ist geschehen? Wir haben das 

Poltern von Ziegelsteinen und Balken gehört, dort, wo Ihre Wohnung 

ist.» 

Ich sage ihm, was mein Mann mir berichtete. Bo-Ghar, der immer 

ruhige, immer fröhlich lächelnde, wird aufgeregt: «Ich gehe hinauf! Ich 

muß meine Diapositive und meinen Film über Yoga retten. Meine 

Aufgabe, meine Arbeit geht zugrunde, wenn diese zerstört werden. Ich 

gehe.» 

«Bo-Ghar, du kannst nicht. Der Feind läßt Scharfschützen unser Haus 

beschießen. Ich erlaube nicht, daß du hinaufgehst.» 

Mein Bruder hört unser Gespräch: «Ich begleite Bo-Ghar. Ich helfe 

ihm», und die beiden verlassen leise den Keller ... Wir warten 

gespannt. Minute um Minute vergeht ... es wird eine Viertelstunde, eine 

Stunde, wir warten noch immer. 

Endlich öffnet sich die Türe, und Bo-Ghar und mein Bruder treten ein, 

strahlend, aber schmutzig und mit Staub bedeckt, die 

Diapositivschachteln und Filmspulen in ihren Händen. Mein Bruder 

erzählt: «Die Wände sind alle eingestürzt, der Schrank aber ist noch in 

der Ecke auf einem schmalen Stück Boden stehen geblieben. Wir 

konnten aber nicht hinüber, denn dazwischen gab es schon keinen 

Boden mehr, nur noch Eisenbalken. Wir mußten auch achtgeben, daß 

uns die Meisterschützen drüben nicht bemerkten. So sind wir - Bo-Ghar 

und ich - auf dem Bauch über den Eisenbalken gerutscht, Bo-Ghar hat 



Einweihung  ( 492 ) 

alle Schachteln aus dem zusammengefallenen Schrank herausgewühlt, 

und ich habe die einzelnen Stücke übernommen. Alles ist da!» 

Wir sind alle glücklich, daß die beiden wieder hier unten sind. Bo-Ghar 

versteckt seine Schätze in einer Ecke, daß sie niemand findet. Im 

nächsten Augenblick wirft es uns beinahe um, eine entsetzliche 

Explosion mit ohrenbetäubendem Donner erschüttert das ganze Haus. 

Abermals ein schrecklicher Angriff! Wir hören die Flugzeuge über uns 

wegsausen, Bomben, Minen, Geschosse aus kleinen und großen 

Kalibern hageln von allen Seiten auf das Haus. Die Detonationen 

nähern sich ständig, und nach jeder hören wir Ziegelsteine, Balken, 

Schutt und Trümmer über uns prasseln. Die Schüsse folgen jetzt so 

nah aufeinander wie das Dröhnen einer Riesennähmaschine. Wir sind 

darauf gefaßt, daß das nächste Geschoß den letzten Schutz, die letzte 

Decke über dem Keller durchschlägt und uns alle tötet. Wir sitzen 

stumm und kalt in der entsetzlichen Spannung - in Todesangst. Wie 

lange halten die Wände noch aus? Dann, ein ungeheurer Schlag, der 

Kellerboden tanzt unter uns, das Stubenmädchen meines Vaters fängt 

an zu kreischen, bekommt einen Nervenschock, die übrigen Frauen aus 

dem Personal kreischen mit. Ich springe auf und brülle, so laut ich 

kann: «Stille, Ruhe! Gott ist gegenwärtig! - Gott ist gegenwärtig!» 

Detonation nach Detonation, man hört kaum meine Stimme, aber ich 

brülle, ich muß schreien, aus meiner ganzen Brust: «Gott ist 

gegenwärtig! Ein jeder soll an Gott denken, an nichts anderes, nur an 

Gott! Gott mit uns! Gott! - Gott! - Gott!», und allmählich sagt jeder 

Mensch mit mir: «Gott ist gegenwärtig ... Gott ... Gott ... Gott ... » 

Wir wissen nicht, wie lange dies dauerte ... Es wurde allmählich 

ruhiger, die Explosionen wurden seltener, und dann wurde alles still. 

Wir hören, daß die Soldaten draußen etwas Schweres schleppen. Ich 

gehe hinaus. Im Treppenhaus liegen unbewegliche Körper. Auf dem 

Boden Blut. Ich erkenne mehrere von den jungen Soldaten, die sich 



Einweihung  ( 493 ) 

noch vor einer Stunde im Schutzkeller erwärmten und allerlei von zu 

Hause erzählten. Die Eltern! Die werden umsonst ihre Kinder erwarten. 

Mein Sohn! Wo kann der arme Bursche jetzt sein? In welcher Abteilung 

der Hölle? 

Dann essen wir rasch, wir wollen die kleine Ruhepause nützen. Wir 

müssen den Widerstand unseres Körpers kräftigen, solange wir noch zu 

essen haben ... Zwei Männer gehen wieder Wasser holen ... 

Seit wann sitzen wir hier im Keller? Wochen sind vergangen, seit wir in 

dieser Trommelfeuer-Hitze sitzen. Mein Mann sagt: «Im Doberdo lagen 

wir auch im Trommelfeuer, im Ersten Weltkrieg, aber nach je 

achtundvierzig Stunden hat man uns abgelöst. Man war der Meinung, 

daß es die Nerven nicht länger ertragen. Aber nie hätte ich gedacht, 

daß ich mit kleinen Kindern und Frauen mehrere Wochen ohne 

Unterlaß, ohne Ablösung im Trommelfeuer sitzen würde.» 

Wir sitzen alle im Pelz und dicken Wintermantel da, kein Stück haben 

wir ausgezogen, seit wir heruntergekommen sind. Der kleine Peter liegt 

in meinen Armen; in einer Hand halte ich den kleinen Koffer mit 

meinen Schmucksachen und dem Geld und eine Schachtel Keks, damit 

das Neugeborene etwas zu essen hat, wenn wir flüchten müssen. Wir 

sind alle auf dem Sprung. Die nebenstehende Villa wurde mit 

Flammenwerfern ausgebrannt, mein Mann gab den Befehl: Jedermann 

soll fluchtbereit sein, weil wir nicht wissen, in welchem Augenblick der 

Feind das Haus anzündet und uns mit Flammenwerfern hinausjagt. 

Wohin flüchten? Wir haben keine Ahnung. Nur vorwärts, fort von hier. 

Den Nachbarn mit seinem Sohne haben die Scharfschützen in dem 

Moment abgeschossen, als sie aus dem brennenden Haus flüchten 

wollten. Nur die Frau konnte sich retten, sie rutschte auf ihrem Bauch 

bis zur vierten Villa, dort hat man sie aufgenommen. 



Einweihung  ( 494 ) 

Wir warten, bereit, meine jüngere Schwester mit dem Wickelkind in 

ihren Armen ... Mein weißhaariger Vater in seinem großen schwarzen 

Pelz, die Familie meiner älteren Schwester, mein Bruder, das Personal, 

alle gespannt, mit ihren lebenswichtigsten Sachen in den Händen. 

Dann wird es auf kurze Zeit wieder einmal stille. Wir möchten ein 

wenig schlafen, meine Nerven brennen, in meinem Kopf ist ein Chaos. 

Ich schließe die Augen und will mein Bewußtsein zurückziehen, um zu 

schlafen. Da quietscht das Wickelkind wie üblich mit einer scharfen, bis 

aufs Mark gehenden Stimme. Meine Schwester versucht es in ihrem 

Arme zu beruhigen, aber es schreit und schreit ohne Unterlaß ... Da 

übernehme ich das Kind, versuche alles, es quietscht weiter, 

verzweifelt, quietscht. Ich gebe das Kind meiner Schwester zurück, es 

schreit. 

Bo-Ghar taumelt in der Finsternis zu meiner Schwester, nimmt das 

Wickelkind in seine Arme und summt ein Lied aus seiner Heimat, 

Womit man die Schlangen beschwört. Das Kind beruhigt sich 

augenblicklich, es wird stille. Wir schlafen, so wie wir da sitzen, 

augenblicklich ein. Nur Bo-Ghar sitzt mit dem Wickelkind in seinen 

Armen und summt. 

Es vergehen weitere Tage - oder Wochen? Wir fragen nicht mehr. Mein 

Mann sammelt draußen im Garten Schnee hinter einer schützenden 

Wand, bringt den Kübel herein und rasiert sich in einem anderen 

Kellerraum. Er gibt seine Gewohnheiten nicht auf. Die übrigen Männer 

haben schon alle Bart und Schnurrbart. Nur mein Mann und Bo-Ghar 

rasieren sich in dieser Hölle jeden Tag. 

Dann setzt sich mein Mann zu uns, es beginnt wieder ein Angriff, die 

Qual schwerer Stunden. Meine Schwester bringt die Flasche für das 

Kind und gibt ihm zu trinken. Sie steigt jeden Tag viermal hinauf in ihre 

Wohnung, und während die Kugeln in ihrer Nähe einschlagen, kocht 



Einweihung  ( 495 ) 

sie. Nach dem das Kind getrunken hat, kommt sie zu mir und fragt wie 

jeden Tag: «Glaubst du, daß es schon zu Ende ist?» 

«Nein», flüstere ich zurück, «ich fühle: es ist noch nicht so weit.» Im 

nächsten Augenblick schlägt eine Mine unmittelbar über unserem Kopf 

ein, alles kracht und knirscht, dann hören wir wieder die Ziegelsteine 

fallen, die Schutzkellerdecke hat ausgehalten. Aber bis wann? Wir 

bleiben stille, und ich frage Gott in mir: «Soll ich mich auf den Tod 

vorbereiten? Es steht in meinem Horoskop, daß ich beim Einsturz eines 

Gebäudes sterben werde. Ist das jetzt? Werde ich sterben, oder soll ich 

weiter um das Leben kämpfen?» 

Und da sehe ich plötzlich ein Bild in dieser Finsternis: ein winziges 

Hügelchen und oben drauf ein Kerzchen, klein wie eine 

Christbaumkerze, das brennt mit einer kleinen Flamme. Dann fängt das 

Hügelchen vor mir, vor meinen Augen zu wachsen an und wird ein 

großer, mit smaragdgrünem Gras bedeckter Hügel, und aus dem 

Kerzchen wird eine Fackel, die mit großer, heller Flamme brennt! 

Das Bild verschwindet, aber ich weiß, daß ich nicht sterben werde, 

sondern ich werde diese Fackel sein müssen, ich muß den Menschen 

Licht bringen, Licht, Licht, Licht! 

In der Nacht schreit das Wickelkind ohne Unterlaß, bis Bo-Ghar es 

wieder wiegt. Wir versuchen zu schlafen, da explodiert eine Mine in 

unserer unmittelbaren Nähe, und nachher fühle ich eiskalte Luft 

eindringen. Die Männer springen auf, um zu untersuchen, was 

geschehen ist. Die Kellerwand, die uns bisher geschützt hat, ist 

eingestürzt. Ein großes Loch klafft, wir denken alle an den kommenden 

Angriff ... Wir warten. Ich flüstere meiner jüngeren Schwester zu: 

«Jetzt ist es zu Ende. In der Frühe wird unsere Villa fallen.» 

«Ja», antwortet sie, «ich fühle es auch, oder wir sterben alle.» 



Einweihung  ( 496 ) 

Mein Mann flüstert mir zu: «Heute sind es genau fünf Wochen, seit wir 

hier im Schutzkeller sitzen ... 

Merkwürdigerweise schießt der Feind heute nicht mit Kanonen. Auch 

Bomben fallen keine. Man hört nur fortdauernd das Geknatter des 

Maschinengewehrs. Mein Mann sitzt neben mir und flüstert in mein 

Ohr: «Das bedeutet, daß die Infanterie schon vor uns steht, sie 

schießen nicht mehr mit Kanonen, sonst könnten sie ihre eigene 

Mannschaft treffen. Die feindlichen Truppen können jeden Augenblick 

in unser Haus eindringen.» 

Nachmittags gehe ich hinaus, um nachzuschauen, wo Vater bleibt. Wie 

ich aus dem Schutzkeller trete, sehe ich oben, durch die Haustüre, daß 

von der abgebrannten Nachbarvilla weißgekleidete, fremde Soldaten 

gegen uns laufen. «Vater, Vater und alle», schreie ich rundum, «der 

Feind ist da!» Wir rasen alle hinein, und schon stürzen mit 

schußfertigem Gewehr fremde Soldaten herein. 

Totenstille! Wir und sie schauen uns einen Augenblick an. Ich habe das 

Gefühl, als ob die Zeit stehengeblieben wäre. 

Alle Soldaten sind in weite, weiße Mäntel gekleidet, draußen liegt alles 

im Schnee. Sie sehen aus wie spielende Kinder in einem Krippenspiel. 

Dann sagt der erste Soldat ein unverständliches Wort und zeigt auf die 

Frauen. Wir verstehen, daß wir nach rechts sollen; wir tun es. Dann 

wieder ein unverständliches Wort, und jetzt zeigt er auf die Männer, die 

alle sofort mit einem Soldaten weggehen sollen. Wir haben keine Zeit, 

Abschied zu nehmen. Die Männer sind fort, und wir Frauen bleiben mit 

den fremden Soldaten allein. Sie stürzen mit schußbereitem 

Maschinengewehr in jede Ecke des Kellers, ob nicht irgendwo Soldaten 

versteckt seien. Ein junger Soldat tritt inzwischen an den Kinderwagen, 

wo das Wickelkind liegt und ruhig schläft. Er schaut das Kind an. 



Einweihung  ( 497 ) 

Tränen kommen in seine Augen, und mit unendlicher Zärtlichkeit sagt 

er ein fremdes Wort, das wir dennoch verstehen: «Kindchen ...»; dann 

schaut er auf uns und zeigt mit seiner Hand in der Richtung seiner 

Heimat und zeigt, daß er zu Hause auch ein «Kindchen» hat. 

Ich denke beruhigt, daß diese Soldaten ja liebe Leute sind und ein Herz 

haben. 

Ein Offizier kommt jetzt herein, setzt sich auf einen Stuhl und sagt in 

einer europäischen Sprache: «Wir tun Ihnen nichts, wir sind 

Sturmtruppen von Söhnen solcher Leute, die zu der heute 

ausgerotteten Klasse gehörten. Geben Sie aber acht, wir müssen 

weiter, und nach uns kommt eine ganz andere Sorte von Soldaten. Die 

sind nicht so wie wir. Geben Sie acht!» 

Spät nachmittags fängt die Beschießung wieder an. Jetzt schießen aber 

nicht mehr die feindlichen Truppen auf uns, sondern unser eigenes 

Militär. Sie wollen das Haus zurückerobern. Wir sitzen wieder still im 

finsteren Keller und hören durch die dicke Kellerwand, wie draußen auf 

der Straße ein schrecklicher Nahkampf wütet. Plötzlich wieder eine 

ohrenbetäubende Detonation, kalte Luft strömt herein, die Explosion 

hat das Kellerfenster, den dicken eisernen Fensterladen, nach außen 

aufgerissen. Durch das offene Fenster fliegen Schüsse wie Hagelkörner 

in den Keller. Wir springen auf die Seite, an die Wand, aber man kann 

sich im Keller nicht mehr bewegen. Die Lage ist lebensgefährlich, jeder 

Schritt bedeutet den Tod. Der Fensterladen muß zugemacht werden! 

Ich schaue mich um. Alle Frauen gehen mit den Kindern an der Wand 

neben dem Fenster in Deckung, denn wenn jemand sich vor dem 

Fenster zeigt, schießt es wie Hagel herein. Die Lage ist unhaltbar. Der 

Fensterladen muß zugetan werden!! 



Einweihung  ( 498 ) 

Ich fühle eine merkwürdige Kälte in mir. Jeder Nerv ist kalt, wie 

gefroren, so daß ich mich überhaupt nicht mehr fühle. «Angst?» frage 

ich mich. Nein! Wer soll Angst haben in mir, wenn ich das Gefühl habe, 

daß ich überhaupt nicht existiere? Ich weiß nur, daß ich derjenige bin, 

der den Eisenladen zumachen muß! Dennoch beobachte ich mich 

neugierig; was fühlt man, was erlebt man, wenn man in solch einer 

Lage ist? Wie reagiert die Natur in dem Menschen, wenn er 

unwillkürlich ein Held sein muß?! ... 

In der Ecke des Schutzkellers steht ein dicker Touristenstock mit einem 

gekrümmten Griff. Ich lege mich flach auf den Bauch und krieche 

langsam, sehr vorsichtig zu dem Stock hin, packe ihn beim unteren 

Ende, dann krieche ich auf dem Bauch zum Fenster. Währenddessen 

blitzt ein ganz sonderbarer Gedanke durch meinen Kopf: Die 

Kandidaten in den Pyramiden mußten eine Prüfung in 

«Todesverachtung» bestehen! Vielleicht bestehe ich jetzt dieselbe 

Prüfung hier im Schutzkeller? Vielleicht ist das alles nur ein Traum, 

während meiner Einweihung, in der Pyramide? 

Während ich auf dem Bauch vorsichtig zur Fensteröffnung krieche, 

antwortet mein Verstand: «Ja, die Kandidaten in der Pyramide haben 

es leicht gehabt! Sie wußten, daß es nur um Einweihungsprüfungen 

ging. Aber diese Kugeln hier sind keine Träume! Die töten tatsächlich! 

Wie viele arme junge Soldaten sind schon hier getötet worden! 

Und doch muß der Fensterladen zugemacht werden, und eben 

deshalb!» 

Ich kauere, dann, den Stock bereithaltend, stehe ich plötzlich auf, 

strecke meinen Arm mit dem Stock durch das Fenster hinaus, dann, da 

der Fensterladen sich vollkommen nach außen geworfen hat, muß ich 

mich noch mit dem ganzen Oberkörper hinauslehnen, bis ich den Rand 

des Ladens mit dem krummen Griff des Stockes erreiche. Ich strecke 



Einweihung  ( 499 ) 

mich noch stärker, daß ich das Gefühl habe, als ob mein ganzer Körper 

sich verlängern würde, endlich habe ich ihn und ziehe ihn langsam, 

aber sicher ein. Jetzt springen meine Schwestern mir zu Hilfe, den 

schweren Fensterladen wieder an seinen Platz zu zwingen und 

schließlich tüchtig zuzuriegeln. 

So, fertig! Es war alles ganz einfach. Keine Aufregung, keine 

theatralische Szene. Merkwürdig genug, daß die Scharfschützen, die 

von dort drüben unser Fenster bisher mit einem Hagel von Kugeln 

überschüttet hatten, auf mich nicht einen einzigen Schuß abgegeben 

haben. Vielleicht waren sie verhindert; oder wollten sie nicht schießen, 

weil sie sahen, daß ich eine Frau bin? 

«Tante Esther, erzähl weiter ... »‚ sagt der kleine Peter, und ich erzähle 

weiter, endlose Geschichten. 

Wir Frauen mußten am folgenden Tag aus dem in sich 

zusammengestürzten Hause flüchten, nach einer furchtbaren Nacht voll 

unbeschreiblichem Entsetzen. Von den Bildern jener Nacht kann ich 

kaum glauben, daß sie Wirklichkeit waren. Die Eroberung eines Landes 

ist wie die Begegnung der männlichen und weiblichen Kraft, wie eine 

gewaltsame Ehe. Ein Land erobert ein anderes Land, dringt in den 

Körper des anderen ein, es fließt Blut, einzelne Einwohner sterben wie 

Zellen des vergewaltigten Körpers, und dennoch entspringt dieser 

Begegnung neues Leben, eine neue Welt, eine neue Schöpfung. Die 

Begegnung ist grausam und gewalttätig, wie die Zeugung neuen 

Lebens immer ist, aber die Natur schaut nur vorwärts, in die Zukunft, 

und um das Ziel zu erreichen, neues Leben hervorzubringen, opfert sie 

unzählige einzelne Zellen und Wesen. Aus der intimen Begegnung 

zweier Länder, des Eroberers und des Eroberten, sprießt neues Leben, 

auf der geistigen wie auf der materiellen Ebene. Aus der Ehe zweier 

Rassen entsteht eine neue Kultur. Es mischen sich aber auch die 

Körperzellen dieser Länder, und es entstehen Nachkommen, welche die 



Einweihung  ( 500 ) 

Eigenschaften beider Rassen in sich tragen und ausdrücken. Die Natur 

schafft Zwischenrassen, Übergangsindividuen, um die harten Grenzen 

zwischen den Rassen und Ländern zu mildern und zu überbrücken. 

Ich mußte diese Wahrheit dort im Schutzkeller des 

zusammengeschossenen Hauses einsehen, dort, in jener Nacht. Ich 

mußte zuschauen und erfahren, daß die gewaltige Ehe zweier Länder 

sehr grausam ist und viele individuelle Tragödien verursacht. Mich hat 

vor dem Schicksal, das in dieser Nacht fast allen Frauen zuteil wurde, 

Ima gerettet! Als mich ein Soldat von meinem Lager in der Ecke des 

Schutzraumes aufriß, damit ich ihm folge, sagte ich ihm in 

gebrochenen Worten seiner Sprache: «Ich - Mutter, Sohn im Krieg - du 

haben Mutter zu Hause auch, lassen mich ...» 

In den betrunkenen Augen des armen, mit «Sturmpastillen» vergifteten 

jungen Menschen zuckte ein Ausdruck des Verstehens auf, ich sah, daß 

er an seine Mutter denken mußte, dann stieß er mich wütend auf mein 

Lager zurück und stürzte hinaus. 

Am darauffolgenden Morgen zwang uns ein innerer Befehl, aus der 

Ruine zu fliehen. Ja, es gab eine Führung, die uns vor der kommenden 

Nacht, die auf alle Frauen, ohne Ausnahme, in der Ruine unseres 

Hauses wartete, aus unerforschlichen Gründen rettete! 

Es geschieht alles wie in einem chaotischen Traum. 

Wir laufen aus der fünf Wochen langen Finsternis plötzlich in grellen 

Sonnenschein hinaus, taumelnd von dem starken Licht, unsere Augen 

können sich kaum an diesen Glanz gewöhnen. Ich werfe einen Blick auf 

unsere schöne große Villa zurück: ein Trümmerhaufen, ein Wirrwarr 

von herausstehenden, zerbrochenen Balken! Dann überqueren wir 

rennend zwischen Leichen und Trümmern die Straße, hinüber zu den 

Treppen, ich sehe meine Schwester mit dem Wickelkind in den Armen 



Einweihung  ( 501 ) 

im hohen Schnee die Treppen hinunterstürzen, springe hin, reiße sie 

auf und falle selber hin mit dem kleinen Knaben, den ich führe: unter 

dem Schnee hängen Drahthindernisse! Wir versuchen, mit den Kindern 

hinüberzuklettern. Da tritt aus einer Hausnische ein älterer Soldat der 

feindlichen Armee, hebt den kleinen Knaben über das Drahthindernis 

und hilft uns, den Kindern, den Frauen, einem nach dem andern, 

hinüberzukommen. Ich bin die letzte. Wir können mit dem Soldaten 

nicht sprechen, wir würden einander nicht verstehen, aber wir schauen 

einander in die Augen, und ich drücke innig, von Herzen seine ehrliche 

Hand, und er erwidert meinen Händedruck. Dann laufen wir im 

Zickzack weiter, wo wir gerade eine Deckung gegen die immerzu 

explodierenden Minen und einschlagenden Schüsse finden. Die Kinder 

brüllen aus vollem Halse, ich ziehe den kleinen Peter, der in der 

schrecklichen Kälte, im Schnee nicht mehr laufen kann, auf dem Boden 

liegend mit Gewalt hinter mir drein, weil ich ihn nicht mehr zu tragen 

vermag. Manchmal bleiben wir unter einer Terrasse stehen, um Atem 

zu holen und die Hände der Kinder mit unserem Atem zu wärmen, 

dann laufen wir weiter, irgendwohin, nur durch eine innere Kraft 

weitergetrieben, weitergeführt. 

Und es ist wie ein Traum, daß man uns endlich in einem Haus 

aufnimmt, wo ein gutmütiger Korporal der feindlichen Armee uns 

gegen seine eigenen Kameraden vor Gewalttätigkeiten beschützt. Wir 

befreunden uns, und einmal sagt er mir: «Mama, gibt acht! Ein guter 

Soldat, zehn schlechte Soldat! Nicht alle sind aus unserer Armee so gut 

wie ich, daß ich euch beschütze. Gib acht, wenn ich weitermuß!» 

Ja, wir wissen, daß nicht alle feindlichen Soldaten so menschlich sind! 

Wir haben die Erfahrungen der ersten Nacht hinter uns, die wir nie 

vergessen! 

Und die Männer sind verschwunden ... Nur meinen Vater haben wir 

Gott sei Dank bald wieder gefunden. Der alte Herr spazierte ruhig, 



Einweihung  ( 502 ) 

ohne Aufregung, ungeachtet des andauernden Kanonendonners durch 

diesen Massenmord, und während allen alles geraubt wurde, Pelz, 

Mantel, Handschuhe, Geld, Uhr, Füllfeder, alles, was nur ein Mensch bei 

sich haben kann, ist mein Vater, ohne daß ihn ein Soldat angerührt 

hätte, frei in das Heim einer alten Freundin gelangt. Seine mächtige 

Ausstrahlung hat sogar auf die feindlichen Soldaten gewirkt und sie von 

ihm abgehalten. 

Dann, nach einigen Tagen, klopft jemand in dem fremden Haus an die 

Türe des Zimmers, wo vierzehn Menschen, Soldaten, Flüchtlinge und 

wir Frauen mit den Kindern, wohnen: Bo-Ghar steht da, in zerfetzten 

Kleidern, mit blutenden Füßen. Ein Wunder, daß er nach all dem, was 

über ihn wegging, noch lebt. Nachbarn hatten ihm berichtet, in welcher 

Richtung wir geflüchtet waren. Er hat uns wiedergefunden. 

Einige Tage später kommt mein Bruder ähnlich abgerissen an, auch er 

hat mehrere hundert Kilometer in dieser Zeit zurücklegen müssen. Er 

fand irgendwo zwei Schuhe, beide für den linken Fuß. Er trägt die 

beiden linken Schuhe mit seiner gewohnten Würde. Die Hauptsache ist, 

er lebt ... 

Nur von meinem Manne habe ich keine Nachricht. Es geht mir nicht aus 

dem Kopf, daß ich ihn eines Tages, in einer Vision, auf der Landstraße 

hilflos im Schnee liegen sah ... Was konnte mit ihm geschehen sein? 

Nach langen Wochen, nach langem, vergeblichem Warten, finde ich 

meinen Mann endlich, schwer verletzt, im Hause eines barmherzigen 

Bauern wieder. Meine Vision hatte nicht getrogen ... 

Wochen vergehen, Monate vergehen. Wir hungern und wissen nicht, 

was wir am nächsten Tag essen werden. Aber eines Tages ist der Krieg 

endlich beendet! 



Einweihung  ( 503 ) 

Wir versuchen, einige Zimmer in der Ruine unseres Hauses bewohnbar 

zu machen. Bo-Ghar und ich arbeiten Tag und Nacht, damit wir in der 

entsetzlichen Hungersnot uns etwas zum Essen verschaffen. Mein Mann 

liegt lange Monate, bis er sich so weit erholt, daß er mit zwei Stöcken 

vorsichtig gehen darf. Wie gut, daß ich Bildhauerin bin! Ich mauere, 

nehme Türen aus verlassenen Wänden und setze sie dort ein, wo sie 

notwendig sind. Wir stellen Fensterrahmen zusammen, und als 

Glasersatz bekleben wir sie mit dickem Packpapier. Aus den Trümmern 

graben wir mit unseren zehn Nägeln noch brauchbares Küchengeschirr 

aus, einige Pfannen, verkrümmte Bestecke. Wir - Bo-Ghar und ich - 

ziehen mehrere Zentner Kohle nach Hause und laufen mit dem 

ausgeliehenen Wagen wie zwei gute Pferdchen. Unangenehm ist nur, 

daß der Wagen, wenn es abwärts geht, immer in unseren Rücken 

rennt, wir können ihn kaum zurückhalten; wenn wir aber bergauf 

müssen, haben wir mit unserer letzten Kraft zu ziehen und zu stoßen, 

bis wir dann wieder einmal auf eine ebene Straße kommen, wo wir 

fröhlich und erleichtert weitertraben. Dann putzen wir und setzen aus 

den Möbelresten neue Möbelstücke zusammen. Wir hämmern und 

nageln, bis wir endlich in der Ruine des alten Heimes unsere «Yoga-

Schule» wieder eröffnen. Bo-Ghar leitet die Körperübungen, die er bei 

Mentuptah gelernt hat, und ich gebe theoretischen Unterricht über das, 

was ich in Ägypten von Ptahhotep gelernt habe. 

Es vergehen wieder Monate. Die Sorge, was wir essen werden, läßt 

etwas nach. Unsere Schüler, die Verwandte auf dem Land haben, 

bringen uns eine Handvoll Mehl, einige Kartoffeln, Eier, manchmal 

sogar ein Stückchen Butter. 

Nur von meinem Sohne kommt noch immer keine Nachricht ... 

Nach anderthalb Jahren läutet jemand draußen. Ich öffne - und Ima 

steht da! 



Einweihung  ( 504 ) 

Ich hätte gedacht, daß in solchen Fällen Mutter und Sohn mit einem 

lauten Schrei einander schluchzend um den Hals fallen. Aber nein! Ich 

schaue ihn überrascht an, dann umarmen wir einander ernst und still. 

Ich atme nur tief auf: er lebt und ist kein Krüppel geworden. Nur eine 

Narbe an seiner schönen, hohen Stirne zeigt, daß er mit dem Flugzeug 

abgestürzt war. 

Aber ich bin tief erschrocken! Ich kenne Ima, ich weiß, daß er in 

diesem Lande keinen Platz mehr hat. Hier herrschen Brutalität, 

Talentlosigkeit und Gemeinheit, der Geist des Chaos! Und ohne größere 

Gefahr kann ein Mensch nur dann alles miterleben, wenn er in 

vollkommenem Gottvertrauen den inneren Frieden behütet und - 

schweigt! Ima aber wird nicht schweigen! Er versteht nicht, daß wir 

jetzt nicht im Tempel sind, wo Aufrichtigkeit, Selbstlosigkeit und Liebe 

herrschen, wo jeder seine Ansichten aussprechen kann, ohne Gefahr, 

mißverstanden zu werden. Ima wird sich in dieser Welt nicht 

zurechtfinden. Er wird Ungerechtigkeiten nicht dulden und gegen den 

unterweltlichen Geist, der hier herrscht, kämpfen wollen! Er hat 

anscheinend vergessen, wer er ist, dennoch hat er seine hohe 

Einstellung, Ehrlichkeit und Mut behalten und glaubt, daß er dasselbe 

auch von den Menschensöhnen erwarten kann. Er will an die Menschen 

glauben, und seinen unerschütterlichen Gottesglauben, den er tief in 

seiner Seele geprägt trägt, verdrängt er in sein Unbewußtes. 

Er muß von einer Enttäuschung in die andere fallen. Warum verdrängt 

er seinen Gottesglauben? Warum will er nicht mehr an Gott glauben? 

Das ist auch der Grund, warum er kein Selbstvertrauen hat! Ich sehe, 

daß er einen schweren seelischen Bruch erlitten haben muß, aber wann 

und wo? Und warum habe ich das merkwürdige und drückende Gefühl, 

daß ich diesen seelischen Bruch - eine entsetzliche Enttäuschung - 

hervorgerufen habe? Ich weiß, daß er sein Vertrauen irgendwo und 

irgendwann wegen meiner verloren hat, aber umsonst suche ich den 

Grund. Ich weiß nur, das ist mir vollkommen bewußt, daß ich ihn zu 



Einweihung  ( 505 ) 

Gott zurückführen muß, darum ist er mein Sohn geworden. Ich muß 

sein Selbstvertrauen, das mit Gottvertrauen identisch ist, in ihm 

erwecken und wieder bewußtmachen, weil ich schuld war, daß er es 

verloren hat. Er muß erkennen, daß die tiefe Liebe und das Vertrauen, 

die er mir gegenüber fühlt, nur eine Projektion des tiefen 

Gottvertrauens ist, das er in dem Unbewußten seiner Seele trägt. Er 

muß sich dessen bewußt werden, daß er in jeder Person Gott selbst 

erkennen und lieben soll. Die Person ist nur eine Hülle, die Maske, 

durch welche sich Gott offenbart. Er muß sich klar werden, daß was er 

in einem Menschen liebt, was in einem Menschen schön, gut und wahr 

ist, Gott ist und nicht die Person. Auch in mir, die er hier auf Erden - 

ich weiß es - am allermeisten liebt! Ich muß diese Liebe in ihm zu Gott 

zurückführen. Er muß einsehen, daß er auch in mir Gott liebt und 

meine Person nur ein Werkzeug ist, durch welches Gott sich in Form 

von Mutterliebe offenbart. Daß in jeder Person, die ihn liebt, also auch 

in mir - Gott ihn liebt und nicht die Person. Dann wird er mich und alle 

Menschen, aber auch sich selbst besser verstehen und dann keine 

Enttäuschung mehr erleben! 

Und es kommt eine Nacht, in der mein einziges Kind, der Mensch, den 

ich hier auf Erden am meisten liebe, während draußen ein 

außergewöhnlich kalter Winter herrscht und das Thermometer seit 

Wochen zwanzig Grad unter Null zeigt, in einem ungeheizten Zimmer 

wohnt, kaum etwas zum Essen und nicht einmal eine warme Decke 

hat. Ich könnte ihm leicht ein geheiztes Zimmer verschaffen, ich 

könnte ihm zu essen geben und ihn mit allem, was er benötigt, 

versorgen. Aber ich darf es nicht! Eher soll sein Körper zugrunde als 

seine Seele verloren gehen! Ich muß aus Liebe mit ihm grausam sein! 

Ich knie im Dunkel in meinem Bett und spreche mit meinem Gott: «Sei 

Du mit ihm, oh Gott, und erlaube, daß er Dich und sich selbst wieder-

findet. Erlaube, daß er den Weg, welcher zu Dir führt, findet und daß er 

nie von diesem Wege abweicht! Erwecke ihn, erwecke Dich selbst in 



Einweihung  ( 506 ) 

ihm, Gott, denn Du wohnst auch in ihm, und Du mußt in ihm erwachen, 

damit er erwacht, denn meine Kräfte reichen nicht mehr aus. Er muß 

sich selbst bewußt werden, sonst ist er verloren, und Du weißt den 

einzigen Weg, daß er Dich, mein Herr, mein Gott, in sich selbst 

wiedererkennt, daß er sich von jedem Menschen verlassen fühlt, auch 

überzeugt ist, daß sogar ich ihn verlassen habe. In jeder Person muß er 

sich enttäuscht fühlen, jedermann muß er aufgeben, damit er Dich 

finde, daß er wieder in Dir bewußt - selbstbewußt - werde! Du weißt, 

Gott, daß ich, um ihn zu retten, keinen anderen Ausweg mehr sehe. 

Ich kann und darf ihm meine Liebe nicht mehr zeigen. Er muß aus 

seinen eigenen Kräften Dich finden. Ich bin nur ein schwacher Mensch, 

mein Herr, Du aber bist Gott, die Liebe selbst, Du liebst ihn mehr, als 

ich lieben kann, Du, Gott, bist immer mit ihm, und weil ich jetzt 

grausam sein muß, liebe Du ihn mit Deiner göttlichen Liebe! Gib acht 

auf ihn, daß er während dieses Kampfes, während er durch diese 

schwere Schule geht, seine Gesundheit nicht ein für allemal verliert. Du 

weißt, daß er auch gegen seine Gesundheit darum sündigt, weil er kein 

Selbstvertrauen hat, weil er in seinem Unbewußten sterben und sich 

vernichten will. Gib acht auf ihn, öffne seine geistigen Augen und 

verlasse ihn nicht ... verlasse ihn nicht ... verlasse ihn nicht ...» 

Und so Nacht für Nacht ... 

Eines Nachts, als ich im Dunkel wieder auf meinem Bett knie und mich 

innerlich sammle, um mit Gott über mein Kind zu sprechen, geschieht 

etwas Sonderbares: es fängt zu meiner größten Überraschung an zu 

dämmern. Es wird immer heller und heller, und in dem zunehmenden 

Licht sehe ich eine merkwürdige Landschaft. Einen hohen Berg, auf 

welchen ein schmaler, steiler und holpriger Pfad hinaufführt. Ich weiß, 

daß dieser Pfad zum Ziel - zu Gott - führt. Ohne zu zögern, betrete ich 

ihn. 



Einweihung  ( 507 ) 

Der Pfad führt durch eine freundliche Gegend in die Höhe. Ich steige 

unermüdlich, immer höher und höher, bis die freundlich grüne Gegend 

hinter mir liegt und ich allmählich die unwirtliche Region des 

Hochgebirges erreiche. 

Der Weg wird immer steiler, immer schmaler und steiniger, aber ich 

steige mit erstaunlicher Leichtigkeit, fast schwebend, bergauf. 

Die bewohnte Gegend bleibt zurück, mein Horizont weitet sich, und ich 

sehe alles tief unter mir. Aber es bleibt keine Zeit zur Betrachtung, ich 

setze meinen Weg fort. Nach vielen Windungen endet der schmale Pfad 

vor einer kurzen Steintreppe mit sieben Stufen, jede Stufe ist noch 

einmal so hoch wie die vorhergehende. 

Ganz allein unter dem kristallklaren Himmelsgewölbe stehe ich da vor 

den sieben Stufen und weiß, daß ich hinaufkommen muß. 

Mit einem tiefen Seufzer und dem Glauben an die Kräfte, mit denen der 

Schöpfer jedes seiner Kinder versehen hat und die sich jetzt, während 

des unendlich lang scheinenden Weges, wunderbarerweise nicht 

erschöpft, sondern vermehrt haben, gehe ich auf die Treppe zu. 

Die erste Stufe ist niedrig. Ich muß das Gewicht meines Körpers 

besiegen, um mich auf sie zu heben. Es gelingt leicht. 

Die zweite Stufe ist etwas höher und erweckt den Widerstand meines 

Körpers vor dieser Treppe. Die Kräfte des Körpers habe ich aber längst 

besiegt, und so macht mir auch diese Stufe keine Mühe. 

Die dritte ist schon fühlbar höher. Ich muß also meine Gefühle 

besiegen, um hinaufzugelangen. Wie ich Herr über meine Gefühle 

werde, bin ich auf der dritten Stufe. 



Einweihung  ( 508 ) 

Vor der vierten Stufe, die auffallend hoch ist, überfallen mich 

zweifelnde Gedanken: «Wie werde ich dazu fähig sein, sie zu 

erklimmen? Habe ich genug Kraft dazu?» Da erkenne ich, daß der 

Zweifel mich entkräftet und lähmt. Der Zweifel ist aber ein Gedanke! 

Ich muß also meine Gedanken besiegen, um über den Zweifel Herr zu 

werden. Dank der langen Schulung in den Exerzitien im Tempel weiß 

ich, was ich zu tun habe: Ich fasse alle Kräfte meines Geistes 

zusammen, bin ganz Gottesvertrauen und denke überhaupt nichts. Und 

siehe, mit meinen Gedanken verschwindet auch mein Zweifel - und ich 

befinde mich auf der vierten Stufe. 

Merkwürdigerweise fühle ich mich, während ich die Stufen 

nacheinander besiege, bedeutend größer werden. Mit jeder Stufe 

wachse ich, so daß ich schon viel größer bin als bei der ersten Stufe. 

Jetzt stehe ich vor der fünften Stufe, die trotz meines Wachstums so 

hoch ist, daß ich nur mit Händen und Füßen mich anklammernd 

hinaufgelange. Als ich mich mit großer Schwierigkeit hinaufziehe, 

erlebe ich die unaussprechliche Überraschung, daß ich keinen Körper 

mehr habe. Alles, was an mir und in mir materiell war, verschwand, ich 

bin unsichtbarer Geist. 

Bei der Besteigung der sehr hohen sechsten Stufe erwartet mich eine 

neue Schwierigkeit: ich habe keinen Körper, keine Hände, mit denen 

ich mich anklammern, und keine Füße, mit denen ich mich 

hinaufstoßen könnte. Wie soll ich da hinaufkommen? 

Ich schaue mich um nach einem Weg, und wie ich mich umdrehe, 

erblicke ich plötzlich weit unter mir ausgebreitet die ganze Welt! Die 

vielen Länder, wie Spielzeug die Städte, die Häuser mit ihren 

unzähligen Lebewesen ... Unendliche Liebe zu ihnen ergreift mich, und 

ich denke mit Schmerz an alle, die den schweren Weg der Erkenntnis 

gehen müssen, an die unaussprechlich vielen, die noch in der 



Einweihung  ( 509 ) 

Dunkelheit tappen, eingemauert in ihre eigene Selbstsucht so wie ich 

einst. 

Und - oh Wunder! - im Augenblick, da die universelle Liebe mein Herz 

überflutet, erhebe ich mich - und befinde mich auf der sechsten Stufe. 

Jetzt stehe ich vor der letzten und allerhöchsten Stufe. Sie ist genau so 

hoch wie ich selbst. Ich sehne mich so sehr, hinaufzukommen, daß 

dieser Wunsch mein ganzes Wesen erfüllt. Umsonst. Ich weiß gar nicht, 

was ich anfangen soll, denn es fehlen mir ja Hände und Füße, die 

Muskelkraft meines Körpers, mit der ich mich hinaufringen könnte. 

Aber ich muß um jeden Preis hinauf. Oben finde ich Gott, und ich will 

unbedingt sein Angesicht schauen. 

Ich stehe, warte - es geschieht nichts. 

Wie ich suchend umherblicke, bemerke ich überrascht, daß ich nicht 

allein bin, denn in diesem Augenblick erreicht ein Wesen gleich mir die 

sechste Stufe und bittet mich flehentlich, ihm auf die siebente zu 

helfen. Ich verstehe sein unendliches Verlangen und - meine eigene 

Sehnsucht nach der siebenten Stufe vergessend - versuche ich ihm zu 

helfen, damit es das Ziel erreiche. 

Aber im Augenblick, da ich meine eigene Sehnsucht vergesse, ich weiß 

nicht, wie, bin ich oben, und mein Gefährte ist nicht mehr da. Er ist 

spurlos verschwunden. Er war ein Trugbild, um meinen letzten Wunsch 

zu vergessen, der sich auf mich bezog. Denn solange ich meine eigene 

Person erhöhen will, kann ich die Stufe, die ebenso hoch ist wie ich 

selbst, nie besiegen. 

Ich bin angelangt! Kürzer als einen Blitz sehe ich die aus blendendem 

Licht geflochtene Gestalt eines himmlischen Wesens - meine 

Ergänzungshälfte! Seine unwiderstehliche Anziehungskraft reißt mich 

an sich, und voll Wonne und Erfüllung verschmelze ich mich mit seinem 



Einweihung  ( 510 ) 

Herzen zu einer vollkommenen Einheit. Ich werde bewußt, daß Er 

immer Ich und Ich immer Er war, das dualistisch projizierte Bild meines 

göttlichen, wahren Selbst. In diesem dualistischen Zustand war ich 

noch Gott gegenüber und empfand Ihn als Du. Jetzt, in der 

paradiesischen Einheit, fühle ich, daß diese unsichtbare Macht, die ich 

bisher «Gott» nannte, im nächsten Augenblick ich selbst werde. Eine 

aus Feuer geflochtene Scheibe beginnt sich um mich zu drehen, in 

deren unbeweglicher Achse - in meinem Rückgrat - mein wahres Selbst 

- ICH - wohne. 

Und ich fühle mein Rückgrat wie einen weißglühenden Bogen brennen, 

wie eine Brücke aus Lebensstrom, die durch sieben Kraftzentren 

blendendes Licht ausstrahlt und meinen Körper belebt. 

Dann, jenseits von allem Zeitbegriff, sehe ich gleichzeitig die unendlich 

lange Kette der verschiedensten Lebensformen, die ich während Äonen, 

auf dem unabsehbar langen Wege der Entwicklung, von dem ersten 

Fall aus der paradiesischen Einheit bis zum jetzigen Augenblick, gelebt 

und erlebt habe. Ich sehe, daß meine unzähligen Leben untrennbar mit 

den Leben derselben Geister verbunden waren - sind - und sein 

werden. Aus den Geschehnissen der vergangenen Leben entstehen 

neue Zusammenhänge, neue Verbindungen wie Fortsetzungen, die sich 

Mosaiksteinen gleich zu einem vollkommenen Bild ergänzen und 

zusammenfügen. Ich erkenne die Fäden, die mich mit meiner 

Ergänzungshälfte, mit Ptahhotep und Atothis, mit Ima und Bo-Ghar 

und noch mit vielen anderen Menschen durch Äonen verbinden, 

erkenne, wie die Höherstehenden uns, wir einander und den 

Tieferstehenden in der Vergeistigung der Erde, im Bewußtwerden in der 

Materie, im Körper, vorwärtshelfen. Die Erfahrungen, die wir in den 

vielen Leben einander bringen, dienen nur dazu, das Bewußtsein im 

Körper zu erweitern und zu vertiefen. Die Körper, die wir beleben, 

werden immer geistiger, immer schöner. Die Materie unserer 

Erscheinungsformen, elastischer werdend, folgt immer mehr dem 



Einweihung  ( 511 ) 

Willen und den Ausstrahlungen des Geistes, bis schließlich der Körper 

ein folgsamer Diener des Selbst wird und keinen einzigen Lichtstrahl 

des Geistes mehr isoliert und zurückhält. Ich verstehe das Geheimnis 

der Pyramide, denn jetzt bin ich selbst eine Pyramide geworden, die die 

Materie - den Körper - nur noch als festen Grund gebraucht, aber 

fortwährend das Göttliche offenbart! 

Dann wird alles um mich, Erde, Himmel und das ganze Universum, ein 

einziges Feuermeer, ich sehe gigantische Flammen, die mich umringen, 

einen Augenblick lang fühle ich, daß ich mit dem ganzen All vernichtet 

werde, knisternde, prasselnde Blitze sausen durch meine Adern, durch 

mein ganzes Wesen, das Feuer verbrennt mich, dann plötzlich kehrt 

sich alles um: nicht ich bin es nunmehr, die im Feuer verbrennt, 

sondern ich selbst bin dieses himmlische Feuer, das alles durchdringt, 

alles belebt und verbrennt! Eine Lichtflut umgibt mich, aber diese 

Lichtflut stammt aus mir. Ich bin die Quelle dieses Lichtes wie all 

dessen, was ist. Die Erde übt keine Wirkung mehr auf mich aus, ihre 

Anziehungskraft, die mich gefesselt hatte, hört auf. Ich schwebe im 

Nichts, mein Sein hat keine Grenze mehr, ich bin nunmehr derjenige, 

der alles zu sich zieht, aber mich bindet nichts mehr - mich zieht nichts 

mehr an ... 

Ich suche diejenigen, die ich liebte, denn ich weiß, daß sie nicht 

vernichtet werden konnten, aber ich suche sie vergebens in dem Nichts 

um mich. In der Leere gibt es nichts anderes als mich - so richtet sich 

meine Aufmerksamkeit nach innen. 

Und siehe! Ich besinne mich und erkenne, daß alles und alle in mir 

leben! Das Universum ist in mir, denn alles, was ist, lebt in mir, alles, 

was ist, bin ich, in allem, was ich liebe, liebe ich mich, und ich erkenne, 

daß ich nur all das nicht zu lieben glaubte, was ich noch nicht in mir 

erkannt hatte! Jetzt, da ich mich vollkommen erkenne, liebe ich alles 



Einweihung  ( 512 ) 

und alle gleich, denn ich bin eins mit ihnen, ich bin «ich» im All, ich bin 

All-eins! 

Ich bin die Erfüllung, das Leben, das strahlende, ewige, unsterbliche 

Sein ... Es gibt keinen Kampf, keine Reue, kein Leiden mehr, es gibt 

kein Vergehen, keine Endlichkeit und keinen Tod! In allem 

Geborenwerdenden fange ich - der Unsterbliche - eine neue 

Lebensform an, und in allem Sterbenden gehe ich - der Unsterbliche - 

in mich zurück, ich, das schaffende, erhaltende, alles erneuernde, 

ewige göttliche Selbst. 

Ich erkenne, daß Raum und Zeit nur an der Peripherie der sich mit 

wahnsinniger Geschwindigkeit drehenden Scheibe der geschaffenen 

Welt herrschen. Ich bin aber in mir die zeit- und raumlose Ewigkeit. 

Und während ich in mir ruhe, fülle ich mit meinem ewigen Sein den 

Raum und darin alles, was lebt: 

ICH BIN DIE EINZIGE WIRKLICHKEIT, 

ICH BIN DAS LEBEN, ICH BIN, DER ICH BIN! 

Ich ruhe in mir und fühle unendlichen Frieden ... Aber in diesem 

Frieden erreicht mich ein Ruf, der mich in meinen verlassenen Körper 

zurückzwingt. Ich richte den Scheinwerfer meines Bewußtseins auf ihn 

und erkenne die Stimme, die zu meinem Wesen spricht, die 

wohlbekannte, heißgeliebte Stimme meines Meisters Ptahhotep. Er ruft 

mich zurück ... 

Und ich trete aus meinem himmlischen Selbst, um das Kleid des 

persönlichen «Ich» wieder anzulegen. Aber ich nehme mit mir das 

Bewußtsein, wer ich bin ... 

Ich bin wieder Mensch, aber ich trage das göttliche, bewußt gewordene 

Selbst - Gott - in meinem Herzen; von nun an wird es durch meine 

Person handeln ... Und ich öffne langsam die Augen. 



Einweihung  ( 513 ) 

Da begegnet mein Blick den tiefblauen, himmlischen Augen meines 

Meisters Ptahhotep. Aus seinen Augen strahlen dasselbe Licht, dieselbe 

Liebe und derselbe Frieden, wie ich sie in meinem erlösten, seligen 

Zustand eben erlebte und wie ich sie jetzt in meinem Herzen trage. 

Ich kann keinen Laut hervorbringen. Zwischen meinem Selbst und 

meinem Körper finde ich noch keine Verbindung. 

Ich brauche aber auch nicht mehr zu sprechen, denn ich weiß die 

Gedanken und den Willen meines Meisters. Wir sind in der geistigen 

Einheit, in Gott, alle eins! 

Er legt seine Rechte auf mein Herz: da fühle ich, wie das Leben nach 

und nach in den Körper zurückkehrt. Ich atme tief, und durch meine 

gefühllosen Glieder dringt der erneuerte Lebensstrom. Mein Herz 

schlägt wieder kräftig. Allmählich werde ich wieder Herr über meinen 

Körper. 

Ptahhotep und sein Stellvertreter helfen mir dabei, im Sarge 

aufzusitzen und langsam herauszusteigen. Ich stehe unsicher auf 

meinen Füßen. Ptahhotep und der andere Hohepriester nehmen mich 

bei den Händen und führen mich aus der Nische heraus, in welcher der 

Einweihungssarg steht. Da sehe ich, daß alle Eingeweihten des 

Tempels, alle Priester und Priesterinnen versammelt sind im großen 

Saal, wo die Bundeslade steht, und feierlich auf mich warten. Jetzt, da 

ich mit den beiden Hohepriestern heraustrete, empfangen sie mich mit 

der heiligen Zaubersilbe, mit dem geheimen Gruß der Eingeweihten: 

«OM» ... 

Ich stehe im Kreise der Auferstandenen wie eine Neugeborene. Ich 

habe denselben Körper wie vorher, und dennoch bin ich ein neues 

Wesen. Ich finde mich in einer neuen Welt: ich sehe alles nicht mehr 

nur von außen, sondern gleichzeitig das innere Wesen von allem, den 



Einweihung  ( 514 ) 

Kern, um den die äußere Form aufgebaut ist, dem die äußere 

Erscheinung nur als Offenbarung dient. 

Ich stehe im Kreise der Auferstandenen. Mein inneres Wesen schwingt 

im Ton des göttlichen Zauberwortes - des Mantrams - mit. Und mit 

Hilfe dieser unbeschreiblichen Schwingung, in diesem Tonfall erlebe ich 

auch in meinem körperlichen Bewußtsein die göttliche Einheit des 

Selbst mit all diesen Eingeweihten und mit dem All. Sie sind alle 

gekommen, alle Priester und Priesterinnen, um mich nach meiner 

Auferstehung zu begrüßen und die göttliche Liebe mir zu bekunden. Da 

steht auch mein Vater: Atothis, auch er trägt das einfache weiße 

Gewand der Eingeweihten. Da ist der sanfte Meister Mentuptah, und da 

ist mein lieber Bruder Ima. Wie ich sein edles Antlitz erblicke, lächeln 

mich seine Augen an, und jene Traumbilder, die schwersten Prüfungen 

der Einweihung, die des «Allesaufgebens» und der «grausamen Liebe», 

tauchen in der Erinnerung auf! Ima, du Lieber, du Teurer, ob du weißt, 

daß du in meiner Einweihungsvision der Grund gewesen bist, daß ich 

die allerschwerste Prüfung bestand? 

Die prachtvolle Gestalt einer älteren Priesterin löst sich jetzt aus dem 

Kreise der Eingeweihten. Sie überreicht Ptahhotep ein Gewand, und sie 

kleiden mich in mein Priestergewand ein. Dann überreicht sie 

Ptahhotep den Kopfschmuck, das Zeichen der Eingeweihten, und Er 

setzt mir den goldenen Reif auf. Mit dem Schlangenkopf endet das 

Symbol der in schöpferische Lebensenergie umgewandelten, 

vergeistigten Zeugungskraft  - den ich nunmehr nicht nur als Königin, 

sondern als Eingeweihte mit Recht trage! 

Nun bin ich eine Priesterin, auf dem untersten Grade der Priesterschaft. 

Es liegt an mir, die höheren Grade stufenweise zu erreichen, bis ich 

würdig bin, den Lebensstab gebrauchen zu dürfen. 



Einweihung  ( 515 ) 

Ptahhotep tritt auf mich zu, legt seine Hand auf meinen Kopf und 

segnet mich. Dann nimmt Er mich bei der Hand und führt mich zu den 

Eingeweihten. Zuerst zum zweiten Hohepriester. Auch er legt mir seine 

Hand auf und segnet mich. Dann trete ich vor meinen lieben Vater und 

fühle, wie er die ganze Liebe seines Herzens durch die Hand auf mich 

ausgießt. Und so nahe ich mich jedem Eingeweihten nach seinem 

Range, und alle segnen mich. Zuletzt trete ich vor Ima, der kurz vor 

mir seine Einweihung empfangen hat. Er segnet mich auch, aber ich 

fühle, daß seine Hand zittert. 

Dann führt mich Ptahhotep zur Bundeslade. Ich knie nieder. Das erste-

mal in meinem Leben darf ich meine Hände auf sie legen. Ich fühle in 

jedem Tropfen meines Blutes die feurige Kraft, die mich aus der 

Bundeslade durchströmt. Ich atme tief bis in mein innerstes Wesen, 

und jetzt, bei wachem Bewußtsein - im Körper -‚ erlebe ich die 

Erfüllung der paradiesischen Einheit, die Allmacht und Allwissenheit in 

Gott ... Ich verstehe und erlebe den Sinn des Seins. Wohin ich den 

Scheinwerfer meines Bewußtseins richte, wird Licht und Klarheit, und in 

hellem Glanz stehen die letzten Wahrheiten vor meinen Augen. Ich 

erlebe die unbegrenzte Macht, die mit der Lenkung der göttlich-

schöpferischen Kraft in meinem Selbst liegt. 

Ptahhotep nimmt mich wieder an der Hand und führt mich durch die 

Räume, durch welche wir gekommen sind und durch die Felsentüre in 

den Tempel zurück. Die Eingeweihten folgen uns langsam. Im Tempel 

warten alle Neophyten auf uns, und jetzt erfülle ich das erstemal meine 

priesterliche Pflicht. Ich bleibe mit Ptahhotep vor dem Altar stehen, und 

alle Neophyten kommen, einer nach dem anderen, meinen Segen zu 

empfangen ... Und ich lege meine Rechte auf, und sie empfangen den 

Segen in tiefer Andacht. Zuletzt nahen die Kinder der Neophytenschule, 

darunter mein kleiner Adoptivsohn Bo-Ghar. Er kniet vor mir nieder, 

schaut mich betend an, dann beugt er den Kopf und empfängt meinen 

Segen. 



Einweihung  ( 516 ) 

O Bo-Ghar, mein kleiner Bo-Ghar, welch merkwürdige Rolle hast du in 

meinem Einweihungstraum gespielt ... 

Damit endet mein erster Priesterdienst im Tempel. In dem kleinen 

Raum, wo ich mich vor der Einweihung aufgehalten habe, läßt 

Ptahhotep mich allein. Nach der vorgeschriebenen Zeit vollkommener 

Ruhe darf ich von den leichten Speisen und Getränken genießen. 

Ich sitze lange auf meinem Lager und kann von den eigentümlichen 

Bildern meiner Einweihungsträume nicht frei werden. Welch 

schreckliche Bilder! Was für ein Glück, daß diese Träume keine 

Wirklichkeit sind und ich aufgewacht bin! Wie war es möglich, daß ich 

überhaupt solche Bilder in mir getragen und folglich geträumt habe? 

Diese Bilder können nicht Wirklichkeit werden! Es ist ausgeschlossen, 

daß die Menschheit so tief sinkt, daß sie sich mit solcher Grausamkeit, 

mit solch höllischen Mitteln töten sollte! Der Keller, der schreckliche 

Schutzkeller meines Traumes! Und doch kenne ich das ewige Gesetz, 

daß ein Lebewesen sich nur die Bilder vorstellen kann, die in 

Wirklichkeit tatsächlich existieren könnten! Was ein Mensch sich 

vorstellen kann, kann auch verwirklicht werden! Sonst könnte er es 

sich nicht vorstellen! 

Aber diese entsetzlichen Bilder! Riesenhafte Vögel, die mit 

schrecklichem Dröhnen oft so hoch fliegen, daß man sie nicht mehr 

sehen kann, die von Menschensöhnen gelenkt werden und bösartige 

Eier auf die Erde werfen, die in großem Umkreis alles zerstören und 

vernichten! Ich sah, wie diese Eier mit ohrenbetäubendem Lärm riesige 

Häuser zerrissen ... Wäre das möglich? 

Aber warum sollten die Menschensöhne ihren Verstand in den Dienst 

höllischer Sinnlosigkeit stellen? 



Einweihung  ( 517 ) 

Und was für merkwürdige Apparate sah ich und gebrauchte ich in 

meinen Einweihungsvisionen? Ich hörte Menschenstimmen aus 

unglaublichen Entfernungen sprechen, und auch mich hat man aus 

derselben Entfernung gehört. Wie würde Ima lachen, wenn ich ihm 

erzählen wollte, daß die Menschen sich mit solchen Apparaten 

verständigen, anstatt den viel einfacheren Weg der telepathischen 

Verbindung zu wählen! Er würde sicher verlangen, ich solle ihm die 

genaue Konstruktion dieses Apparates erklären. Und das könnte ich 

nicht! Aber ich könnte auch nicht die innere Konstruktion des 

Lebensstabes und der Bundeslade beschreiben, so daß man sie nach 

meinen Angaben konstruieren könnte, und dennoch existieren sie! Und 

so weiß ich auch, daß auch dieser Fernsprechapparat existieren kann! 

Und Ima! Du reiner, treuer Diener Gottes, du mußtest in meinem 

Traum auch einen eisernen Vogel lenken! Du und all die schönen, 

gesunden, jungen Männer, wie bezaubert, wie verhext seid ihr 

scharenweise weggegangen, um euch töten zu lassen oder um andere 

zu töten ... Wie konntet ihr mitmachen, wie konntet ihr solch 

unmenschlichen Befehlen folgen? 

Und wer war der Mann mit den brennenden Augen, der in meinem 

Einweihungstraum «mein Mann» war? ... Wie nahe ist er im Traum 

meinem Herzen gestanden, er war wirklich meine Ergänzungshälfte. Er 

war mein bester Freund! Und dennoch wußte er nicht, wer ich bin, und 

auch ich weiß jetzt nicht, wer er ist. 

Und so erlebe ich jedes einzelne Bild meiner Einweihungsträume 

wieder. Ich erkenne, wer in jenen Bildern meine Eltern, Geschwister, 

die vielen Freunde und Feinde in meinem jetzigen Leben hier in 

Ägypten waren. Oft muß ich über die merkwürdigen Zusammenhänge 

lächeln … 

Es wird Abend, und der Tag endet mit einem Festmahl, an welchem alle 

Priester, Priesterinnen und Neophyten teilnehmen. Der Pharao ist auch 



Einweihung  ( 518 ) 

gegenwärtig, und da bei einem Einweihungsfest die Angehörigen des 

Eingeweihten anwesend sein dürfen, ist auch meine liebe Menu da! Wie 

ich in den Garten trete, läuft sie, was sie mit ihrem dicken Körper nur 

laufen kann, strahlend auf mich zu, umarmt mich und schluchzt 

erschüttert in meinen Armen: «Oh! Daß du lebst! Und sage: wirst du 

mich weiter lieben?» fragt sie unter Tränen, «auch als Priesterin wirst 

du mich lieben? Darf ich weiter bei dir bleiben?» 

Ich streichle ihr altes Köpfchen und beruhige sie: «Menu, Menu, 

natürlich liebe ich dich und darfst du bei mir bleiben. Jetzt bindet mich 

noch größere Liebe an dich.» 



 

Als Priesterin 

 

Die Priesterinnen im Tempel haben entsprechend ihren verschiedenen 

Fähigkeiten verschiedene Aufgaben. Manche unterrichten die 

Tempeltänzerinnen. Andere helfen im heiligen Schlaf unruhigen Seelen, 

die nach dem Tode noch in der irdischen Atmosphäre umherirren, auf 

ihrem Wege weiter. Ohne Hilfe würden sie noch Jahrhunderte, vielleicht 

sogar Jahrtausende stagnieren, weil sie ohne Sinnesorgane keine 

Gelegenheit haben, Erfahrungen zu sammeln oder mit anderen Wesen 

in einen Kontakt zu treten. Sie sind in sich eingeschlossen und finden 

keinen Weg des Weiterkommens. Die Priesterinnen suchen diese 

unruhigen Seelen auf, durchdringen ihr Wesen mit der Kraft der Liebe, 

und dank der inneren Identität bestrahlen sie ihr Bewußtsein mit Ideen, 

die ihnen dann zu einer Lösung aus ihrem Zustand verhelfen. Die 

Aufgabe dieser Priesterinnen ist also zweifach: Sie helfen den 

umherirrenden Seelen vorwärts und reinigen damit gleichzeitig die 

irdische Atmosphäre. 

Es gibt Priesterinnen, die die Jugend, den Nachwuchs gesunder, 

geistiger und schöner Gestalten, in die körperliche Liebe einweihen. Sie 

lehren die jungen Männer, den Trieb durch die Kraft des Geistes zu 

veredeln und eine höhere seelische Verbindung - ein Sakrament - zu 

erstreben. Sie weihen auch die heiratenden jungen Männer in diese 

geheiligte Kraft ein, die dann diese Energie in der Ehe ihren Frauen 

weitergeben und so edle Kinder zeugen. 

Schließlich erfüllen bestimmte Priesterinnen dieselben Aufgaben wie die 

Priester. Sie führen Neophytengruppen, geben Anleitungen zu 



Einweihung  ( 520 ) 

Konzentrationsübungen, empfangen Menschen, die in irgendeiner 

Angelegenheit Ratschläge brauchen, und wenn diese Priesterinnen den 

höheren Grad der Priesterschaft erlangen, dürfen sie mit dem 

Lebensstab auch Kranke heilen. Auf diesem Wege kann eine Priesterin 

Hohepriesterin werden. Ich bin dieser Gruppe zugeteilt. 

Ich liebe meine Aufgabe sehr! Es ist wunderbar, mitzuerleben, wie die 

Seele meiner Schüler und Schülerinnen sich nach und nach entfaltet 

und das Göttliche in ihnen sich offenbart. Ich sehe hier eine lebendige 

Illustration zu dem undurchsichtigen Würfel, der allmählich durchsichtig 

wird und das göttlich-schöpferische Prinzip durchscheinen läßt. 

Tagtäglich erlebe ich dies mit meinen lieben Neophyten, denen ich 

beistehe. Ich beschäftige mich auch gerne mit Menschen, die den 

Tempel aufsuchen, um sich in ihren seelischen oder auch körperlichen 

Problemen beraten zu lassen. Ich empfange sie in meiner kleinen Zelle, 

die mir Ima damals, als ich das erstemal in den Tempel kam, überließ. 

Da zeigen mir die Menschen ihr «anderes» Gesicht, das niemand sieht, 

oft sie selbst nicht. Ich sehe dies innere Gesicht bei jedem Lebewesen, 

und es ist sehr lehrreich, zu hören, welche Erfahrungen, was für 

Erlebnisse und Geschehnisse dies innere Gesicht nach dem Gesetz von 

Aktion-Reaktion geformt haben. Oh, wenn alle Menschen ihr Inneres 

sehen könnten, würden sie einander nie hassen, würden sie 

voreinander nie Angst haben! Es gibt keinen schlechten Menschen! Sie 

fügen einander oft Schlechtes, Grausames zu, weil sie glauben, daß der 

andere ihnen Schlechtes antun will, und sie verteidigen sich schon zum 

voraus aus lauter Angst. Damit geben sie einen wirklichen Grund, so 

daß der andere die Oberzeugung bekommt, daß sie schlechten Willens 

sind. Wenn man jedoch jeden der beiden überzeugen könnte, daß 

beide keinen schlechten Willen, sondern nur Angst voreinander haben, 

so würden sie einander erleichtert die Hand reichen. Die Menschen sind 

unwissend und blind, sie sehen einander nicht, und das gibt den Grund 

zu all den Feindseligkeiten und allem Unglück auf Erden. Es gibt nichts 



Einweihung  ( 521 ) 

Schöneres, als die blinden Augen öffnen zu können und zu sehen, wie 

in ihrem Blick der Glanz des Verstehens, des Wissens aufleuchtet. 

Außer dieser Arbeit darf ich gegenwärtig sein, wenn Ptahhotep oder 

sein Stellvertreter mit dem Lebensstab die Kranken heilt. Am frühen 

Morgen kommen die Kranken, oder ihre Angehörigen bringen sie in den 

Tempel, und Ptahhotep lenkt neue Lebenskraft in die kranken Körper. 

Ich schaue oft zu, wie der Lebensstab gebrochene Knochen oder 

entsetzliche Wunden in einigen Sekunden vollkommen heilt und 

höchstens eine kleine Knochenverdickung oder eine Narbe die Stelle 

der Verletzung zeigt. Wie man Metallstücke durch Erhitzung zu einem 

Stück zusammenschweißt, so verlöten sich gebrochene Knochen durch 

den Lebensstab wieder, und tiefe Wunden in Muskeln, Sehnen, Adern, 

Nerven und Haut wachsen wieder zusammen. Ebenso rasch heilt der 

Lebensstab die schwersten Entzündungen der Lungen, Nieren oder 

anderer Organe. Groß ist die Gnade Gottes, daß Er den Menschen dies 

Mittel des Wiedergesundwerdens geschenkt hat. 

Außer meiner Arbeit im Tempel erfülle ich weiterhin die Pflichten der 

Frau des Pharao. Ich sitze neben meinem Vater bei festlichen 

Empfängen oder bei öffentlichen Feierlichkeiten wie früher und 

beobachte die Hofleute und all die Menschen, die zu diesen Festen 

erscheinen. Oft kommen Boten von fremden Ländern, die ganz anders 

sind als die Menschensöhne bei uns. Sie haben eine andere Hautfarbe, 

eine andere Kopfform, eine ganz andere Gestalt und strahlen auch 

andere Kräfte aus. Sie bringen oft wunderbare Dinge als Geschenke, 

die wir in diesem Lande nicht kennen. Tiere, die ich nie gesehen habe, 

Edelsteine, Stoffe, gebrannte und prachtvoll bemalte Gefäße. Vater hat 

schon Künstler aus diesen fernen Ländern holen lassen, damit sie 

unsere jungen Schüler im Tempel ihre Künste lehren. Von hier sind 

hochbegabte Gelehrte und Künstler wieder in diese fernen Länder 

gereist, um unsere Wissenschaft und Kunst dorthin zu tragen. Vater 

sagte mir, daß wir auch einmal diese großen Länder besuchen werden. 



Einweihung  ( 522 ) 

Seit der Einweihung darf ich allein mit den Löwen Wagenfahrten 

unternehmen. Die Fähigkeit, den eigenen Willen in die Nervenzentren 

anderer Lebewesen zu lenken und sie vollkommen in meiner Macht zu 

haben, wurde mir durch die Einweihung zuteil. Ich beherrsche jetzt 

diese aktiv gewordenen Nervenzentren, die bei den Menschensöhnen 

noch latent sind, und kann so durchdringende Willensstrahlen 

aussenden, daß sie ein anderes Lebewesen in ein unbewußtes 

Werkzeug meines Willens umwandeln. Das allerhöchste Geschenk 

Gottes ist aber das Selbstbestimmungsrecht des Menschen, und das 

darf niemand verletzen. Es wäre schwarze Magie! Folglich brauche ich 

die Macht meines Willens nie gegenüber einem Menschen. Wie leicht 

wäre es oft, einem Menschen aus einem schweren Problem 

herauszuhelfen, wenn ich ihn mit meinem Willen erfüllen dürfte! Die 

Verantwortung würde ich damit auf mich nehmen, und die Lösung des 

Problems wäre nicht sein, sondern mein Verdienst. Damit würde ich 

ihm die Gelegenheit nehmen, eine Prüfung zu bestehen. Jeder Mensch 

muß seine Probleme selber lösen, denn nur dadurch kann er 

Erfahrungen sammeln, seine Willenskraft entwickeln und den Horizont 

seines Bewußtseins erweitern. 

Die Tiere sind unmittelbar den Naturkräften unterworfen, sie führen 

den Willen der Natur automatisch aus und besitzen keine 

Selbstbestimmung. So darf ich meine Löwen vollkommen meinem 

Willen unterordnen. Herrlich, wie diese wunderbaren Tiere meine 

Gedanken unverzüglich in die Tat umsetzen. Sie reagieren auf die 

leiseste Regung meines Willens, so daß ich oft das Gefühl habe, als ob 

sie genau so zu meinem Selbst gehören würden wie meine Hände oder 

Füße. Dasselbe göttliche Selbst ist das Leben jedes Lebewesens, und 

die «Liebe» der Tiere ist nichts anderes als das unbewußte Streben, 

diese Einheit des Selbst auf der niedrigen, körperlichen 

Bewußtseinsstufe zu verwirklichen. Auch das noch unbewußte Kind will 

diese Einheit und Identität ganz einfach damit verwirklichen und 

erleben, daß es alles in den Mund nehmen oder essen will. Denselben 



Einweihung  ( 523 ) 

Instinkt haben die Tiere. Die Einheit, das heißt, die Liebe zwischen mir 

und meinen Löwen, ist so groß, daß sie meine Hand, sogar meinen 

Kopf in den Rachen nehmen wollen und so tun, als ob sie mich fressen 

wollten. Sie beißen selbstverständlich nicht, das Spiel ist nicht ernst. 

Aber ich verstehe, daß diese Tiere, wenn sie zum Beispiel eine Gazelle 

fressen, nur ihrem Streben nach der Einheit folgen. 

Selbsterhaltungstrieb hat also dieselbe Urquelle wie der 

Arterhaltungstrieb: das Streben nach dem göttlichen Einheitszustand. 

Darum sind auch die Manifestationen beider Triebe miteinander so eng 

verbunden und vermischt. Die Natur nützt dieses Urstreben nach 

Einheit mit der Triebkraft aus, um neue Nachkommen zu schaffen, mit 

Hunger verbunden, um den Körper zu erhalten. Darum schmeckt den 

Löwen das Fleisch, das sie von ihrem Pfleger bekommen, nie so gut, als 

wenn sie ihren Drang nach Ureinheit im Jagdeifer und im Losstürzen 

auf ein lebendiges Tier ausleben können. Sie genießen das Einswerden 

mit dem Lebendigen - mit dem Leben selbst -‚ mit Totem können sie 

jedoch nur den Hunger befriedigen, nicht aber das Streben nach 

Einheit. 

Ich beschäftige mich gerne mit meinen Löwen. Es ist so spannend, zu 

beobachten, wie diese prachtvollen Tiere alle Eigenschaften des 

göttlichen Ra (Sonne), auf die tierische Ebene transformiert, 

offenbaren. Wie in allem, was ich tue oder sage, stimmt auch in der 

Freude an den Löwen der kleine Bo-Ghar mit mir überein. So wie mich 

einst Vater mit unendlicher Geduld unterrichtete, wie ich mich in dem 

dahinjagenden Wagen aufrecht halten solle, so belehre ich jetzt den 

Knaben. Er ist auch darin sehr gewandt, macht instinktmäßig die 

richtigen Bewegungen, und schon nach kurzer Zeit kann er mich sogar 

auf längere Fahrten begleiten. 

In ruhigeren Zeiten begleite ich Vater wieder in das kleine Ferienhaus 

am Meer. Bo-Ghar kommt mit, und wir genießen zu dritt die Freuden 

des Meeres. Vater beschäftigt sich auch gerne mit dem kleinen Knaben. 



Einweihung  ( 524 ) 

Es ist eine Freude, wie sich seine reine Seele gleich einer prachtvollen 

Blume entfaltet. Einmal betrachtet Vater lange Zeit Bo-Ghar, dann ruft 

er ihn zu sich, und wie das Kind zu ihm läuft, fragt er ihn: «Nun, Bo-

Ghar, willst du mein Mitarbeiter werden?» 

Bo-Ghar wirft sich in seiner ganzen Länge vor meinem Vater hin, und 

mit zusammengelegten Händen sagt er in tiefster Andacht: «Herr, ich 

werde mein ganzes Leben der Aufgabe widmen, die du mir geben wirst, 

um ihrer würdig zu werden.» 

Vater streichelt das Köpfchen des Jungen: «Steh auf, Bo-Ghar. Du 

wirst in dem großen Werk der Erlösung der Erde mit uns arbeiten. Tue 

nur, was deine Lehrer im Tempel sagen, und du wirst einmal unser 

Mitarbeiter werden ... Stehe auf, du brauchst dich vor mir nicht auf die 

Erde zu werfen.» 

Bo-Ghar steht auf und kann seine Freude nicht zurückhalten. Er springt 

wie ein kleiner Affe umher, dann will er sich würdig benehmen wie ein 

Erwachsener, der das Vertrauen meines Vaters verdient. Schließlich 

läuft er ans Meer, um Muscheln zu suchen. 

Als ich mit Vater allein bin, frage ich: «Vater, sieh, ich habe die 

Einweihung bekommen, und wenn ich mich über die Ebene der Zeit 

hebe, sehe ich Zukunft und Vergangenheit ebenso wie ihr, nur in bezug 

auf meine eigene Person kann ich die Zukunft noch immer nicht 

erkennen. Warum ist das so? Die Zukunft ist mir nur insofern wichtig, 

um mich in ihr bis zum letzten, allerhöchsten, göttlichen Grad zu 

entwickeln. Doch erkläre mir, warum sehe ich die Zukunft aller 

Menschen, nur eben die meine nicht? Nebel steht vor meinen Augen, 

wenn ich mein Bewußtsein in die Zukunft richte.» 

Vater schaut mich an, lächelt und wartet. 



Einweihung  ( 525 ) 

Ich lächle zurück und antworte ihm in Gedanken. Wir verstehen 

einander. Sein Blick sagt mir: «Warum fragst du? Wenn du die Zukunft 

nicht siehst, so muß das so sein, damit du deine Aufgabe richtig 

erfüllen kannst. Denke nicht daran, sondern tue alles, um aus eigener 

Kraft den höchsten Grad, den du in der Einweihung mit Hilfe 

Ptahhoteps erlebt hast, zu erreichen.» 

Wenn unsere Pflichten uns nach der Stadt zurückrufen, verstreichen die 

Tage wie früher, teilweise im Tempel, teilweise im Palast. Meine Arbeit 

tue ich sehr gern. Sie befriedigt mich vollkommen, dennoch trage ich 

den ganzen Tag über in mir die Freude, daß ich mich nach meinen 

Pflichten in mich - in Gott - versenken kann. jedesmal entschließe ich 

mich, daß ich den allerhöchsten Grad aus eigener Anstrengung 

erreichen will, und komme tatsächlich der vollkommenen Erfüllung 

immer näher, und doch stehe ich jedesmal, wenn ich in mein 

persönliches Bewußtsein zurückkehre, enttäuscht auf. Die letzte 

Wirklichkeit, die ich in der Einweihung erlebte und deren Erinnerung in 

meiner Seele unauslöschlich brennt, habe ich auch diesmal nicht 

erreicht. Mein einziger Trost ist dann, daß ich abends mit Ptahhotep die 

Abendandacht miterlebe. 

Ptahhotep, sein Stellvertreter, die Priester und Priesterinnen, alle 

Eingeweihten, versammeln sich abends, bei Sonnenuntergang, im 

Tempel. Wir sitzen in einem Kreise, so daß Ptahhotep und sein 

Stellvertreter einander gegenübersitzen und zwei Pole bilden. Wir 

übrigen bilden rechts und links je einen Halbkreis. Es braucht eine 

gewisse Zeit, den seelischen Körper von den Unreinheiten zu befreien, 

die wir, während wir mit Menschensöhnen in Berührung kommen, 

unvermeidlich aufnehmen. Dann reicht Ptahhotep seine gesegneten 

Hände seinen Nachbarn, auch wir alle reichen einander die Hände und 

schaffen auf diese Weise einen Stromkreis, durch den Ptahhotep und 

sein Stellvertreter den Strom des allerhöchsten, göttlichen Grades in 

unsere Körper leiten. Das hilft uns, den allerhöchsten 



Einweihung  ( 526 ) 

Bewußtseinszustand der göttlichen Einheit zu erleben. Auf diese Weise 

entwickelt sich die Widerstandskraft unserer Nerven viel schneller, als 

wenn wir nur unsere eigenen Energien erleben würden. Den Inhalt und 

den Sinn meines ganzen Lebens bedeuten diese Augenblicke der 

Seligkeit, die ich jeden Tag während der Abendandacht erlebe! 

Oh Gott! Gib mir Kraft, daß ich Dich mit meinem Bewußtsein aus 

eigener Anstrengung erreiche! 



 

«Wir werden uns noch wiedersehen» 

 

Eines Tages bereitet sich der Hof auf einen feierlichen Empfang vor. 

Vater hatte vor einiger Zeit seinen Heerführer Thiss-Tha in Begleitung 

vieler Notabilitäten mit einer großen Truppenmacht und Schiffen voller 

Geschenke und Tauschwaren in ein fernes Land gesandt. Der Herrscher 

dieses Landes empfing unsere Boten überaus herzlich, und nach kurzer 

Zeit sandte er seine eigenen Truppen, ebenfalls mit Geschenken und 

Tauschwaren, in unser Land. Heute wird die Ankunft dieser fremden 

Truppen gefeiert. 

Menu kleidet mich in mein Festkleid, und Roo-Kha bringt mit den 

üblichen Zeremonien den Königinnenschmuck. Dann führen mich die 

zwei Ältesten zu Vater, und wir schreiten durch die langen 

Säulengänge, in Begleitung des ganzen Hofes, auf die Palastterrasse. 

In der Mitte der Terrasse, auf dem goldenen Thron, nimmt der Pharao, 

in seiner Würde und männlichen Schönheit, Platz, zu seiner Rechten 

sitzt sein Audienzlöwe, und zu seiner Linken, etwas nach vorne, 

beinahe am Rande der Terrasse, steht mein Thronsessel. Neben uns, 

rechts und links, stellen sich die Vornehmen des Landes in der 

Reihenfolge ihres Ranges auf. 

Dann beginnt das Fest. Die Truppen des fremden Landes marschieren 

in einem festlichen Zug auf. Ihr Führer tritt mit seinem Gefolge vor die 

Terrasse, beugt sich mit vorgestreckten Armen tief, bis zur Erde, vor 

uns, hält eine schöne Rede in unserer Sprache, um zu zeigen, daß sie 

eine langdauernde Verbindung mit uns wünschen. Dann läßt er die 

Geschenkträger vortreten, um die Geschenke zu überreichen. 



Einweihung  ( 528 ) 

Ich beobachte die Szenen von oben und sehe mir die Männer aus dem 

Gefolge des Führers - lauter prachtvolle Menschen - in prunkvollem 

Festgewand und in Kampfausrüstung an, die vor der Terrasse sich 

aneinanderreihen. Die Fremden sind große, starke, stämmige und sehr 

muskulöse Männer. Bei uns sind nur die Abkömmlinge der Söhne 

Gottes so hochgewachsen und kräftig wie diese fremden Soldaten, aber 

viel schlanker, biegsamer und elastischer. Ptahhotep, Vater und noch 

einige aus dem Stamme der Söhne Gottes, wie auch Ima, Mentuptah, 

Imhotep und auch einige Priesterinnen haben prächtig kraftvolle 

Gestalten, sie sind aber majestätisch würdig und durchgeistigt. Sie 

wirken nicht so robust und tierisch körperlich wie diese Fremden. Nie 

habe ich solche Menschen gesehen. Sie gefallen mir nicht! In unserem 

Lande bin ich daran gewöhnt, besonders bei den Nachkommen der 

Söhne Gottes und auch bei der schon stark gemischten Rasse, daß die 

Gesichtszüge fein und geistig sind, nicht unregelmäßig und tierisch wie 

die Gesichtsformen dieser Fremden. Besonders die Ohren! Unsere 

Ohren sind klein, schmal und schön gezeichnet, das Ohrläppchen 

freistehend. Die Fremden haben breite, große Ohren mit 

angewachsenen Ohrläppchen, den Affen ähnlich. Und was hier 

vollkommen unbekannt und sehr sonderbar auf uns wirkt, ist, daß die 

Fremden rote Haare haben! Sie sind auch sehr haarig, ihr Gesicht ist 

voller Haare, aber auch ihre Hände, Arme und Füße sind mit vielen 

Haaren bedeckt, die im Sonnenschein wie goldene Fäden glänzen. Sie 

sind selbstbewußt und selbstsicher. Wenn sie sprechen oder lachen, 

zeigen sie schöne, weiße, aber sehr starke Zähne. Auch das wirkt auf 

mich tierisch! Sie strahlen große Kraft aus, aber nicht geistige Kraft. 

Nein! Sie gefallen mir nicht! 

Ich sehe, daß die Fremden uns ebenso sonderbar finden wie wir sie. 

Wir gefallen ihnen auch nicht. Ich sehe, daß ihre Augen für den Geist 

noch nicht geöffnet sind. Sie sehen die vergeistigt schönen, feinen 

Formen nicht, sie sehen nur, daß die Menschen bei uns kleiner sind als 

sie, und ich sehe ihre Gedanken, daß sie verächtlich über unsere Rasse 



Einweihung  ( 529 ) 

denken. Ich bin daran gewöhnt, daß das Feuer der Bewunderung in den 

Augen aufleuchtet, wenn mich ein Mann erblickt. Diese Fremden 

bewundern mein Gewand, meine Schmucksachen, aber daß ich schön 

bin, bemerken sie gar nicht! Ich sehe sehr gut, wie sie auf mich - auf 

die Königin dieses Landes - neugierig sind und mich bei jeder 

Gelegenheit anschauen, aber sie wissen nicht, daß ich schön bin! Ja, 

ich erbte die kleine Gestalt meiner Mutter, aber die Schönheit einer 

Frau hängt doch nicht von ihrer Größe ab! Diese Männer aber, diese 

fremden Kämpfer, finden eine Frau nur dann schön, wenn sie groß und 

fleischig ist. Ich beobachte mich wie immer: ist vielleicht die Eitelkeit in 

mir erwacht? Nein! Das steht mir ferne! Mir gefällt nur nicht, daß sie so 

unwissend, unreif und roh sind wie bei uns nur die Menschensöhne der 

niedrigsten Klasse. All diese Fremden sind so unkultiviert, ihre Führer 

und auch die Vornehmen, die sie begleiten. Da steht unter anderen 

einer gleich unmittelbar unterhalb der Terrasse vor meinem Sitz. Er 

muß ein hoher Offizier sein, denn er ist in der unmittelbaren Begleitung 

ihres Führers erschienen. Jetzt steht er da mit einer Gruppe Soldaten 

und schaut mich ununterbrochen an. Aber in seinen Mundwinkeln sitzt 

ein geringschätziger Ausdruck. Sein Benehmen ist wirklich nicht 

vornehm. Wie darf ein Mann eine Frau so keck und frech anstarren?! 

An unserem Hof ist nur Roo-Kha so frech, aber sein Blick kann und will 

auch die Bewunderung für meine Schönheit nicht verbergen. Dieser 

Fremde schaut mich aber nur frech an, ohne die geringste 

Bewunderung! Ich lasse aber dennoch die Eitelkeit in mir nicht wach 

werden. Ich gebe schon acht und halte mich unter ständiger Kontrolle! 

Ich drehe mich weg. Ich sehe weiter den Feierlichkeiten zu. Ich 

verfolge mit größtem Interesse die verschiedenen Kampfspiele, die die 

fremden Soldaten vorführen. Das muß ich zugeben, diese Männer 

haben eine körperliche Kraft, die bei uns unbekannt ist. Diese Rasse 

stammt aus der Nachkommenschaft eines halbblütigen Sohnes Gottes, 

der die hohe, göttliche Kraft seines Vaters nicht in seinem Geiste, 

sondern in seinem Blut offenbarte und ein Riese wurde. Seine 



Einweihung  ( 530 ) 

Nachkommen kreuzten sich mit den Urmenschen und entwickelten eine 

großknochige Rasse mit enormer Muskelkraft. Sie sind bei weitem nicht 

so geschickt und elastisch wie unsere Kämpfer, dagegen leisten sie 

Kraftstücke, zu welchen unsere Männer unfähig wären. Während dieser 

Schaustellungen blicke ich dennoch immer wieder zu diesem frechen 

Fremden hinunter. Er schaut unermüdlich herauf. Eigentlich wäre es 

eine wirklich schöne Aufgabe, solch einen unkultivierten, sonderbaren, 

rothaarigen Fremden in die Geheimnisse des Geistes einzuführen, seine 

inneren Augen nach und nach zu öffnen, daß er nicht nur das Fleisch 

einer Frau, sondern auch die Schönheit ihrer Geistigkeit bemerkt! 

Es vergehen mehrere Tage, ich kann nicht in den Tempel, so sehr bin 

ich von dem Besuch der fremden Gäste im Palast in Anspruch 

genommen. Ein Fest folgt dem anderen. Vorführungen, Ausflüge und 

Festessen, und selbstverständlich muß ich meine Pflicht neben Vater, 

neben dem Pharao, erfüllen und mit ihm repräsentieren. Menu ist in 

ihrem Element, sie kleidet mich mit Wonne in immer neue, noch 

schönere und prachtvollere Gewänder. Bo-Ghar aber ist verbittert und 

unglücklich, weil ich jetzt für ihn gar keine Zeit habe. Roo-Kha 

erscheint häufig mit seinen Schmuckträgern, um mir stets neue 

Prachtstücke der Juwelierkunst zu bringen. Ich trage all dies aus 

Pflicht, dennoch betrachte ich mich in meinem großen Silberspiegel voll 

Neugierde: was wird der Fremde zu meinem neuen Gewand und zu 

dem neuen Schmuck sagen? Besonders als Vater und ich und der 

ganze Hof, um unsere freundliche Gesinnung zu bekunden, in der 

Tracht der fremden Gäste erscheinen. Ach! Ich muß lachen, wie 

merkwürdig Vater in der sonderbaren Bekleidung aussieht! Und ich? 

Wird mich der rothaarige Fremde auch in diesen Kleidern nicht schön 

finden? 

Denn ich kenne «ihn» schon! Vater hat mir seinen Führer und auch alle 

Vornehmen, also auch ihn, vorgestellt, und täglich bin ich jetzt in der 

Gesellschaft der fremden Gesandten. Der Herrscher ihres Landes hatte 



Einweihung  ( 531 ) 

für die Expedition in unser Land lauter Männer ausgewählt, die unsere 

Sprache in kurzer Zeit erlernt hatten, und so können wir uns mit den 

Gästen sehr angenehm unterhalten. Nur wenn ich mit diesem fremden 

Gast zusammen bin, der mich damals, bei dem Empfangsfest, so 

angestarrt hat, stört es mich, und ich bekomme immer Herzklopfen, 

daß er genau dieselbe Stimme hat wie die in Nebel gehüllte Gestalt 

meines Einweihungstraumes! Wie sonderbar! 

Die Fremden sind eigenartige Leute. Unkultiviert und ungelehrt, aber 

gar nicht dumm! Sie sind ganz eng mit der Natur verbunden, und ohne 

daß sie die inneren, schöpferischen Gesetze und das Wesen der Dinge 

verstandesmäßig kennen würden, wissen sie viel davon aus eigenen, 

unmittelbaren Erfahrungen und Erlebnissen. Es ist merkwürdig, zu 

beobachten, daß dieselbe Wahrheit, die wir durch innere Betrachtung in 

unserem Geiste klar sehen, im Bewußtsein dieser Fremden als Glaube 

und - Aberglaube erscheint! Wenn sie die Quelle und Ursache einer 

Kraft nicht kennen, stellen sie sich vor, daß sie von einem unsichtbaren 

Wesen stamme, und ihre eigenen Vorstellungen nennen sie dann: Gott. 

Und sie beharren starrköpfig auf ihren Vorstellungen, auf ihren 

imaginierten Märchen über ihre «Götter». Sie wollen alles besser 

wissen. Wenn man ihnen aber die Wahrheit und die Tatsachen erklären 

will, schütteln sie den Kopf und lachen überlegen. Selbstverständlich 

darf ich von den Geheimnissen des Tempels nichts erwähnen, dennoch 

wollte ich dem Fremden die Kräfte, die bei einem Gewitter Blitz und 

Donner verursachen, erklären. Ich durfte nicht erwähnen, daß die 

Hohepriester mit der Bundeslade in der Pyramide Blitz und Regen 

erzeugen, denn ohne dies würde von selber nie Regen fallen, und aus 

dem Lande würde ein vollkommen unfruchtbarer Erdteil. Ich versuchte 

ihm aber zu erklären, daß der Blitz aus der Begegnung zweier 

entgegengesetzter Kräfte stamme und daß er dieselbe Erscheinung 

selbst hervorrufen könne, wenn er zwei Steinstücke stark aneinander 

schlage. Da lachte er überlegen und sagte, daß der Blitz der Pfeil des 

«Hauptgottes» sei und daß er sehr gut wisse, daß in gewissen Steinen 



Einweihung  ( 532 ) 

kleine «Dämonen» wohnen, die, wenn man sie störe, böse werden und 

kleine Blitze herausschleuderten. Aber von der wahren Erklärung dieser 

Erscheinung wollte er nichts wissen. Im Grunde genommen ist es kein 

Unterschied, ob ich den Blitz als den «Pfeil des Hauptgottes» oder «die 

Begegnung positiver und negativer Kräfte» nenne, aber wenn diese 

Leute auf ihrem Aberglauben und auf ihren Vorstellungen über nicht 

existierende Gottheiten beharren, werden sie die Naturkräfte nie 

beherrschen lernen, sondern bleiben eben die Sklaven ihres 

Aberglaubens. Ich habe es mit meinen Erklärungen verschiedener 

Naturerscheinungen bei dem Fremden so weit gebracht, daß er sich, 

wenn er sie auch nicht glaubt, dennoch für weitere Erklärungen 

interessiert. Er würde sich gerne von mir unterrichten lassen, sagte er. 

So wird er jeden Tag im Tempel erscheinen, und ich werde ihn in den 

niedrigsten Grad des Wissens einweihen. 

Nach Sonnenuntergang kleidet mich Menu in mein 

Priesterinnengewand, und ich gehe tief verschleiert in ihrer Begleitung 

in den Tempel. Ein Neophyt hat den Fremden in meine kleine Zelle in 

der Tempelwand begleitet, dort wartet er auf mich. Menu bleibt im 

Tempelhof, und ich trete in meine Zelle. Da steht der Fremde schon! Er 

lehnt sich in der Ecke an die Wand und schaut mit seinem überlegenen 

Lächeln auf mich. Mich ärgert immer dieses Lächeln! Wie traut er sich, 

mich so anzuschauen? In keiner Hinsicht ist er mir überlegen, nur seine 

Unwissenheit läßt ihn glauben, daß er, weil er körperlich viel größer 

und kräftiger ist als ich, mir in jeder Hinsicht überlegen sei. Er weiß 

natürlich nicht, daß die Kraft des Geistes über allem steht. Aber ich will 

es ihm zeigen! Ich werde diesen frechen, rothaarigen Riesen mit der 

Kraft meines Geistes besiegen, so daß er mir mit all seinen 

körperlichen Kräften unterliegen wird. 

Der Fremde verbeugt sich tief, aber ich sehe, daß er es ohne 

Überzeugung tut. Hier im Lande betet mich das Volk an. Sie wissen, 

daß ich eine eingeweihte Priesterin - die Dienerin Gottes - bin. Der 



Einweihung  ( 533 ) 

Fremde weiß auch, daß ich Priesterin im Tempel bin, aber er weiß 

nicht, was «Einweihung» bedeutet. Er weiß nicht, daß unser Wissen 

kein auf menschlichen Vorstellungen gegründetes «Für-wahr-halten», 

keinen «Glauben», sondern das Erkennen der Wahrheit, das göttliche 

Allwissen, bedeutet! Ich werde aber seine Augen öffnen, ihn in das 

Geheimnis des Menschen und des Weltalls, in das Geheimnis der 

ganzen Schöpfung, einführen. 

«Wenn du wahres Wissen erlangen willst», sage ich ihm, «mußt du 

zuallererst dich selbst kennen lernen. Du mußt wissen, was du selbst 

bist. Denn wenn du dich selbst kennen lernst, wirst du entdecken, daß 

alle Wahrheiten in deinem eigenen Wesen verborgen liegen, folglich 

lernst du mit der Selbsterkenntnis gleichzeitig alle Geheimnisse der 

Welt kennen. Löse also zuerst das große Geheimnis, das große Rätsel 

unserer Sphinx: den Menschen selbst! Du mußt erkennen, was du 

bist!» 

Der Fremde schaut mich zuerst aufmerksam an, dann fängt er an zu 

lächeln. 

«Ich soll kennenlernen, was ich bin? Das weiß ich aber schon längst! 

Wie wäre das ein so großes Geheimnis? Es scheint aber, oh Königin, 

daß du nicht weißt was ich bin, und deshalb sage ich dir: ich bin ein 

Mann!» Und er lacht laut und herzlich, daß er alle seine großen weißen 

Zähne zeigt. 

Ach! Er ist wie ein großes Kind! Er lacht so mitreißend, daß ich selbst 

auch lachen muß. 

«Ich weiß sehr gut, daß du ein Mann bist ...»‚ sage ich, aber ich kann 

den Satz nicht beenden, weil der rote Riese mir ganz unartig ins Wort 

fällt: «Königin, es scheint mir, daß du nicht nur das nicht weißt, daß ich 

ein Mann bin, sondern daß du überhaupt nicht weißt, was ein Mann ist. 



Einweihung  ( 534 ) 

Ich bin kein Priester und kann die Gedanken nicht so lesen, wie ihr es 

könnt, aber ich kenne die Frauen, und ich sehe, daß du noch etwas 

überhaupt nicht weißt - oder hast du es vollkommen vergessen -‚ und 

das ist: was du bist! Daß du eine Frau bist! Wie willst du mich die 

inneren Geheimnisse des Menschen und des Weltalls lehren, wenn du 

diese einfache Wahrheit, die ein jeder Mensch sieht, nicht weißt?» 

«Ich weiß sehr gut, daß ich eine Frau bin», sage ich würdig; der 

Fremde lächelt frech, ich fahre aber ungestört fort, «aber die äußere 

Form ist nur die Hülle des inneren Wesens. Wenn man das innere 

Wesen kennt und das innere Wesen ist, so braucht man die äußere 

Form nur als Werkzeug, aber man identifiziert sich nicht damit! Der 

Körper ist nur das Kleid des Selbst. Du trägst auch Kleider, dennoch 

bist du nicht das Kleid. Genau so trägst du deinen Körper, der männlich 

oder weiblich sein kann, aber dein Selbst steht über den Geschlechtern, 

folglich ist es weder Mann noch Frau. Das Selbst ist der Schöpfer. Die 

Person, die körperliche, materielle Erscheinung ist nur die eine Hälfte 

des wahren Wesens. Die andere Hälfte ist im Ungeoffenbarten, im 

Unbewußten, geblieben. Und ob eine Erscheinung männlich oder 

weiblich ist, hängt davon ab, welche Hälfte sich verkörpert hat. Wenn 

jemand beide Hälften seines Wesens bewußtgemacht hat und bewußt 

erlebt, so ist er mit seinem Selbst identisch geworden, und dann trägt 

er die männlichen wie die weiblichen Prinzipien in vollkommenem 

Gleichgewicht in sich.» 

«Sein Körper bleibt aber dennoch nur männlich oder nur weiblich? 

Nicht wahr?» fragt er. 

«Selbstverständlich», antworte ich. «Die materielle Erscheinung kann 

nur einseitig sein, denn wo die beiden Seiten sich zur Einheit vereinen, 

dort gibt es kein Körperliches. Die Vereinigung der beiden 

Ergänzungshälften, der beiden Seiten, würde die vollkommene 



Einweihung  ( 535 ) 

Vernichtung der Materie, eine Dematerialisation des Körpers, bedeuten. 

Androgyn kann man nur im Geiste sein.» 

«Königin», antwortet der Fremde, «aus deinen schönen Worten 

verstehe ich nur eines ganz klar, und darin bin ich mit euren 

‚Geheimnissen' vollkommen einverstanden, daß meine körperliche 

Erscheinung, wie du das so schön ausdrückst, nur die eine Hälfte einer 

Einheit ist. Bisher habe ich öfters eine Ergänzung gesucht - und 

gefunden -‚ aber nie wurde ich dadurch vernichtet! Vielleicht weil ich 

die wirkliche Einheit nie gefunden habe? Aber wenn es auch die 

Vernichtung bedeutete, werde ich meine wirkliche Ergänzungshälfte 

weitersuchen. Ich bin ein Mann, und meine andere Hälfte kann nur eine 

Frau sein, die mir das vollkommene Glück gibt. Für eine solche Frau 

würde ich gerne auch mein Leben hingeben!» 

Ich fühle einen warmen Blutstrom in meinem Körper strömen, der 

meinen Kopf erreicht. Einer solchen Denkungsart gegenüber fühle ich 

mich machtlos. Wie kann ich ihm erklären, daß das Glück, das er bei 

einer irdischen Frau sucht, vollkommen vergänglich ist und seinen 

unsterblichen Geist nicht befriedigen kann?! 

Wir enden für heute. Er muß Zeit haben, die neuen Wahrheiten zu 

verarbeiten. 

Und es folgen viele Abende, an denen ich mit seiner Unwissenheit 

kämpfe. Ich will, daß er vorwärtskommt, und ich nehme mir alle Mühe, 

ihm die richtigen Worte zu sagen, um in ihm den göttlichen Funken 

zum Flammen zu bringen, sein höheres Selbst zu erwecken. Wenn ich 

in der Frühe erwache, denke ich schon an ihn. Ich rufe mir alles, was 

wir am vorigen Abend gesprochen und erlebt haben, wieder in 

Erinnerung und konzentriere mich den ganzen Tag auf die neuen 

Belehrungen, die ich ihm am Abend geben will. Ich rase in diesen 

Tagen oft mit meinen Löwen durch die Gegend. Aber jetzt nehme ich 



Einweihung  ( 536 ) 

Bo-Ghar nicht mit. Bo-Ghar geht mit hängendem Kopf in die Werkstatt 

seines Meisters, wo ihn dann Ima mit verschiedenen Geschenken, die 

ein Kind sich nur wünschen kann, tröstet. Mir tut das leid, aber ich 

brauche auch Zeit, um mit meinen Gedanken allein zu bleiben. 

Wie ich nach einer Wagenfahrt meine Löwen in den Löwenhof 

zurückführe und, um von ihnen Abschied zu nehmen, ihre Köpfe 

streichle und mit meinen Fingern in ihre Haare fahre, fällt mir auf, daß 

der Fremde merkwürdigerweise genau die Haare hat wie die Löwen! Es 

taucht in mir der Gedanke auf, daß, wenn ich den Fremden streicheln 

würde, genau solche rote, dicke Haarlocken unter meine Finger kämen, 

wie wenn ich in die Haare meiner Löwen greife. Ach! Ich liebe diese 

Löwen wirklich sehr! 

Am Abend erzähle ich dem Fremden meine Beobachtung, daß ich finde, 

seine Haare seien denen der Löwen ähnlich. 

«Königin», sagt er, «dürfte ich einmal mit dir auf eine Wagenfahrt? 

Wenn ich sehen würde, daß du diese prächtigen Riesentiere mit deinem 

Willen beherrschen kannst, würde ich an deine übermenschlichen 

Kräfte glauben!» und lächelte herausfordernd. 

«Wo hast du gehört, daß ich übermenschliche Fähigkeiten besitze?» 

«Alle Leute, mit denen ich nur spreche, beten dich wie eine Göttin an. 

Alle glauben fest, daß du ein überirdisches Wesen bist. Ich denke aber 

anders!» 

Ich fühle mich verletzt: «Wie denkst du über mich?» frage ich und 

bemerke mit Arger, daß ich seine Antwort mit Herzklopfen erwarte, und 

gleichzeitig, schneller als ein Blitz, taucht das Bild Ptahhoteps in 

meinem Innern auf, mit einem warnenden Ausdruck auf seinem edlen 

Antlitz. 



Einweihung  ( 537 ) 

«Nein! Nein! Laß mich jetzt», antworte ich dem inneren Bilde, «es ist 

keine Gefahr!» und höre schon zu, was der Fremde antwortet: «Wie ich 

über dich denke? Warum willst du das von mir hören? Du stehst so 

hoch über allem Irdischen, was interessieren dich Gedanken in einem 

armen irdischen Kopf wie dem meinen? Du liest ja sowieso alle 

Gedanken. Oder?» 

«Ja, ich sehe deine Gedanken, aber ich muß dich prüfen, ob du mit mir 

aufrichtig bist», antworte ich, aber in mir fühle ich ein beunruhigendes 

Gefühl. Ich kann aber nicht untersuchen, was dieses Gefühl ist, denn 

der Fremde fragt mich wieder: «Du willst wissen, ob ich aufrichtig bin? 

Warum fragst du nicht zuerst dich selbst, ob du mit mir und mit dir 

selbst aufrichtig bist?» 

Ich bleibe stumm. Ich weiß nicht was ich antworten soll. Ich habe mich 

seit langen Jahren daran gewöhnt, mich ständig zu kontrollieren und 

die Beweggründe aller meiner Gedanken und Taten zu suchen. Ich bin 

überzeugt, daß ich mir gegenüber aufrichtig bin, folglich bin ich auch 

gegenüber der Außenwelt, also auch ihm gegenüber, aufrichtig. Und 

dennoch fühle ich auf seine Worte eine verlegene Überraschung. Sollte 

er recht haben? Hätte ich nicht genügend Mut, allen meinen Gedanken 

und Gefühlen gegenüber aufrichtig zu sein? Ich entschließe mich, mich 

einer noch gründlicheren Untersuchung zu unterwerfen, aber auf alle 

Fälle werde ich alle meine Kräfte konzentrieren, um im Kampf mit ihm 

nicht zu unterliegen. Ich muß ihn besiegen, ich kann nicht zulassen, 

daß solch ein unkultivierter Fremder sich denkt, daß ich schwächer sei 

als er und daß er über mir stehe! 

Am anderen Tag machen wir mit den Löwen eine gemeinsame 

Wagenfahrt. Bevor wir in den Wagen steigen, steht der Fremde neben 

den Löwen und hält seinen Kopf mit der riesigen roten Mähne vor mich 

hin: «Willst du versuchen, ob ich tatsächlich solche Haare habe wie die 

Löwen? Wenn die Löwen es gerne dulden, daß du ihre Haare 



Einweihung  ( 538 ) 

streichelst, werde ich es vielleicht auch aushalten können», sagt er und 

lacht wieder, alle seine weißen Zähne zeigend. 

Er ist wirklich wie ein großes Kind. Er benimmt sich so nicht aus 

Respektlosigkeit, ich kann ihm nicht böse sein. Ich lache mit ihm, und 

wenn der Pfleger meiner Löwen nicht dastehen würde, hätte ich Lust, 

tatsächlich tüchtig an seinen Haaren zu zerren. 

So geht das weiter, Tag für Tag. Und die Zeit nähert sich rasch, da der 

Fremde in seine Heimat zurückkehren muß. Ich könnte in vieler 

Hinsicht zufrieden sein, ich könnte als «Frau» sogar triumphieren, denn 

ich sehe, wie sich seine Einstellung verändert hat. Er hat seine 

Überlegenheit verloren und wartet den ganzen Tag auf den Abend, um 

mit mir zusammen zu sein. Ich weiß schon, daß er sich eigentlich nie 

überlegen fühlte, sondern dieses Benehmen nur eine Verteidigung vor 

einem vollkommenen «Sich-Ergeben» war. Er wollte seinen männlichen 

Hochmut nicht aufgeben. Er bewunderte mich vom ersten Augenblick 

an, da er mich erblickte, und meine Eitelkeit, die mich zuerst unleugbar 

dazu trieb, mich mit ihm zu beschäftigen, könnte jetzt vollkommen 

befriedigt sein. Und dennoch bin ich nicht zufrieden, sondern eine 

ständige Unruhe plagt mich. Diese Unruhe gibt mir aber eben die 

Sicherheit, sooft ich meine Gefühle kontrolliere, daß mein Interesse für 

ihn nicht aus dem weiblichen Instinkt meiner niedrigen Natur stammt. 

Denn ich halte mich fortdauernd unter Kontrolle! Menu sagt, daß ich 

alle untrüglichen Symptome der Verliebtheit zeige, und schwimmt in 

Freude, daß ich endlich «blühe». Das ist aber ein Irrtum! Menu kann 

das gar nicht beurteilen, weil sie alles von ihrem irdischen Standpunkt 

aus betrachtet. Sie kann keine Ahnung haben, daß ich überhaupt nicht 

verliebt sein kann und darf, und ich bin es auch nicht! Wie könnte ich in 

diesen rohen, rothaarigen Riesen verliebt sein? Er gefällt mir nicht, er 

wirkt körperlich fremd auf mich, sogar irgendwie abstoßend. Ich habe 

mich schon oft innerlich geprüft, und da der Verkehr zwischen Mann 

und Weib dazu dient, Kinder zu zeugen, fragte ich mich schon oft, ob 



Einweihung  ( 539 ) 

ich mir von diesem Fremden ein Kind wünschen würde. Gott behüte! 

Ein Kind mit solchen Ohren und mit solch eckigen Knochen? Mit solch 

brutalen Formen und haarigem Körper? Nein! Auf keinen Fall will ich 

von ihm ein Kind haben! So bin ich also nicht verliebt. Ich will nur, daß 

er Gott findet! Ich beschäftige mich mit einem jeden meiner Schüler 

voller Interesse, und genau aus demselben Grund denke ich so oft an 

ihn und konzentriere mich mit ganzer Seele auf ihn. Gott hat er aber 

noch nicht gefunden. Das habe ich nicht erreicht! Und deshalb bin ich 

so unruhig und traurig, wenn ich daran denke, daß er unser Land bald 

verläßt und ich ihn vielleicht in diesem ganzen Leben nicht mehr sehen 

werde ... 

Dann kommt alles schneller als ein Blitz. 

Am letzten Abend gehe ich wieder in den Tempel, um ihn zu sehen und 

von ihm Abschied zu nehmen. Er lehnt sich wie gewohnt an die Wand, 

ist aber nicht mehr so überlegen wie das erstemal, als er hier auf mich 

gewartet hat. Er schaut mich gar nicht an, sondern starrt hart und 

ernst ins Leere. 

«Was hast du?» frage ich ihn. 

«Ich denke nach, was es für einen Sinn gehabt hat, dich jeden Abend 

hier zu sehen. Was wolltest du von mir, schöne Königin, die kein Herz 

hat? Was hat mir das, was du mir erzählt hast, genützt, wenn ich 

dadurch nur unglücklich geworden bin? Du hast mit mir fortdauernd 

darüber gesprochen, daß ich mich selbst finden muß, dabei hast du mit 

jedem deiner Worte und mit jeder deiner Taten dazu beigetragen, daß 

ich mich vollkommen verloren habe. Ich war ein mutiger, tapferer 

Kämpfer, der vor niemandem Angst kannte, und jetzt bin ich ein Sklave 

geworden. Der Sklave einer winzigen Frau, die kaum bis an meine 

Schultern reicht! Und ich habe Angst vor der Zukunft; wie werde ich 

ohne dich leben können?» 



Einweihung  ( 540 ) 

Eine heiße Welle der Freude überflutet mich. Ich will es mir mit meiner 

Eitelkeit erklären. Ich fühle aber auch einen Schreck! Denn am Anfang 

wollte ich tatsächlich, daß er meine weibliche Schönheit und meine 

Macht anerkenne, aber nachdem ich das erreicht hatte, wollte ich 

meine Macht über ihn dazu gebrauchen, ihm auf den inneren Weg zu 

helfen. Ich gab mir alle Mühe, in ihm das Selbst zu erwecken. Aber 

statt dessen hat er sich in mich verliebt. So weit wollte ich nicht gehen! 

Ich wollte und will keine irdische Liebe, ich wollte mit ihm eine viel 

höhere Einheit schaffen, die Einheit des Selbst. Ich wollte ihn zu Gott 

führen! Aber ich bringe umsonst die tiefsten Wahrheiten aus meinem 

innersten Wesen, er sieht in mir nur das Weib, er kann und will sich 

nicht über das Sinnliche heben. Er sieht mich gar nicht, er bemerkt 

nicht, daß er nicht mich liebt, ich existiere für ihn gar nicht, sondern er 

liebt meinen Körper, die Hülle, die nur eine Offenbarung meines 

wahren Ich ist! Wie erniedrigend, wie entsetzlich! «Schau», sage ich 

zitternd, «es hatte wirklich keinen Sinn, daß du hierher gekommen 

bist, um mich zu sehen, denn wir können einander überhaupt nicht 

begegnen. Ich will dich auf die geistige Ebene erheben, und du willst 

mich auf die Ebene des Körpers hinunterziehen. Es hat keinen Sinn 

gehabt, diesen Kampf zu führen. Gehe in Frieden in deine Heimat 

zurück, und wir werden uns nie mehr wiedersehen!» 

Auf meine Worte steigt ihm das Blut in den Kopf, ich sehe, wie sein 

Gesicht, sein Hals, der ganze Mann dunkelrot wird, so daß seine Haare 

heller scheinen als seine Haut. Seine Augen funkeln wie Glut, und ich 

sehe erschrocken, wie auch sein ganzer geistiger Körper zu einer 

flackernden Flamme wird. Dann, ohne daß ich Zeit hätte, mich zu 

verteidigen, erfaßt er leidenschaftlich meinen Arm wie mit einer 

eisernen Zange, reißt mich an seine mächtige Brust, umarmt mich, 

drückt meinen Kopf nach hinten, preßt seinen Mund auf meine Lippen 

mit solcher Kraft, daß ich meinen Atem verliere ... Dann küßt er mein 

Gesicht, meinen Hals und wieder meine Lippen, und zwischen den 

brennenden Küssen wiederholt er, in meine Ohren flüsternd: «Du willst 



Einweihung  ( 541 ) 

mich nicht mehr sehen? Aber ich will dich wiedersehen, und wir werden 

uns noch wiedersehen ... wir werden uns noch wiedersehen.» 

Als ich sein wildes Gesicht sich mir nähern sah, überwältigte mich ein 

vernichtender Schreck. Ich wollte ihn wegstoßen und mich befreien, 

aber als er mich plötzlich in seine kräftigen Arme schloß und seinen 

brennend heißen Mund auf meine Lippen preßte, schlug sein Feuer auf 

mich über, ich verlor die Herrschaft über mich, und ohne Widerstand 

übergab ich mich der aus dem Schreck sich plötzlich in eine 

überwältigende Wonne verwandelnden vollkommenen Hingabe. Es wird 

mir bewußt, daß ich ihn liebe, vom ersten Augenblick an liebte, mit 

Seele und Körper, mit meinem ganzen Wesen, unendlich, 

leidenschaftlich liebe! 

Das Feuer überflutet mich unwiderstehlich wie aus einem gigantischen 

Vulkan, lodernde Flammen verschlingen mich, ich fühle, wie mein 

Rückgrat wieder zu einer aus prasselnder Glut gebauten Brücke wird, 

die aus sieben funkelnden Fackeln brennt, jetzt bin ich aber nicht mehr 

in der unbeweglichen Achse meines Rückgrates, nicht mehr im 

Mittelpunkt, von wo mein wahres Selbst das Feuer des Lebens 

ausstrahlt, sondern mein Bewußtsein ist gefallen in meinen brennenden 

Körper, und knisternde, prasselnde Blitze durchrasen meine Adern, 

mein ganzes Wesen. Alle meine Nerven glühen, alle meine Gedanken 

löschen, sie brennen mein Bewußtsein aus und vernichten mich ... 

dann verschwindet alles 

Ich besinne mich ganz allmählich ..., ich öffne langsam meine Augen: 

Steinwände umringen mich, ich erkenne, daß ich auf dem Boden 

meiner kleinen Zelle liege. 

Ich bin allein ... es ist totenstill. 



Einweihung  ( 542 ) 

Ich habe keine Gedanken. Ich habe überhaupt nichts mehr, worüber 

ich nachdenken könnte 

Zerschlagen stehe ich auf, wickle meinen müden Kopf in die Schleier 

und verlasse die Zelle. 

Der lange Säulengang is dunkel und scheint leer zu sein. Aber nach ein 

paar Schritten erblicke ich eine dunkle Gestalt, die sich gegenüber an 

die Wand lehnt: Ima! Wie versteinert steht er da und schaut mit 

starren Augen, mit einem unbeschreiblichen Blick auf mich, den ich 

auch in der Dunkelheit wahrnehme ... wahrnehmen muß ... der tief in 

mich eindringt. Dann löst er sich von der Wand, dreht sich um und geht 

leise in der entgegengesetzten Richtung davon. 

Ich gehe gedankenlos in den Palast zurück. Menu, die in der Ecke des 

Tempelhofes eingeschlafen war, begleitet mich wie üblich wortlos, aber 

manchmal laut gähnend ... 



 

Der Löwe 

 

Ich liege auf meinen Knien vor Ptahhotep. 

Ich spreche nicht - Er versteht meine unausgesprochenen Worte, auch 

wenn ich schweige ... 

«Vater meiner Seele, rette mich! Nimm dieses Feuer aus meinem 

Körper, gib mir meine Freiheit zurück! So kann ich und will ich nicht 

mehr weiterleben ... 

Ich verlor mich selbst, ich bin vernichtet, ich habe keine Herrschaft 

mehr über mich, ich kann nicht mehr denken, was ich will, die 

Gedanken beherrschen mich und zerreißen meinen Kopf. 

Hilf mir, Vater meiner Seele, hilf mir in die himmlische Höhe zurück, wo 

geistige Klarheit, Reinheit und Freiheit herrschen. Gib mir wieder meine 

Flügel, daß ich mit euch oben fliege wie die schöpferische Kraft Gottes, 

der göttliche Falke Horus, der das Weltall durchquert und neue Welten 

schafft. 

Öffne mir wieder den Himmel, Vater meiner Seele, laß mich die Musik 

der Sphären wieder hören, die nunmehr nur in meiner Erinnerung lebt, 

aber in mir herrscht die Stille des Grabes, weil meine Ohren taub 

geworden sind. 

Öffne mir wieder meine Augen, Vater meiner Seele, denn sie sind 

ausgebrannt, und ich sehe das Licht des Himmels, den Glanz Gottes 



Einweihung  ( 544 ) 

nur mehr in der Erinnerung, aber in mir herrscht Finsternis, denn 

meine inneren Augen sind blind geworden. 

Öffne mir das Tor meiner himmlischen Heimat, wo ich alle Schätze des 

Geistes besaß, die nur noch in meiner Erinnerung leben, Vater meiner 

Seele, weil ich gefallen und ein armer irdischer Bettler geworden bin. 

Öffne mir wieder die Glückseligkeit und den Frieden in der göttlichen 

Einheit der Erlösten, Vater meiner Seele, die nunmehr nur in meiner 

Erinnerung ist, aber ich bin in die Öde, in die Wüste der Verlassenheit 

gefallen, und mich jagt ohne Unterlaß die brennende Unruhe der 

Zerrissenheit, der Verzweiflung. 

Lege deine gesegnete Hand auf meinen Kopf und erlaube, daß ich 

wieder aus dem Kerker der Zeit befreit, in der ewigen Gegenwart die 

werde, die ich war, die ich in der Wirklichkeit bin, aber die ich in der 

Scheinwelt der Illusion nicht mehr sein kann. 

Vater meiner Seele, rette mich, rette meine Seele! Erlaube, daß ich 

deine Stimme wieder, wie die Stimme Gottes, in mir höre, denn ich 

höre deine Antwort nicht mehr, ich bin taub und blind, und ich habe 

meine himmlischen Flügel verloren, und ich bin ein Verstoßener, ein 

Verbannter geworden. Nimm mich zurück, Vater meiner Seele, nimm 

mich in die Einheit der Seligen zurück, weil ich so nicht weiterleben 

kann! Rette mich, Vater meiner Seele, rette mich, du Vertreter Gottes, 

verlaß mich nicht, verlaß mich nicht ... verlaß mich nicht ...» 

Aber ich höre keine Antwort. 

Ich habe alles verloren. Mein Verstand, der mir immer weiterhalf, ist 

neblig geworden, nur verschwommene Gedanken schleichen wie müde 

Wanderer durch meinen Kopf. 



Einweihung  ( 545 ) 

Auf meinem Lager im Palast liege ich mit dem einzigen Gedanken: 

sterben! Ich kann nicht weiterleben, ich will nicht weiterleben! Ich bin 

nur noch der Schatten meiner selbst. Durch den Nebel sehe ich 

manchmal verschwommene Gesichter auftauchen, Menu, verzweifelt 

weinend, und Bo-Ghar, die verzweifelten Augen von Bo-Ghar ... 

Sterben will ich - sterben! 

Früher war ich Herr über meinen Körper und konnte ihn bewußt 

verlassen. Jetzt versuche ich es - es gelingt nicht! Ich kann nicht aus 

dem Körper hinaustreten. Ich bin wie in den Körper festgenagelt, ich 

kann ihn nicht verlassen, ich bin ein Gefangener im Kerker der Materie 

geworden. 

Ich will zur Bundeslade! Sie wird meinen Körper verbrennen, wie ihre 

Ausstrahlung die toten Opfertiere im Tempel verbrennt, daß nicht 

einmal Asche übrigbleibt. 

Ich verschleiere mich und eile zum Tempel, durch den großen Saal, zur 

Türe hin, die den unterirdischen Gang zur großen Pyramide abschließt. 

Aber ich kann nicht hindurch. Vor der Felsentüre in der Luft stoße ich 

wie an eine unsichtbare Wand. In meinem nebligen Kopf dämmert es: 

die niedrigste Frequenz der Bundeslade, die Ultramaterie! Der 

materialisierte Haß! Unsichtbar schützt sie aber eine verbotene Linie 

besser als die dickste Mauer. Ich versuche die unsichtbare Wand noch 

einmal zu durchschreiten, aber die unvorstellbar harte Mauer der 

Ultramaterie stößt mich unerbittlich zurück. 

Es gibt kein Erbarmen für mich ... kein Erbarmen ... 

Langsam gehe ich durch den langen Tempelgang zurück, auch an 

meiner kleinen Zelle vorbei. Gedankenlos trete ich ein und setze mich 

auf die Steinbank. Ich versinke in Erinnerungen ... der Raum erweitet 

sich, von jeder Seite höre ich das Echo der Unendlichkeit, und in mir 



Einweihung  ( 546 ) 

tauchen Bilder auf: eine Gestalt, in Nebel gehüllt, nähert sich mir... ich 

erkenne sie: die neblige Gestalt meiner Einweihungsvision. Sie kommt 

mir ganz nahe, dann schlägt aus ihr eine Flamme, die ganze Gestalt 

beginnt zu flammen und wird ein männliches Feuerwesen, das mich 

jetzt unwiderstehlich umarmt, und in mich eindringt, so daß ich auch 

zu flammen und zu brennen beginne. Dann höre ich seine Stimme, wie 

sie mir zuflüstert: «Ich sagte dir, daß wir uns wiedersehen würden. Du 

gehörst mir, du wirst nie mehr von mir frei. Wir werden uns noch 

wiedersehen, immer wiedersehen ... in der endlosen Zeit, in der 

zeitlosen Unendlichkeit wiedersehen ...»‚ und das Echo wiederholt 

tausend- und tausendfach: «wiedersehen ... wiedersehen ... 

wiedersehen ...» 

«Nein», schreie ich auf, «ich will dich nicht, ich hasse dich!» 

Die Feuergestalt lacht: «Solange du mich hassest, liebst du mich, und 

ich habe Macht über dich! So leicht wirst du dich nicht befreien ... Wir 

werden uns noch wiedersehen», ruft das Echo weiter. 

Wie ich diese Stimme höre, von dem vertausendfachten Echo aus jeder 

Richtung des leeren Raumes so zurückgeworfen, daß die ganze Luft 

von den immer wiederkehrenden Wellen erzittert, weiß ich, daß die in 

Nebel gehüllte und jetzt brennende Gestalt mir mit der Stimme 

zuflüstert und mit den Augen auf mich strahlt, denen ich nicht mehr 

widerstehen kann. Die gleiche Stimme und dieselben Augen suchte ich 

immer in allen Stimmen, die zu mir sprachen, und in allen Augen, die 

mich anschauten, in den unzähligen Männern, denen ich in den 

unzählig vielen Leben, an welche ich mich aus meiner 

Einweihungsvision erinnere, begegnete. In allen diesen Männern suchte 

ich den Mann, den ich mit unvergänglicher Liebe, mit jedem Tropfen 

meines Blutes liebe, den einzigen, «meinen» Mann: das Ebenbild 

meiner eigenen Ergänzungshälfte. 



Einweihung  ( 547 ) 

Da taucht ein anderes Bild auf, das Bild eines Mannes, den ich nicht als 

meine Ergänzungshälfte, sondern wie mich selbst liebe: Ima! Ihn 

konnte ich nicht mit irdischer Liebe lieben, weil ich mit ihm immer eins 

in Gott war. Uns verbindet die ewige Liebe der paradiesischen Einheit. 

Zu ihm will ich jetzt, ihm will ich alles erklären, er wird mich verstehen! 

Die Einheit, die mich mit ihm verbindet, wird mich wie ein Licht bei 

meinem weiteren Wandern führen, meinen verdunkelten Weg 

erleuchten, daß ich in die verlorene himmlische Heimat, zu Gott, 

zurückfinde. 

Ich taumle aus meiner Zelle. In der Neophytenschule, wo er als 

Priester tätig ist und die Kandidaten auf die Einweihung vorbereitet, 

suche ich ihn überall, ich schaue in jeden Saal, ob er nicht da ist, aber 

ich finde ihn nirgends. Auf einmal tritt der junge Priester zu mir hin, 

der mir bei den letzten Vorbereitungen vor der Einweihung half. 

«Suchst du Ima?» fragt er. 

«Ja. Wo finde ich ihn?» 

«Ima findest du hier nicht mehr. Er ging vom Tempel in einem ganz 

verzweifelten Zustand weg. Er verlor sich selbst, denn er glaubte nicht 

über alles an Gott, sondern an eine Frau! Er raste verstört davon, 

niemand von uns konnte ihn zurückhalten. Lieber wolle er unter wilden 

Negerstämmen leben als hier im Tempel, weil er bei den Negern keine 

Enttäuschung erleben müsse. ‚Die Neger lügen nicht, sie sind so, wie 

sie sind!' - waren seine letzten Worte, bevor er fortlief. Ima findest du 

nie wieder.» 

Ich stehe vor Entsetzen steif und stumm. Oh Ima! Auch dich habe ich 

ins Unglück, in die Verzweiflung mitgerissen! - Die Hölle in mir wurde 

durch diese Nachricht noch hundertmal qualvoller ... Und dennoch weiß 

ich, daß der junge Priester nicht recht hat. Ich werde Ima wiederlinden! 



Einweihung  ( 548 ) 

Und wenn nicht in diesem, so in einem nächsten Leben! Alles vergeht, 

nur die wahre Liebe vergeht nie, und diese über allem Geschlechtlichen 

stehende Liebe, die Liebe der seelischen Einheit, wird uns, Ima und 

mich, unfehlbar zusammenführen! 

Ich gehe in den Palast zurück und weiß nur eines, daß ich sterben muß. 

Ich hätte, ohne eine Priesterin, ohne eine Eingeweihte zu sein, auch 

nicht weiterleben können, aber jetzt, da ich weiß, daß ich meinen 

besten Freund in die Hölle mitgerissen habe, sind meine seelischen 

Qualen unerträglich. Alle meine Gedanken, alle meine Gefühle sträuben 

sich gegen ein Weiterleben. Ich will mich vernichten und versuche 

wieder und immer wieder, mit größter Anstrengung, meinen Körper zu 

verlassen. 

Aber ich kann nicht! Ich kann nicht sterben! Ich muß das Feuer, das 

mich verbrennt und meine Nerven zerstört, in mir tragen. Ich kann mir 

nicht entfliehen. Wenn ich mich vollkommen erschöpft hinlege, um eine 

kleine Erleichterung zu finden und mich ein wenig auszuruhen, ist mir, 

als ob ein Berg meine Brust bedrücken würde, und ich kann kaum 

atmen. Vor meinen geschlossenen Augen sehe ich blendendes Feuer, 

Glut und Flammen, rote lodernde Flammen wie die Haare des Fremden 

... wie die Haare der Löwen ... 

Die Löwen! - Ja, zu ihnen will ich. 

Und ich ziehe das Kleid an für die Wagenfahrten. 

Der Wärter läßt mich zu den Löwen, weil er weiß, daß ich seit der 

Einweihung von meinem Vater die Erlaubnis habe, mit den Löwen allein 

auszufahren. 

Ich gehe zu meinen Löwen. Sie empfangen mich mit gesenktem Kopf 

und mit hochgezogenen Nasenflügeln. Sie riechen einen fremden 

Geruch an mir, sie fühlen, daß fremde Ausstrahlung an mir haftet. Ich 



Einweihung  ( 549 ) 

gehe zu Shima und streichle ihm den Kopf. Shu-Ghar fängt laut an zu 

knurren, krümmt sich langsam zusammen und macht sich 

sprungbereit. Wut und Eifersucht funkeln in seinen Augen, und der 

Lebensinstinkt erwacht in mir. Ich schleudere meinen Willen gegen 

Shu-Ghar, so wie ich ihn bei den Wagenfahrten mit meinem Willen 

lenkte. Aber vor Entsetzen kalt werdend, spüre ich, daß ich meinen 

Willen nicht mehr schleudern kann! Mein Wille ist lahm und tot, und der 

Löwe springt. Ich drehe mich um, sehe flüchtig drei entsetzte 

Menschen auf mich zu rennen: Thiss-Tha, Bo-Ghar und den Wärter, 

und laufe aus aller Kraft hinaus aus dem Löwenhof, ich fühle den 

heißen Atem des Löwen schon im Nacken, ich spüre, wie seine 

Schnauze mich berührt, dann fällt ein Schlag auf meinen Kopf - aber 

ich laufe weiter; ich sehe eine Türe, durch welche ich in das Reich 

laufen muß, wo der Löwe keine Macht mehr über mich hat, und in der 

Türe steht die feine, blasse Gestalt meiner Mutter! «Mutter», schreie 

ich und laufe atemlos, weil ich weiß, daß ich in ihren Armen gerettet 

bin. Mutter erwartet mich mit ihrem sanften Lächeln, mit offenen 

Armen. Ich laufe in einer letzten Anstrengung - und falle in ihre Arme. 

Der Löwe verschwindet - ich bin gerettet. 

Dann wird alles dunkel, nur eines weiß ich: Ich bin in den Armen 

meiner Mutter, die mir über die Schwelle half. Ich fühle mich wohl ... 

ich ruhe ... ich genieße die Liebe meiner Mutter, die ich so lange nicht 

gesehen habe, ich genieße den Frieden der Liebe ... 

Auf einmal zieht eine unnennbare Kraft mein Bewußtsein irgendwohin, 

und ich erwache. Ich liege auf einem Sarg und fühle meinen Körper 

nicht. Mein Bewußtsein ist verschwommen, ich weiß nur, daß ich 

aufstehen will, aber nicht kann. Da sehe ich Ptahhotep und seinen 

Stellvertreter neben mir stehen, und Ptahhotep ist es, der mich sanft 

und zärtlich zurückhält. Ich muß liegenbleiben. Ich bin in meinem 

geistigen Körper, den aber das magische Band noch immer an meinen 

materiellen Körper aus Knochen und Fleisch bindet. Der Körper liegt 



Einweihung  ( 550 ) 

einbalsamiert im Sarg, und ich liege in derselben Stellung, in meinem 

geistigen Körper, auf ihm. Ptahhotep und sein Stellvertreter sind um 

mich, ich sehe sie auch in ihrem geistigen Körper, sehe die glühenden 

Kraftzentren, die in ihrem materiellen Körper die Augen gebaut haben 

und durch diese Augen in die materielle Welt hineinschauen. Aus den 

zwei Kraftzentren Ptahhoteps strahlt jetzt ein bläulich 

phosphoreszierendes Licht auf mich, in mich, es durchdringt mein 

ganzes Wesen, und Schlaf überwältigt mich. 

Der Saal und die zwei Hohepriester verschwinden. Ich ruhe wieder in 

den Armen meiner Mutter. Jetzt erkenne ich, daß ich nicht in ihren 

Armen ruhe, es sind Kraftströme, die einmal ihre Arme wie ihren 

ganzen Körper aufgebaut haben und aus dem Körper als Liebe 

strahlten, diese Kräfte tragen mich und erfüllen mit Liebe, Frieden und 

Sicherheitsgefühl meine gequälte Seele. 

Plötzlich reißt mich ein unangenehmer Schall aus diesem Frieden, ein  

scharfer Knall, den meine geistigen Ohren erst als Schlag empfinden. 

Ich suche nach der Ursache dieses Schlages, da merke ich, daß es das 

Knallen der Peitsche des Sklavenführers ist, der den Takt schlägt, 

damit alle Sklaven, die mich ziehen, zusammen im Takt gehen. Ich 

liege auf dem Sarg, der wie ein Schlitten auf Schienen langsam 

dahingleitet. Ich muß gerade den Palast verlassen haben. 

Ich will aufspringen, aber ich kann nicht. Ich kann meine Glieder 

überhaupt nicht rühren, weil ich vom Hals bis zu den Fußspitzen ganz 

fest eingeschnürt bin. Ich liege da wie aus einem Stück gemeißelt, die 

Hände auf der Brust gekreuzt, die Beine parallel nebeneinander 

ausgestreckt. Aus meiner Lage kann ich nur vorwärts und hinauf 

schauen. In der Richtung meiner Fußspitzen sehe ich die in 

blendendem Sonnenschein schweißglänzenden nackten Rücken der 

Männer, die, nach vorne gebeugt, mich in rhythmischen Bewegungen 

immer weiterziehen. Ober ihren Rücken hinweg erblicke ich in der 



Einweihung  ( 551 ) 

Ferne ein Gebäude aus weißem Stein, in dessen Mitte einen 

tiefschwarzen Fleck wie eine Türöffnung. Das Gebäude hebt sich mit 

seinen in starkem Licht gleißend weißen Wänden scharf vom 

dunkelblauen Himmel ab. Wie die Männer mich dorthin ziehen, kommt 

es langsam näher, und der schwarze Fleck wird größer. Ich schaue in 

den Himmel, der so dunkelblau ist, daß er beinahe schwarz scheint. 

Zwei große Vögel kreisen über mir - Störche? oder Kraniche? 

Das Steingebäude ist schon ganz nahe, der schwarze Fleck ist jetzt 

sehr groß ... ja ... er ist tatsächlich eine Öffnung. Oh, jetzt erkenne ich 

die Gegend, wir sind in der Stadt der Toten - ein Grab! Die Männer 

treten in die Öffnung, sie verschwinden in der Dunkelheit ... jetzt 

gleitet die tiefschwarze Öffnung über meinen Kopf hinweg ... und nach 

dem blendenden Sonnenschein verdunkelt sich die Welt um mich 

herum, alles verschwindet, und mich bedeckt die vollkommene 

Finsternis! Unaussprechliches Entsetzen packt mich, und in meinem 

Innern rufe ich lautlos nach Ptahhotep: «Wie lange, wie lange muß ich 

hier eingesperrt liegen?» Und höre jetzt deutlich die wohlbekannte 

Stimme - die Stimme Ptahhoteps -‚ die den unerbittlichen, 

unveränderlichen Willen mitteilt: 

«Dreitausend Jahre ...» 

Entsetzliche Verzweiflung und Angst ergreifen mich, und aus dieser 

mich wie im Krampf zusammenziehenden Angst taucht plötzlich wieder 

das Ungeheuer, das der Ausdruck des Gesetzes der Materie ist. Ich 

sehe seine tödliche, satirische Fratze mich abstoßend grinsend 

anstarren, sein stechend durchdringender Blick bohrt sich tief in mich 

ein und bindet mich an die Mumie, die einst ich war. 

Dann spricht das Ungeheuer zu mir: «Nun bist du also in meiner 

Macht? Siehst du: das Allerhöchste und das Allerniedrigste sind sich 

immer Spiegelbilder. In-sich-ruhende Vollkommenheit und ewige 



Einweihung  ( 552 ) 

Erstarrung sind die zwei Seiten derselben Gottheit. Du wolltest in der 

in-sich-ruhenden Vollkommenheit bewußt werden, und jetzt bist du in 

die Erstarrung gefallen? 

Ja, die sterbliche Hülle der Eingeweihten balsamieren die Priester im 

Tempel ein, daß ihr göttliche Kraft ausstrahlender Körper wie ein 

Akkumulator noch auf lange wirke. Ihr Geist ist frei, sie sind in ihrem 

Bewußtsein nicht an die Erde gebunden. Du dagegen hast dich an den 

Körper gebunden. Du hast die göttliche Kraft, die du besitzest, durch 

die körperliche Liebe in deine niedrigen Nervenzentren gelenkt und dich 

verbrannt. Dein Bewußtsein ist so samt deinem geistigen Körper an 

deine materielle Hülle gebunden, du bist mein Gefangener bis in die 

Unendlichkeit! Der Eingeweihte, während sein geistiger Körper mit der 

Balsamierung an die Mumie gebunden wird, ist jedoch im Bewußtsein 

in der Ewigkeit, du dagegen bist in die Unendlichkeit gebannt! 

Ewigkeit ist ewige Gegenwart, Unendlichkeit die ewige Zukunft, die nie 

erreicht werden wird, die nie Gegenwart wird. 

Ewigkeit hatte nie einen Anfang, also auch kein Ende. Ewigkeit ist 

zeitlose Gegenwart, die keine Vergangenheit und Zukunft kennt. 

Unendlichkeit ist aber der Fall aus der Ewigkeit in die Zukunft, ohne 

Gegenwart! 

Du wolltest an der Vergeistigung der Erde teilnehmen. Nun, vergeistige 

diesen kleinen Erdklumpen, der dein Körper war, wenn du kannst! 

Hihihi! Die Priesterin liegt da, und ihr Bewußtsein ist nicht mehr als ein 

Stück Stein! 

Du befindest dich jetzt in der ersten Prüfung der Einweihung: im 

Bewußtseinszustand der Materie mit einem menschlichen Bewußtsein! 

Versuche dich doch zu befreien, wenn du kannst! Du bist meine 

Gefangene! Du kannst dich nicht mehr befreien von mir, weil du - ich 



Einweihung  ( 553 ) 

geworden bist. In der Einweihung hast du - mich besiegt, weil ich 

gegenüber deinem göttlich-geistigen Selbstbewußtsein anerkennen 

mußte, daß ich ohne das Selbst auch nicht existieren würde. Ich mußte 

also anerkennen, daß ich - du bin. Jetzt steht es aber umgekehrt: du 

bist in deinem Bewußtsein Materie geworden, du hast dich mit deinem 

Körper identifiziert und bist dennoch Geist wie ich, nämlich Geist der 

Materie, folglich bist du - ich geworden! 

Du bist meine Gefangene in Unendlichkeit ... in der Finsternis ... 

eingeschlossen in diese Leiche, die du warst und die infolge der 

Einbalsamierung nicht zerfallen kann, wodurch du frei werden könntest. 

Das ist deine Strafe, daß du miterleben mußt, wie diese Mumie, die 

jetzt noch durch die Einbalsamierung wie lebendig deine Schönheit 

erhält, langsam zusammenschrumpft und mein Ebenbild wird. Du 

wolltest unsterblich werden im Geiste der Ewigkeit, und du bist 

unvergänglich geworden in dieser Mumie in Unendlichkeit, in 

Unendlichkeit ... in Unendlichkeit ... 

Ich bin machtlos. Ich muß zuhören. Da liege ich mit meinem geistigen 

Körper, an meine Mumie unzerreißbar festgebunden. In meiner 

Verzweiflung versuche ich mich in die Bewußtlosigkeit hineinzuretten, 

es gelingt mir nicht! Ich muß bewußt daliegen, ohne von der Zeit, die 

über mich hinwegrast, die leiseste Vorstellung zu haben. 

Zeit! Was bist du, oh Zeit! Du existierst nur in dem Maße, in dem der 

Mensch unglücklich ist! Im Glück gibt es keine Zeit: das Bewußtsein 

steht still, der Zeitbegriff verschwindet. Nur wenn das Glück vorbei ist, 

besinnt man sich, daß, während das Bewußtsein zeitlos in der ewigen 

Gegenwart weilte, die Zeit weitergerast ist. Zeit fängt an mit dem Fall 

aus dem Glück, aus dem Paradies. Aber das Unglück kennt wieder 

keine Zeit, denn je unglücklicher sich der Mensch fühlt, desto 

langsamer vergeht die Zeit, die Minuten scheinen Stunden zu sein, und 

im tiefsten Unglück, wenn Leiden und Qualen unerträglich werden, wird 



Einweihung  ( 554 ) 

jeder Augenblick eine Unendlichkeit, die Zeit erstarrt! Oh! Wie dieser 

Satan recht hat! Das Allerhöchste und das Allerniedrigste sind einander 

so ähnlich wie zwei Zwillinge, wie die Wirklichkeit und ihr Spiegelbild, 

der Schein. Glück ist die zeitlose Ewigkeit, und das Gegenteil, das 

Unglück, ist die endlose Zeit - die Unendlichkeit. 

Da liege ich und habe nichts, gar nichts, womit ich die Zeit vergleichen 

könnte! Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen! Wie begreife ich 

deine Wahrheit, daß ein Erkennen nur möglich ist, wenn man 

vergleichen kann! 

Wie kann ich wissen, wieviel Zeit vergangen ist, wenn ich die Sonne, 

diesen göttlichen Zeitzeiger, nicht sehe und keine Ahnung habe, was 

für ein Zeiterlebnis ein Tag in dieser Finsternis bedeutet? Was soll mir 

die Zeit zeigen, wenn nichts geschieht, wenn um mich herum nur 

erstarrte Finsternis herrscht? Wie kann ich um diese Zeit wissen, wenn 

ich kein Herz mehr habe, das einst in meiner Brust den Rhythmus des 

Lebens schlug und jetzt mit seinem Pulsieren eine Ahnung von der Zeit 

geben könnte? Liege ich seit Minuten da, und scheint es mir nur, daß 

ich schon seit einer Unendlichkeit daliege? Oder Wochen ... Jahre ... 

oder schon Jahrhunderte, Jahrtausende? Was ist eine Minute, und was 

ist ein Jahrtausend? Wodurch könnte ich den Unterschied bestimmen? 

Die entsetzliche Angst verläßt mich keinen Augenblick. Ich habe keine 

Lungen mehr, um tief einzuatmen, um aus der ewigen Quelle neue 

Kraft zu schöpfen und die Zeit mit der Atmung zu messen. Ich kann 

von nichts für meine gequälte Seele Erleichterung erwarten ... die 

Qualen und Leiden haben keine Ende, kein Ende, kein Ende ... 



 

Nebel und Wiedererwachen 

 

Die Zeit lief auf der großen kosmischen Uhr, auf der Peripherie des 

riesigen Rades der Schöpfung, immer weiter, wenn ich davon auch 

nicht den geringsten Begriff hatte ... 

Es schien mir, als ob ich mich schon seit Äonen in Erstarrung befände 

und die Qualen der Hölle nie ein Ende haben würden, als dennoch ein 

Augenblick kam, in dem ich eine Kraft sich mir nähern fühlte, größer 

und stärker als das Band, das mein Bewußtsein an meine Mumie 

knüpfte, die jetzt schon vollkommen zusammengeschrumpft und 

eingetrocknet das entsetzliche Ebenbild des Geistes der Materie war - 

und diese Kraft zog mich unwiderstehlich irgendwohin. Nach 

unabsehbar langen Leiden und Qualen der Hölle wurde ich bewußtlos. 

Zwei Menschen, in ihren Seelen verwandt mit mir, vereinigten sich und 

gaben mir Gelegenheit, einen der Stufe und Art meines tiefgefallenen 

Bewußtseins entsprechenden Körper zu erben. 

Da ich als Frau gefallen war, mußte ich, bis ich jenen Grad wieder 

erreichte, immer wieder als Frau geboren werden. Ich kam in eine 

Umgebung, wo lauter isolierte, halbbewußte Menschen um mich waren, 

wo meine Taten und die Taten meiner Umgebung von Leidenschaften 

und tierischen Neigungen regiert wurden und wo ich nur Brutalität, 

Lieblosigkeit und rohe Selbstsucht erfuhr. 

Ich lebte in einem nebligen, halbtierischen Bewußtsein noch mehrere 

unbedeutende Leben nacheinander, die nur dazu dienten, mein 



Einweihung  ( 556 ) 

Gefühlsleben zu wecken. Elend und unaufhörliche Arbeit weckten und 

schliffen meine abgestumpften, gefühllosen Nerven. Männer spielten 

immer eine große Rolle, Männer, aus deren Körpern immer wieder 

dasselbe Feuer der körperlichen Triebe mich verbrannte. Ich begegnete 

immer wieder den feurigen Augen und der flüsternden Stimme des aus 

Feuer geflochtenen Geistes meiner dritten Prüfung, und ich mußte in 

der Höhle der Sinnlichkeit und Leidenschaften, wo die Menschen aus 

dem Sakrament des Zeugens einen genußsüchtigen Selbstzweck 

machen, mit diesem Geiste weitertanzen, bis ich auf meinen müden 

Füßen nur noch taumeln konnte. Ich wollte «glücklich sein» und suchte 

ununterbrochen die Liebe, den einen, einzigen Mann, den ich hätte 

lieben können und der mich geliebt hätte, das Ebenbild meiner 

Ergänzungshälfte, und fand nur aufgepeitschte Sinnlichkeit und 

herzlose Leidenschaften, die mich nie befriedigen konnten. Ich trieb 

weiter und suchte das Glück wieder in den Armen von Männern, um 

den einen zu finden, den ich liebte und mit dem ich die wahre Liebe 

hätte erleben können ... 

Diese Leben waren eine unendliche Kette der Enttäuschungen. Das 

Schicksal peitschte und jagte mich weiter, und meine Seele litt solche 

Schläge, daß das Feuer der Qualen die Schicht der Gefühllosigkeit um 

meine Nerven durchglühten und das halbschlafende Bewußtsein 

allmählich erweckten. Die fortdauernden Aufregungen gaben mir die 

Gelegenheit, mein Nervensystem in jedem dieser Leben wenigstens um 

eine Stufe höher zu bringen. So gab mir die ewige Liebe die 

Möglichkeit, meine Nerven durch das Leiden wieder zu verfeinern und 

ihre Widerstandskraft zu erhöhen. 

In jedem Leben trieb mich aber ein unbewußtes Streben, diejenigen 

wieder zu finden, an die ich mich zwar nicht mehr erinnerte, die ich 

aber dennoch mit jedem Tropfen meines Blutes unbewußt suchte, 

unaufhörlich suchte ... Die meinesgleichen! Unter denen ich mich «zu 

Hause» fühlte und zu denen ich mit meinem ganzen Wesen gehörte: 



Einweihung  ( 557 ) 

Ptahhotep, Atothis, Ima, Bo-Ghar ... Aber ich fand sie nicht! Hie und da 

glaubte ich, dem einen oder anderen zu begegnen, Liebe und 

Erinnerung flammten in mir auf, dann aber bedeckte Nebel das klare 

Bild, und ich verlor sie wieder. Manchmal hörte ich einen Gottesdiener 

über einen großen Lehrer, über einen «Gottessohn» sprechen, und es 

dämmerte mir, daß ich irgendwo und irgendwann, in dunkler 

Vergangenheit, diesem hohen Wesen nahestand, daß ich die Lehren in 

lebendigen Worten gehört hatte, und in meinem betrübten Wesen regte 

sich eine Kraft, die mich irgendwohin, dorthin, wo diese hohen Wesen 

«zu Hause» sind, zog. Diese Augenblicke dauerten aber nicht lange, 

denn das Schicksal stieß mich weiter, brutale Eindrücke verdrängten 

die dämmernden Erinnerungen, und ich vergaß alles wieder. 

Die körperlichen und seelischen Entbehrungen läuterten meine 

beschränkten Sinne ununterbrochen, bis meine Nerven den 

Schwingungen der selbstlosen Liebe wieder fähig wurden, und da 

schimmerte allmählich durch die rohe Leidenschaft der körperlichen 

Triebe ein himmlischer Strahl der göttlichen Liebe! Und diese Liebe ließ 

den Nebel, der meine geistige Sicht verdunkelte, im nächsten Leben 

endgültig verschwinden. Wie ich dann als das verlassene 

Leibeigeneskind geboren wurde, trug ich schon die göttlich-selbstlose 

Liebe in meinem Herzen. Aber es mußten nun auch die höheren 

Nerven- und Gehirnzentren erweckt werden, um alle geistigen 

Fähigkeiten ausdrücken und gebrauchen zu lernen. Ich begegnete 

wieder dem Mann mit der bekannten Stimme und den feurigen Augen, 

der einst der rothaarige Fremde gewesen war und der sich inzwischen 

auf seiner eigenen Lebensbahn auch in vielen Leben weiterentwickelte. 

Ich liebte ihn, ich mußte ihn lieben, um die letzten Erfahrungen der 

Liebe zwischen Mann und Weib zu erleben. Ich lenkte mit der Liebe 

aber nur körperliche Kräfte in den Körper, das bedeutete keinen Fall. 

Unser gemeinsames Schicksal brachte uns zuletzt bei dem Bettlerstand 

zusammen, und die gewaltige Erschütterung des Sich-Erinnerns gab 

meiner noch immer dumpfen Geistestätigkeit einen Anstoß. Meine 



Einweihung  ( 558 ) 

geistigen Augen öffneten sich. Die Erschütterung war aber so groß, daß 

der Körper versagte und ich im selben Augenblick starb. 

Dem Gesetze der Vererbung nach wurde ich nach einigen 

Jahrhunderten zu zwei reinen und von Liebe erfüllten Menschen 

hingezogen, deren Leben auch mit dem meinen seit Äonen verknüpft 

war. 

Und ich öffnete wieder zwei menschliche Augen in dies Leben auf Erden 

und schaute mit allen meinen bisherigen Erfahrungen in diese Welt 

hinein ... 

Dieselben Frequenzen bauen dieselben Erscheinungen auf. Und da ich 

in diesem Leben in meiner seelischen Konstellation die Stufe der 

einstigen Pharaonentochter wieder erreicht habe, bin ich ihr auch 

äußerlich ähnlich. Nur, da ich im Geiste, im Willen stärker geworden 

bin, habe ich auch einen stärkeren Knochenbau als damals in Ägypten. 

Form, Farbe und der Blick, also der Ausdruck meiner Augen, sind 

dagegen dieselben. 

Ich überblicke mein jetziges Leben von der Geburt an, und es wird mir 

alles klar! Das letztemal war ich in jenem Leben in Ägypten selbst-

bewußt, und jetzt, in meinem wiedererwachten, wieder selbstbewußten 

Zustand, tauchen die Erinnerungen an jenes letzte, bedeutende Leben 

auf, in dem mein Bewußtsein auf derselben Stufe wach war. 

Das letzte Erlebnis, das Erlebnis auf dem Sarg, war der allerletzte 

Eindruck jenes Lebens. Das Entsetzen prägte sich so tief in meine Seele 

ein, daß dies Erlebnis das erste war, das mit voller Lebhaftigkeit in mir 

wieder erwachte. 

Aber es zeigten sich schon viel früher, in der Kindheit, unbewußte oder 

halbbewußte Erinnerungen. 



Einweihung  ( 559 ) 

Die riesige Enttäuschung, als ich beim Familientisch dessen bewußt 

wurde, daß der Begriff «Vater» nicht den größten Herrn im Lande 

bedeute, meine Überzeugung, daß die später heißgeliebten Eltern nicht 

meine wahren Eltern seien, waren schon erste, halbbewußte 

Erinnerungen an mein einstiges Leben. 

Die Fettaugen auf der Suppe, mein ewiges Streben und Suchen nach 

einer Einheit in einem Freundeskreis, das war die Sehnsucht nach der 

Seligkeit der Einheit des Selbst, die ich im Tempel erlebt hatte. 

Die merkwürdigen Körperhaltungen, die ich als junges Mädchen täglich 

zu Hause übte, ohne daß ich je Gelegenheit gehabt hätte, solche 

Übungen zu sehen, die dann der aus dem Fernen Osten heimgekehrte 

Fremde «Hatha-Yoga»-Übungen nannte, es waren Erinnerungen an die 

Übungen, die ich im Tempel mit Mentuptah geübt hatte. Von den in 

andere Erdteile geflüchteten «Söhnen Gottes» waren sie nach Indien 

gerettet worden, wo sie die großen Meister dieses Volkes bis zum 

heutigen Tage gehütet haben. 

Der sich während langer Jahre immer wiederholende entsetzliche 

Traum mit dem Löwen, der mich jagt und dessen Schnauze ich schon 

an meinem Hals fühle, der Traum, der meine Kindheit mit Schreck und 

Angst erfüllte, war eine erste Erinnerung an die letzten Eindrücke jenes 

Lebens in Ägypten, die Eindrücke des Todes, die ich erlitt, als ich 

damals starb. 

Und die «Riesen», die «Titanen», die «Halbgötter», die mit ihren 

Fähigkeiten weit über den Menschensöhnen stehen und von welchen 

Vater - mein lieber Vater dieses gegenwärtigen Lebens - nichts weiß, 

weil er sich nicht erinnert: Ptahhotep, Atothis ... Söhne Gottes ... wo 

seid ihr? Wo seid ihr? 



Einweihung  ( 560 ) 

Und ich schreie lautlos in meiner Seele, so wie ich es einst im Tempel 

von meinem hochverehrten und heißgeliebten Meister, Hohepriester 

Ptahhotep, lernte, und lausche nach innen, nach einer Antwort 

Erst befinde ich mich plötzlich in einer finsteren Leere. Ich bin aber in 

dieser Finsternis voll bewußt und weiß, daß der Scheinwerfer des 

Bewußtseins das größte und einzige Licht ist, das jede Finsternis 

durchdringt. Und das Licht meines Bewußtseins sucht mit noch 

größerer Konzentration! 

Wo seid ihr, ihr Wesen, zu welchen ich gehöre, Wesen, denen ich 

ähnlich bin, Wesen, die auf dem Grunde der Liebe stehen, die mich 

verstehen. Ihr, die mich nie - nicht einmal in meiner tiefsten 

Gefallenheit - verlassen habt, wo seid ihr? Wo seid ihr? 

Da taucht aus der Finsternis ein grünlich phosphoreszierendes Licht, 

das immer deutlicher wird, immer näher zu kommen scheint, und ich 

sehe schon, wie sich aus diesem Licht die prachtvolle Gestalt formt, die 

Gestalt meines teuren Meisters Ptahhotep. Ich erkenne, daß mein 

Selbst sich jetzt auf das kleine Zimmer unseres Waldhäuschens 

projiziert in der Person, in welcher ich in meiner Einweihungsvision das 

über allem Geschaffenen stehende schöpferische Selbst erlebt habe. In 

der Zeit der dreidimensionalen Welt ist ja nur ein Augenblick 

vergangen. Und in diesem Augenblick sah ich alle Erscheinungen, die in 

meinem Ich als Offenbarungsmöglichkeiten geruht und auf der 

materiellen Ebene sich verwirklicht hatten, von der niedrigsten, 

unbewußten Stufe der Materie bis zur höchsten Stufe des in der 

Materie verwirklichten Selbst. 

Ptahhotep steht noch immer vor mir und läßt den Blick seiner 

himmlischen Augen voller Liebe auf mir ruhen. Dieser Blick, der alles 

durchdringende Kraftstrom, der dieser Blick ist, löst die letzten 

übriggebliebenen Schleier vor meinen Augen auf und läßt mich als 



Einweihung  ( 561 ) 

Ewigkeit, als zeitlose Gegenwart, alles, was in meinem heutigen 

Bewußtsein als Vergangenheit existiert, wieder erleben ... 

Ich schaue noch immer in diese zwei lebenspendenden Quellen, in die 

Augen meines Meisters, und mit einem himmelhoch jauchzenden Jubel 

entdecke ich, daß ich seine unausgesprochenen Worte verstehe, ich 

habe die Fähigkeit des Geistes wiedererlangt! Wir verstehen einander 

wieder, wie damals in Ägypten! 

Ich will aufspringen und mich an seine Brust werfen, Er hebt seine 

Rechte und hält mich zurück. Seine Augen sagen: «Berühre mich nicht! 

Du weißt, daß ich mich nicht auf der irdischen Ebene befinde und du 

mich nur deshalb sehen kannst, weil du dein Bewußtsein auf dieselbe 

hohe, geistige Schwingung eingestellt hast, in welcher ich mich 

befinde. Wenn du mich mit deinen Tastnerven erleben wolltest, 

würdest du dein Bewußtsein auf die Ebene der Tastnerven, auf die 

materielle Ebene, zwingen, und mein Bild würde augenblicklich aus 

deinem Sehkreis verschwinden. Von nun an wirst du aber fähig sein, 

dein Bewußtsein auf die höheren Frequenzen einzustellen und mich zu 

finden, wie du diese Fähigkeit schon in jener Projektion des Selbst, die 

du deine Verkörperung - dein ‚Leben' - in Ägypten nennst, besessen 

hast.» 

Ich bleibe still und beherrscht, weil ich den Zustand, in welchem ich 

Ptahhotep mit meinem geistigen Auge wahrnehmen kann, auf keinen 

Fall verlieren will. Aber meine Seele ist mit Freude so übervoll, daß ich 

glaube, meine Nerven könnten die hohe Spannung nicht aushalten und 

mein Herz müsse brechen. Ptahhotep hebt wieder seine Rechte und 

läßt einen Kraftstrom in mein Herz einströmen. Und sofort fängt mein 

Herz wieder an, ruhig zu schlagen, und ich vermag es, mit Ptahhotep 

ohne Worte zu sprechen. 



Einweihung  ( 562 ) 

«Vater meiner Seele, ich verstehe jetzt, daß mein heutiges Leben die 

Resultate all meiner Taten in vorhergehenden Leben ist. Ich verstehe 

die Zusammenhänge zwischen Personen und Geschehnissen. Aber es 

bleiben immer noch einige Fragen, auf welche ich keine Antwort finde. 

Ich weiß zum Beispiel schon, daß mein liebes, einziges Kind Ima ist. 

Ich verstehe jetzt auch, was er mir, als er in seiner Kindheit krank war 

und hohes Fieber hatte, in seinem Delirium verzeihen wollte. Wieso 

kommt er aber dazu zu glauben, daß er einst ein Neger gewesen sei?» 

Durch den Blick Ptahhoteps entsteht die Antwort als eine Folge von 

Bildern. In der Seele Imas spielte sich eine schwere Tragödie ab. In 

jenem Moment, als er bemerkte, was zwischen dem rothaarigen 

Fremden und mir eingetreten war, brach über ihn tiefste Enttäuschung 

herein, und von brennender Unruhe gejagt, lief er vom Tempel davon, 

in die Weiten Afrikas, zu den Negern. Plötzlich taucht ein Bild auf: Ima, 

so wie ich ihn in Ägypten kannte, in einer tropischen Gegend, von 

vielen Negern umringt. Er strahlt die göttliche Liebe unter diesen 

primitiven Menschenkindern aus, und sie fühlen und verstehen 

instinktiv wie Tiere seine Liebe. Ima lehrt die Neger, heilt ihre Kranken, 

hilft ihnen in jeder Hinsicht, und die Neger erwidern seine Liebe und 

Mühe mit einer kindlichen Anbetung. In seiner tiefen Verzweiflung 

nimmt er schließlich eine Negerfrau zu sich und läßt sich zu 

körperlicher Liebe hinreißen. Sein Bewußtsein sinkt allmählich immer 

tiefer in den Körper, der alltägliche Kampf ums Dasein im Dschungel 

zieht ihn auch mehr und mehr in das menschliche Leben hinein. Er 

stirbt mit einem auf menschlichen Kummer und menschliche Sorgen 

gerichteten Bewußtsein, und da er sich in seinen Gedanken mit seinen 

geliebten Negern beschäftigte und sich mit ihnen identifizierte, 

verkörperte er sich im nächsten Leben, dem Gesetz der Anziehung 

nach, als Neger. In dies nächste Leben brachte er dasselbe chaotische, 

niedrige Bewußtsein mit, in das er, infolge seiner Verzweiflung und 

seines Trieblebens, versunken war. Seine Intelligenz strahlte dennoch 

durch seine körperliche Hülle hindurch, und er wurde ein bei seinen 



Einweihung  ( 563 ) 

schwarzen Mitmenschen beliebtes und hochgeschätztes Glied des 

Negerstammes. Er hatte auch Frau und Kinder. Ich sehe ihn als Neger - 

nur dem Blick seiner Augen nach erkenne ich ihn in dieser 

Verkörperung -‚ wie er im Urwald, im Dschungel auf die Jagd geht, auf 

Bäume klettert, um wilde Tiere zu belauern, um sie zu töten und als 

Beute nach Hause zu tragen. Eines Tages geht er wieder in den Urwald, 

ein Tiger greift ihn an, er kämpft heroisch, aber schließlich unterliegt 

er, und der Tiger tötet ihn. Ich sehe noch, wie seine Frau, die das 

Schreien und den Lärm des schrecklichen Kampfes hört, ins Dickicht 

stürzt, um ihrem Mann zu helfen ... Dann verblaßt das Bild, und ich 

sehe nur noch den Zustand, in welchem Ima sich nach seinem Tode 

befindet, wie die ständige Sehnsucht, mit welcher er mich in seinem 

Unbewußten ununterbrochen sucht, ihn in seiner Körperlosigkeit mir 

näher und näher bringt. Seit wir in Ägypten zusammen waren, haben 

wir beide, Ima und ich, einen langen Weg der Entwicklung 

durchmessen, aber wir waren beide bis jetzt nicht reif genug, einander 

wieder finden zu können. Nun erreichten wir endlich den Grad, wo wir 

ohne die Gefahr der körperlichen Liebe einander wiederfinden konnten. 

Der Wille, die Reinheit unserer Liebe um jeden Preis zu bewahren und 

jede Versuchung fernzuhalten, auch das Gesetz der körperlichen 

Vererbung bewirkten, daß Ima als mein Kind geboren wurde. Er muß in 

diesem Leben auch seine verlorene klare geistige Sicht zurückerringen. 

Und da ich unmittelbar schuld war, daß er seinen Glauben verlor, muß 

ich es auch sein, die ihn wieder auf den Weg zu Gott zurückführt. Die 

Zeit ist aber noch nicht reif dafür. Er ist noch ein Kind. 

«Vater meiner Seele», frage ich wieder Ptahhotep, «wo ist Atothis, dein 

Bruder und mein Vater in Ägypten? Ich sehne mich, mit ihm wieder in 

Verbindung zu kommen. Ich bin sicher, daß auch er mich nicht 

verlassen hat.» 

Da taucht das Bild eines herrlichen Mannes vor meinen geistigen Augen 

auf, das Bild eines Mannes, der in den letzten Zeiten der größte Lehrer 



Einweihung  ( 564 ) 

und der Künder der tiefsten Wahrheiten war. Ich las seine Bücher, die 

seine Jünger aus seinen Vorträgen zusammengestellt und 

herausgegeben haben. Als ich diese Bücher las, wurde ich tief erregt, 

denn bei jedem Satz hatte ich das sichere Gefühl, daß ich diesen 

Menschen kenne, daß ich mit ihm in einer tiefen Verbindung stehe, daß 

ich jeden seiner Gedanken kenne und zu ihm gehöre! Ich wußte, daß 

ich nie die Gelegenheit haben würde, ihm zu begegnen, da er in einem 

sehr fernen Land starb, als ich noch ein ganz kleines Kind war. Oft 

studierte ich das Bild dieses prachtvollen Menschen, der in jeder 

Hinsicht übermenschliche Fähigkeiten besaß, und ich wußte, daß ich 

seine Augen, seinen göttlichen Blick, von irgendwoher kannte. Ich 

wußte nicht, warum ich im Traum oft zu ihm rannte, so rasch, daß 

mein weißes Gewand und meine Haare flogen, und ich mit der riesigen 

Freude des Wiedersehens in seine offenen Arme, an seine breite Brust 

warf und vor Glück erschüttert weinte: «Vater! - Vater!» Und als ich 

erwachte, wußte ich auch nicht mehr, warum ich ihn in meinem Traum 

«Vater» nannte und warum ich so bitterlich geweint hatte, daß mein 

Kissen, als ich erwachte, ganz naß war. 

Ptahhotep lächelt: «Erinnerst du dich?» 

«Ja, Vater meiner Seele, ich erinnere mich. Er sagte mir einmal am 

Meeresufer in Ägypten: ‚Es wird dies eintreten, daß ich auf der Erde 

weile, wenn du nicht in einem Körper leben wirst, und es wird auch 

vorkommen, daß du in einem Körper auf der Erde lebst, während ich 

nur noch von der geistigen Ebene an dem großen Werk der 

Vergeistigung mitwirken werde ... 

Wo ist er jetzt, Vater meiner Seele? Wo ist er?» 

Und ich verstehe auch die geistige Antwort Ptahhoteps: «Er versprach, 

als er noch auf der Erde weilte, daß er seine Jünger auch nach seinem 

Tode nicht verlassen werde und die große Arbeit, die Menschheit in die 



Einweihung  ( 565 ) 

uralten Wahrheiten einzuweihen, weiterführen werde. Du und Bo-Ghar, 

ihr seid schon beide seine - unsere - Mitarbeiter, ohne daß ihr dessen 

bewußt seid. Später werdet ihr bewußte Mitarbeiter sein.» 

«Bo-Ghar? Lebt er wieder auf der Erde? Wo ist er? Kenne ich ihn schon 

in diesem Leben? Habe ich ihn nur etwa nicht erkannt?» 

«Warte», antwortet Ptahhotep, «er lebt in einem fernen Land, wo auch 

Atothis wiederverkörpert wurde. Er hat dir aber versprochen, daß er 

auch vom anderen Ende der Welt zu dir komme, um dich zu retten, 

wenn du in Gefahr kommen würdest. Zur rechten Zeit wird er hier bei 

dir erscheinen.» 

«Gefahr, Vater?» frage ich, «was für eine Gefahr?» 

«Erinnere dich, was ich dir in Ägypten vor der Einweihung sagte: Wenn 

du fällst, mußt du alle deine Einweihungsträume in der irdischen 

Wirklichkeit wieder erleben, denn Träume sind auch nichts anderes als 

Wirklichkeiten in der stofflosen, bilderbauenden Energiewelt des 

Menschen, und was ihr ‚Wirklichkeit' nennt, ist auch nur ein ‚Traum', 

nur eine bis in die materielle Ebene wirkende, in die Atmosphäre der 

Erde hineingeträumte Projektion des Selbst. Und alle Prüfungen, die du 

einmal oder eventuell öfters nicht bestanden hast, mußt du wieder 

erleben, um wieder ein Eingeweihter, ein brauchbarer Mitarbeiter zu 

werden. Ein alter Bekannter wird dir durch das mystische Tor helfen. 

Der junge Priester, der dich damals in Ägypten auf die Einweihung 

vorbereitet hat, lebt auch wieder auf Erden. Zur rechten Zeit wird auch 

er erscheinen, um dir auf deinem inneren Wege zum Ziele 

beizustehen.» 

«Und wie wurde Thiss-Tha, der Heerführer Atothis', mein heißgeliebter 

Vater in meinen gegenwärtigen Leben?» 



Einweihung  ( 566 ) 

«Es würde sehr weit führen, alle Gründe aufzuzählen, die bei diesem 

Endresultat eine Rolle gespielt haben. Ich erwähne nur die 

Hauptgründe. Du weißt, daß die größte Kraft der menschlichen Seele 

die Sehnsucht ist. Wohin das Bewußtsein eines Menschen von der 

Sehnsucht gezogen wird, dort wird er sich wieder verkörpern. Als dich 

damals in Ägypten dein Löwe angegriffen hat, wollten dich drei 

Menschen, die den Angriff sahen, retten: Thiss-Tha, Bo-Ghar und der 

Wärter der Löwen. Bo-Ghar lief dir nach, als er bemerkte, daß du den 

Palast verließest, und rannte verzweifelt in den Löwenhof, um dich zu 

retten. Thiss-Tha wollte eben seinen Löwen einspannen lassen, und wie 

er sah, daß der Löwe dich angriff, lief auch er auf dich zu, um den 

Löwen von dir abzuhalten. Der Löwe erreichte dich aber früher. Er 

schlug dich mit einem schrecklichen Schlag nieder, und bis man dich 

aus den Krallen befreien konnte, war der Körper so stark verletzt, daß 

eine Wiederbelebung unmöglich war. Thiss-Tha nahm deinen 

zerfleischten Körper auf seine Arme, und in Begleitung des vollkommen 

verzweifelten und entsetzten Kindes - Bo-Ghars -‚ das weinend 

daneben lief, brachte er dich in den Palast. Thiss-Tha war ein 

aufrichtiger und ehrlicher Mensch, er liebte den Pharao und dich treu 

und ohne Hintergedanken. Als er deinen sterbenden kleinen Körper auf 

den Armen trug, ergriff ihn ein abgrundtiefes Mitleid, und er trug dich 

wie ein armes kleines Kind - wie sein Kind - und liebte dich wie ein 

Vater. Dazu kam dein letztes Erlebnis, daß du, Thiss-Tha erblickend, 

hilfesuchend in seiner Richtung gelaufen bist. Du hast bei ihm Schutz 

gesucht. Diese Gefühle, die ihr füreinander erlebt habt, waren der 

tiefste Grund, warum ihr beide die Verbindung, die zwischen einem 

Kind und dem schützenden Vater besteht, in einem späteren Leben 

verwirklicht habt. Da bestand aber - neben vielen anderen 

Nebengründen noch ein wichtiger Grund, daß du sein Kind geworden 

bist, und zwar der, daß du in diesem gegenwärtigen Leben, um die 

Einweihung wieder erleben zu können, unbedingt sehr stark 

entwickelte, den geistigen Offenbarungen offenstehende Nerven- und 

Gehirnzentren erben mußtest. 



Einweihung  ( 567 ) 

Wenn du die lange Kette der aufeinanderfolgenden Generationen 

verfolgen könntest, die die Nachkommen des einstigen Thiss-Tha 

gebildet hatten, dann würdest du sehen, daß seit jenem Leben, in 

welchem du und Thiss-Tha - dein gegenwärtiger Vater - in Ägypten 

gelebt habt, die Kette der lebendigen Zellen noch immer besteht! Das 

heißt, daß die Körper der Kinder Thiss- Thas je aus einer lebendigen 

Zelle des Körpers Thiss-Thas entwickelt wurden, und die Körper der 

Kinder dieser Kinder wurden auch je aus einer lebendigen Zelle 

entwickelt. So folgten einander immer weitere Generationen aus einer 

lebendigen Zelle ihrer Väter, bis Vater und Mutter deines heutigen 

Vaters geboren wurden und eine weitere lebendige, befruchtete Zelle 

dem Geiste des einstigen Thiss-Tha zur Verfügung stand, um ihm die 

Möglichkeit einer Wiedergeburt in derselben Vererbungskette zu geben. 

Es bestehen zwischen Kindern und Eltern viel tiefere, in die ältesten 

Zeiten zurückgreifende Verbindungen, als die Wissenschaftler, die 

heute diese Gesetze erforschen, es überhaupt ahnen. Sie sehen nur 

den Körper, es bestehen aber auch ganz wichtige, über dem 

Körperlichen stehende Vererbungsgesetze, die in die höheren, geistigen 

Verbindungen reichen. Ähnliches zieht das Ähnliche an! Du konntest 

neben den anderen Gründen auch nur deshalb als Thiss-Thas Kind 

wiedergeboren werden, weil eure Charaktere sehr viel Ähnliches haben. 

Es ist nicht umsonst, daß jeder Mensch die große charakterliche 

Ähnlichkeit zwischen deinem Vater und dir bemerkt. Du bist ihm aber 

nicht deshalb ähnlich, weil du sein Kind bist, sondern du bist sein Kind 

geworden, weil du ihm ähnlich warst! Selbstverständlich bist du ihm in 

Wuchs, Haltung, Knochenbau und Gesichtszügen auch deshalb ähnlich. 

Ähnliche Kräfte bauen ähnliche Formen auf! 

Wenn du die Kette der Vererbung der lebendigen Zellen verstanden 

hast, dann verstehst du auch, warum dein Vater auch in diesem Leben 

eine ebenso dunkle Haut, so schwarze Haare und Augen hat wie in 

seinem Leben in Ägypten. Farben und Formen sind auch Offenbarungen 



Einweihung  ( 568 ) 

des Geistes! Und die Möglichkeit, diese Farben und Formen in diesem 

Lande zu vererben, wo sie auffallen, hat ein späterer Nachkomme des 

einstigen Thiss-Tha - ein Schiffer, der weite Reisen in ferne Länder 

machte - hierher gebracht. Es kann sich geben, daß eine längst 

vergessene Farbe und Form aus der Vererbungskette nach 

Jahrhunderten wieder zum Vorschein kommt. Deshalb können Eltern, 

auch wenn beide Teile weißhäutig sind, unerwartet ein dunkelhäutiges, 

schwarzhaariges Kind bekommen. Die Geister selber, die in diese 

auffallend aus der Reihe fallenden Körper hineingeboren worden sind, 

könnten erzählen, wie sie zu dieser Vererbung kommen, wenn sie 

bewußt wären. Sie werden aber ihrer Aufgabe und Herkunft meistens 

erst später bewußt. Und das ist auch gut so, denn wenn ein Kind sich in 

der heutigen Zeit an sein früheres Leben erinnert und darüber mit 

seiner Umgebung spricht, hält man es unbedingt für geisteskrank oder 

im besten Fall für einen Phantasten oder Lügner. 

Aber es ist genug für heute, mein Kind, jetzt kehre in dein körperliches 

Bewußtsein zurück. Nach der starken Erschütterung des Sich-Erinnerns 

brauchen deine Nerven vollkommene Ruhe, um nicht krank zu 

werden.» 

Das Bild Ptahhoteps verblaßt allmählich. Noch einige Augenblicke sehe 

ich den göttlichen Blick seiner lichtausstrahlenden Augen, dann 

verschwindet Er vor meinen Augen, und es wird um mich herum wieder 

dunkel. Ich werfe das Licht meines Bewußtseins auf die Frage: Wo bin 

ich? 

Da tauchen aus der Dunkelheit weißgestrichene Wände auf, es 

erscheinen die Konturen verschiedener Gegenstände, die Farben und 

Formen werden immer stärker, bis sich alles zurückverwandelt und ich 

mir bewußt werde, daß ich in dem kleinen Zimmer unseres 

Waldhäuschens bin. 



Einweihung  ( 569 ) 

Ja! Ich bin in dem kleinen Zimmer unseres Waldhäuschens! Das ist die 

Wirklichkeit. Aber als ich in Ägypten eingeweiht wurde und mein Körper 

in dem Steingrab lag, als mein Bewußtsein alle Leben, die noch 

ungelebt in meinem «Ich» latent schlummerten, als Träume erlebte, da 

waren mir diese Träume genau solche «Wirklichkeiten», wie ich jetzt 

das, daß ich mich in dem kleinen Waldhäuschen befinde, als 

vollkommene «Wirklichkeit» erlebe. Wer kann mir sagen, was die 

Wahrheit ist: träumte ich eben jetzt nur, hier im Waldhäuschen, daß 

ich vor vielen tausend Jahren in Ägypten lebte und dort die Einweihung 

bekam, oder träume ich auch jetzt nur, während meiner Einweihung in 

der Pyramide, daß ich in unserem Waldhäuschen bin, und ist mein 

ganzes Leben, das ich als Wirklichkeit betrachte, auch nichts anderes 

als eine Kette von Traumbildern in meinem Bewußtsein, die 

Gelegenheit bieten, Prüfungen zu bestehen? Mein Sohn heute - und 

Ima in Ägypten? Welches ist die «Wirklichkeit»? Ich träumte in meinen 

Einweihungsträumen solch entsetzliche, chaotische Bilder, daß ich mich 

gar nicht mehr richtig erinnern kann. Und dennoch war all dies 

Unmögliche in meinen Einweihungsträumen vollkommene Realität. 

Jetzt tauchen noch Bilder aus diesen Träumen auf. Ich sah Ima schon 

als Erwachsenen in einer Fliegeruniform, dann, wie wenn wir mit vielen 

Leuten während unendlich lang scheinenden Zeiten im Schutzkeller 

gesessen wären, ich erinnere mich auch an feindliche Soldaten, die uns 

überfallen hatten, dann, als ob unser Haus zusammengestürzt wäre, 

und noch weitere vollkommen chaotische, zusammenhanglose, 

unmögliche Träume. Wie entsetzlich! Wahrscheinlich kamen diese 

Träume, weil die Zeitungen immer über einen Zweiten Weltkrieg 

schreiben. 

Und so versuche ich in meinem Bewußtsein Ordnung zu schaffen ... 

Ich sitze noch lange bewegungslos in meinem Zimmer, bis meine 

Haushalthilfe - ein liebes Mädchen - hereinkommt und fragt: 



Einweihung  ( 570 ) 

«Was soll ich Ihnen zum Nachtessen zubereiten?» 

«Danke, gar nichts, Betty. Ich gehe lieber schlafen. Ich bin ein bißchen 

müde heute», antworte ich. 

«Ja! Das kommt vom vielen Grübeln, gnädige Frau. immer sage ich 

Ihnen, Sie sollten mit diesem vielen Lesen und Denken aufhören. Wenn 

Sie nur nicht krank werden, Sie sind so blaß.» 

Sie macht mein Bett, wünscht gute Nacht und geht. 

Und ich gehe schlafen, denn mein Meister Ptahhotep hat in meiner 

Vision recht gehabt, meine Nerven brauchen tatsächlich vollkommene 

Ruhe. 



 

Roo-Kha und die zwölf Pastillen 

 

Was nachher geschah, lief so rasch ab, daß es in meiner Erinnerung ein 

Traum zu sein scheint. 

Ich begann die Wahrheiten, die ich von Ptahhotep im Tempel gelernt 

hatte, meinen Mitmenschen weiterzugeben. Es kamen immer mehr 

Leute in meine Vorträge, wie durstige Wanderer, um die tiefen 

Geheimnisse der Einweihung in das göttliche Selbst wie Lebenswasser 

zu schöpfen und damit ihren Durst zu löschen. Meine Arbeit änderte 

sich seitdem nicht mehr: ich stehe am Anfang des unendlich langen 

Weges, an dessen Ende die leuchtende, aus Licht geflochtene Gestalt - 

das schöpferische Weltselbst - steht und einen jeden mit offenen 

Armen erwartet. Ich stehe da und zeige den Weg den unzähligen 

Schafen, die alle das Licht suchen und wandern, nebeneinander, 

langsam, immer in der Richtung der Lichtgestalt, wandern ... so wie ich 

es damals in meiner Vision in den Dolomiten gesehen hatte. 

Draußen in der dreidimensionalen Welt lief mein Karma - das mein 

Schicksal und mein Charakter schuf - nach den Gesetzen der Zeit und 

des Raumes ab. Ich bin mit meiner Aufgabe allein geblieben, ohne 

einen Führer, von dem ich Ratschläge hätte bekommen können, wie 

alle allein bleiben müssen, die sich zu selbständigen, zuverlässigen 

Mitarbeitern im großen Werke entwickeln wollen. Nur selten, wenn ich 

zu einem Wendepunkt meines Lebens gelangte, bekam ich von den 

höheren Kräften, welche die Erde lenken, wieder Hilfe und 

Wegweisungen. Meine Probleme mußte ich dennoch allein lösen. Aber 



Einweihung  ( 572 ) 

auch in den späteren Jahren passierte immer wieder etwas, das mich 

an meine Erlebnisse in Ägypten erinnerte. 

Es geschah einmal, daß ich in einem fernen Lande, wohin ich damals 

das erstemal reiste, um an einer großen Konferenz teilzunehmen, 

jemandem begegnete, den ich noch aus Ägypten kannte. Es sammelten 

sich dort aus jeder Zone der Welt viele Menschen. Wie ich ankam, ging 

ich in einen Saal, wo sich schon einige Mitglieder der Konferenz 

befanden, und ich sah einen Mann von hinten, so daß ich sein 

Halbprofil erblickte. Ich dachte wirklich eher an alles andere, als an die 

Erinnerungen meines Lebens in Ägypten. Aber ich erkannte diesen 

Mann im ersten Augenblick, und mein Herz begann vor Überraschung 

schneller zu klopfen. Es war Roo-Kha! Der Mann stand auf, und obwohl 

ich meine Überraschung mit keiner Miene verriet, schaute auch er mich 

überrascht an. Dann verbeugte er sich und stellte sich vor: «Ewalt 

Klimke.» Wir gaben einander die Hand. Er blieb einen Augenblick 

stumm vor mir stehen, dann sagte er ganz verlegen: «Merkwürdig! 

Wer sind Sie eigentlich? Ich habe das komische Gefühl, als ob ich mich 

vor Ihnen mit ausgestreckten Armen tief, bis zum Boden, beugen 

müsse! Merkwürdig.» Er schaute mich forschend an: «Warum habe ich 

dieses komische Gefühl?» 

Ich antwortete: «Sie waren in Ägypten Finanzminister unter der 

Regierung meines Vaters», und lächelte. Die Anwesenden lachten 

herzlich. Sie dachten, ich mache einen Scherz. Ewalt Klimke lachte 

aber nicht, sondern schaute mich weiter forschend und verlegen an, 

und während der mehrere Tage dauernden Tagung nannte er mich 

ständig «Königin», und sooft er mich erblickte, starrte er mich mit 

forschendem Blick an und wiederholte: «Merkwürdig ...»‚ und wir 

sprachen miteinander wie alte Freunde. 

Aus derselben Zeit blieb ein anderes Erlebnis tief eingeprägt: An einem 

Herbstabend ging ich wie gewöhnlich schlafen. Ich träumte irgend 



Einweihung  ( 573 ) 

etwas, als es plötzlich im Traum ganz hell wurde. Ich sehe, daß ein 

Auto herbeieilt, vor mir stehenbleibt und zwei weißgekleidete, 

arztähnliche Gestalten aussteigen. Die eine tritt auf mich zu, nimmt ein 

löffelartiges Werkzeug aus ihrer Tasche, und mit diesem Löffel löffelt 

sie mein krankes Auge heraus. Die andere Gestalt zieht eine Phiole 

hervor, öffnet sie und nimmt daraus eine große, runde weiße Scheibe, 

von der ich, da ich nicht wußte, was es war, dachte, es sei eine Pastille. 

Dann hält sie die Pastille vor meine Augen, damit ich sie gründlich 

betrachte, und sagt: «Du sollst nicht erschrecken. Ich lege jetzt dieses 

- und zeigt die runde Pastille - in die Höhle deines Auges. Zwölf von 

diesen müssen verbraucht werden, dann bekommst du dein Auge 

zurück. Erschrecke also nicht, daß du jetzt auf diesem Auge scheinbar 

blind geworden bist.» Damit legt sie die Pastille in meine leere 

Augenhöhle, schließt mein Augenlid und verbindet mein rechtes Auge 

mit einem weißen Tuch. 

Ich erwachte. Es war morgens früh, und ich wollte aufstehen. Da fiel 

mir auf, daß ich mit meinem kranken Auge überhaupt nicht mehr sehe. 

Es war, als ob plötzlich ein Brett davor wäre. Ich nahm sofort einen 

Spiegel und schaute hinein. Da sah ich mit dem anderen, noch 

gesunden Auge, daß die Pupille des rechten Auges ganz undurchsichtig, 

grauweiß, geworden war. Ich wußte, das ist grauer Star. Seit einigen 

Jahren entwickelte sich allmählich der graue Star in meinem rechten 

Auge, aber es ging sehr langsam und unmerklich, und noch gestern 

sah ich ziemlich deutlich. Von außen her war der langsam sich 

entwickelnde Star noch vollkommen unsichtbar. Und jetzt, in einer 

Nacht, kristallisierte sich die Linse in meinem rechten Auge zu einem 

reifen grauen Star! «Erschrecke nicht ...»‚ klang die Stimme des 

nächtlichen Besuchers aus meinem Traum in meinen Ohren. Nein, ich 

erschrecke nicht! Es wird wieder die Wallfahrt von einem Professor zum 

anderen anfangen, und einer von ihnen wird mein Auge operieren ... 

Schon längst habe ich gelernt, daß das «Erschrecken» vollkommen 

nutzlos ist. Aber was können diese weißen Pastillen bedeuten, von 



Einweihung  ( 574 ) 

welchen zwölf verbraucht werden müssen, um mein Auge wieder 

zurückzubekommen? Was kann das sein? 

Ich ging zu verschiedenen berühmten Professoren. Die einstimmige 

Auffassung war, daß man mein Auge schon jetzt operieren könnte, 

aber es bestehe die Gefahr, daß - da ich schon fünfunddreißig Jahre alt 

sei und man ein Stück aus der Regenbogenhaut herausschneiden 

müsse, wodurch die Pupille die Form eines Schlüsselloches bekomme - 

das operierte Auge das durch die vergrößerte Pupille stark vermehrte 

Licht schlecht ertragen würde und ich immer eine tiefschwarze Brille 

tragen müßte. Sie rieten mir, mit der Operation lieber zuzuwarten. Ich 

befolgte diesen Rat. Ich arbeitete weiter, aber ich konnte mich an die 

Arbeit, ein gutes Auge mit dem vom Star erblindeten gepaart, nicht 

gewöhnen. Der Star störte mich sehr. 

Es wurde langsam Sommer, und wir fuhren wie jedes Jahr in unsere 

Familienvilla am See. Da begegnete ich einem katholischen Bischof, der 

mich überredete, unbedingt nach Wien zu fahren und mein Auge von 

einem weltberühmten Professor, den er persönlich kenne, untersuchen 

zu lassen. «Er operiert mit anderen Methoden als im allgemeinen. 

Gehen Sie zu ihm, und sprechen Sie mit ihm, was er Ihnen rät. Ich bin 

ein Diener Gottes, vielleicht läßt Gott Ihnen diesen Rat durch meinen 

Mund geben.» 

Man hat mir schon so viele Ratschläge für mein Auge gegeben, daß ich 

nicht mehr viel darauf gab. Aber die Worte: «... vielleicht läßt Gott 

Ihnen diesen Rat durch meinen Mund geben ...»‚ prägten sich tief ein. 

Im Herbst begleitete mich Vater zu dem Professor in Wien. Er empfahl 

mir sofortige Operation: «Sie sollen diesen störenden und häßlichen 

Star so rasch als möglich loswerden. Es hat unbedingt einen schlechten 

psychologischen Einfluß», sagte er. 



Einweihung  ( 575 ) 

«Wird mein Auge nicht sehr darunter leiden, daß Sie ein Stück aus der 

Regenbogenhaut herausschneiden?» fragte ich. 

Er schaute mich lange an, dann prüfte er meine Nervenreflexe und 

begann über meine Bildhauerarbeit zu reden, fragte verschiedene 

Dinge, die überhaupt in keinem Zusammenhang mit meinem Auge 

standen, dann sagte er plötzlich: «Ich schneide kein Stück aus der 

Regenbogenhaut heraus. Sie können ruhig sein, das Auge wird nachher 

nicht unter dem Licht leiden.» 

«Dann machen wir die Operation so bald als möglich», antwortete ich. 

Nach einer Woche war ich im Sanatorium, um mich auf die Operation, 

die am anderen Tag stattfinden sollte, vorzubereiten. 

Es war ein herrlicher Herbstabend, und bevor ich zu Bett ging, trat ich 

ans Fenster, um auf die schöne Stadt hinabzuschauen. Wie ich den 

Vorhang wegziehe, um durch das Fenster zu schauen, erblicke ich mir 

gerade gegenüber am Himmel die riesige, runde weiße Scheibe des 

Vollmondes. im Augenblick erkenne ich überrascht die große weiße 

Pastille, die der Arzt mir damals im Traum gezeigt hat. Es war 

Vollmond! Der Arzt sagte: «Zwölf davon müssen verbraucht werden 

...» Ich rechnete mit Herzklopfen nach, wann ich den merkwürdigen 

Traum hatte, und es stellte sich heraus: Genau zwölf Vollmonde sind 

seitdem vergangen! Ich wußte, daß die Operation mir die Sehkraft 

meines Auges zurückgeben würde! 

Am anderen Morgen lag ich auf dem Operationstisch, und in einer 

unglaublich kurzen Zeit war die Operation schon beendet. Es blitzte 

Licht in mein erblindetes Auge, dann erblickte ich eine starke Hand vor 

meinem Auge. «Was sehen Sie?» hörte ich die Stimme des Professors. 

«Ihre gesegnete Hand, Herr Professor», antwortete ich, und schon 

waren meine beiden Augen zugebunden. 



Einweihung  ( 576 ) 

Wie man mich aus dem Operationssaal hinausschob, hörte ich Türen 

öffnen und wieder schließen und die leise Stimme meines Vaters: «Wie 

ist es gegangen, Esther?» Ich antwortete: «Gut, Vater, ich sehe ...» 

Die Augenoperation brachte mir viele sehr interessante Erfahrungen, 

von denen die allerinteressanteste die war, daß ich erfuhr, daß jene 

Schwingungen, die wir als «Licht» empfinden, nur für unsere Augen - 

für gesunde Augen - «Licht» sind. Sonst ist es eine gewaltige Kraft, die 

einen Menschen, sogar noch stärkere Wesen, erschlagen könnte. Es 

hängt nur von dem Verhältnis zwischen der Empfindlichkeit der Haut 

eines Lebewesens und der Lichtstärke ab. Es geschah folgendes: Einige 

Stunden nach der Operation kam der Professor und sagte: 

«Erschrecken Sie nicht, wenn ich den Verband von Ihrem operierten 

Auge herunternehme, ich werde mit einer Kerze in Ihr Auge leuchten, 

da ich sehen muß, wie das Auge auf die Operation reagiert.» 

Ich dachte: «Warum soll ich davor erschrecken?», und ließ den 

Professor den Verband herunternehmen. Dann sagte er: «Machen Sie 

Ihr Auge auf.» 

Ich war vorbereitet, wenn ich mein Auge öffne, eine brennende Kerze 

zu sehen. Statt dessen sah ich, als ich mein Auge öffnete, nur 

Finsternis, aber ich bekam einen tüchtigen Faustschlag auf das 

neuoperierte Auge. Ich riß meinen Kopf zurück und schloß sofort das 

Auge. Ich konnte nicht begreifen, was geschehen war. Da hörte ich ihn 

lachen: «Habe ich nicht gesagt, daß Sie nicht erschrecken sollen? Die 

Netzhaut Ihres Auges ist jetzt derart empfindlich, daß sie das kleinste 

Licht gar nicht als Licht, sondern als einen starken Schlag empfindet. 

Ruhen Sie weiter, nach einigen Stunden komme ich wieder, um das 

Auge zu untersuchen. Bis jetzt geht alles sehr gut», sagte er und ging. 

Ich blieb in der Finsternis allein und dachte lange nach. Was ist Licht? 

Dasselbe Licht, das ich mit einem gesunden Auge als die flackernde 



Einweihung  ( 577 ) 

Flamme einer Kerze wahrnehme, kann in mir Schmerzen und 

Empfindungen verursachen wie ein Faustschlag? Ich habe überhaupt 

kein «Licht» gesehen, nur einen starken Schlag gefühlt, der meinen 

Kopf zurückgestoßen hat. Ich mußte daraus die Folgerung ziehen, daß, 

wenn es Wesen geben würde, deren Haut eine solche 

Lichtempfindlichkeit besäße wie die Netzhaut meines operierten Auges, 

man sie dann, sogar aus größerer Entfernung, einfach dadurch 

erschlagen könnte, daß man das Licht eines Scheinwerfers auf sie 

richtet. 

Es müßte aber irgendein Licht - oder man könnte es eventuell 

«Ultralicht» nennen - geben, das verhältnismäßig so viel stärker wirkt 

als jenes Licht, welches wir mit unseren menschlichen Augen als 

«Licht» empfinden, daß es der Empfindlichkeit unserer Haut, die wir 

hier auf der Erde haben, entsprechend, uns ebenso erschlagen könnte 

wie das gewöhnliche Licht ein Wesen, dessen Haut die Empfindlichkeit 

eines operierten Auges hätte. 

Ich sah ein, daß alles nur eine Frage des Verhältnisses ist, das 

zwischen Wirkung und Widerstand besteht, und es wurde mir klar, daß 

unendlich viele Arten von Leben im Weltall auf den verschiedenen 

Planeten und Weltkörpern existieren können. Ich habe zum Beispiel 

daran gedacht, daß ein menschenähnliches Lebewesen auf Uranus oder 

Neptun - da die Sonne zu diesen Planeten eine viel größere Entfernung 

hat als zur Erde - vielleicht eine ebenso unendlich empfindliche Haut 

hat wie die Netzhaut meines frischoperierten Auges, und wenn dieses 

Lebewesen bei Sonnenlicht «sehen» wollte, wie wir hier auf der Erde, 

dann müßten seine Augen unbedingt eine für uns unvorstellbare 

Lichtempfindlichkeit besitzen. Aber brauchen wir denn so weit zu 

gehen? Die verschiedenen Tiere in der Tiefe des Ozeans haben ja 

solche Augen - und Fähigkeiten, die wir überhaupt nicht verstehen 

können, weil wir nie in unserem Leben in solcher Finsternis existieren 

könnten wie jene Tiefmeertiere. 



Einweihung  ( 578 ) 

Ich grübelte noch über die unendlich vielen Möglichkeiten der Welten 

und der darin lebenden Wesen nach, und mein Herz wurde mit tiefer 

Demut vor der Macht des ewigen Seins erfüllt, das wir Gott nennen 

Eine weitere sehr interessante Erfahrung, die mir die Augenoperation 

brachte, war die Tatsache, daß genau so wie die Lungen die Luft nicht 

nur für sich, sondern für den ganzen Körper einatmen und diesem 

weitergeben, die Augen das Licht auch nicht nur für sich, sondern für 

den ganzen Körper aufnehmen und diesem weitergeben. Denn Licht ist 

Kraft! 

Am dritten Tag nach der Operation kam der Professor mit einer 

Pflegerin herein und sagte: «Jetzt werden Sie schön in diesen Fauteuil 

hinaus-sitzen. Ziehen Sie Ihre Pantoffeln an, und die Schwester und ich 

werden Ihnen helfen.» 

Ich war beleidigt: «Herr Professor», sagte ich, «ich bin nicht krank, und 

davon, daß ich drei Tage im Bett lag, wurde ich doch nicht so schwach, 

daß ich nicht selbst aufsitzen und aufstehen könnte. Mir brauchen Sie 

nicht zu helfen.» 

Der Professor sagte: «Gut, Sie können allein aufstehen - wenn Sie 

können.» 

Ich wollte aus dem Bett heraus. Ich streckte meine Beine aus dem Bett 

und wollte aufstehen. Da kam die Überraschung! Meine Füße und Beine 

waren so schwach, so kraftlos, daß ich zusammengefallen wäre, wenn 

mich nicht im selben Augenblick von rechts und links starke Hände 

gepackt und aufrecht gehalten hätten. Meine Beine hingen herunter wie 

zwei kraftlose Fetzen. Aber mein Rückgrat war auch vollkommen 

kraftlos, so daß ich froh war, als mich der Professor und die Schwester 

in den Fauteuil sitzen ließen. Was war das? 



Einweihung  ( 579 ) 

Ich hörte, daß der Professor lachte: «Sehen Sie, daß Sie nicht allein 

aufstehen konnten? Sie waren seit drei Tagen in vollkommener 

Finsternis, und wenn ein Lebewesen plötzlich ohne Licht bleibt, verliert 

es seine Kraft in solchem Maße, daß es nicht mehr auf seinen Füßen 

stehen kann. Sie werden bald wieder ihre Augen aufmachen können, 

dann werden Sie ihre Kraft auch sofort zurückgewinnen. Aber im Krieg 

hatten wir die größte Sorge mit den armen erblindeten Soldaten, nicht 

wegen ihres seelischen Zustandes, sondern wegen ihrer vollkommenen 

Kraftlosigkeit, die mit dem plötzlichen Blindwerden unvermeidlich 

auftritt. Die menschliche Seele ist so wunderbar eingerichtet, daß sogar 

bei einer solchen Katastrophe wie das Blindwerden der Mensch eine 

innere Möglichkeit findet, dennoch weiterleben und noch Freuden 

haben zu können. Unsere größte Sorge war aber, daß diese armen 

jungen Menschen auf lange Zeit nicht mehr auf ihren Füßen stehen 

konnten. Wir konnten ihnen das Licht nicht mehr zurückgeben. Der 

Körper aber ist Gott sei Dank auch elastisch, und mit der Zeit 

übernimmt die Haut die ganze Aufgabe der Lichtversorgung. Aber die 

ersten Zeiten sind wirklich tragisch schwer wegen der infolge des 

Lichtmangels auftretenden Entkräftung.» 

Ich schwieg. Seit der Erkrankung meines Auges bedeuteten mir die 

Blinden viel - viel mehr, als man es sich mit gesunden Augen 

überhaupt vorstellen kann. Jetzt erfuhr ich an mir selbst, was diese 

Stelle in der Bibel bedeutet: 

«Das Auge ist des Leibes Licht. Wenn dein Auge einfältig ist, so wird 

dein ganzer Leib licht sein; ist aber dein Auge ein Schalk, so wird dein 

ganzer Leib finster sein.«   (Matthäus 6, 22. 23) 

Und mein Herz zog sich qualvoll zusammen bei dem Gedanken, daß es 

den Menschen nicht genug ist, daß es von Natur aus Blinde gibt, 

sondern daß sie selber noch Kriege führen, in denen unzählige gesunde 

Menschen geblendet werden, ganz zu schweigen von den übrigen 



Einweihung  ( 580 ) 

Verstümmelungen! Wann wird die Menschheit reif genug sein, der 

Tyrannei der Politiker, die gewissenlos Kriegserklärungen 

unterschreiben, nicht mehr zu gehorchen? 

Nach zwei Wochen führte mich der Professor in die Dunkelkammer, um 

meine beiden Augen zu untersuchen. Er gab mir eine sehr starke Linse 

vor das operierte Auge, und ich las alles, bis zum kleinsten Buchstaben. 

Da sprang der Professor zu meiner größten Überraschung mit riesiger 

Freude auf, packte mich und hob mich hoch in die Luft. Er war ein 

reizender alter Herr, aber ich wußte dennoch nicht, was ihn aus lauter 

Freude so aus der Fassung gebracht hatte. Er stellte mich wieder auf 

den Boden und sagte mit strahlendem Gesicht: «Wissen Sie, daß man 

mit dieser Methode, mit der ich Ihr Auge operiert habe, nur Kinder - bis 

zwanzig Jahre - operieren darf? Später besteht die Gefahr, daß die 

Regenbogenhautentzündung auftritt, und dann ist das Auge verloren. 

Ich habe Sie, wie Sie das erstemal bei mir waren, beobachtet und sah, 

wie außergewöhnlich lebhaft und elastisch Sie sind. Ihre Reflexe waren 

auch kräftig, und wie ich es immer tue, ließ ich mich von meiner 

Intuition führen. Ich habe es gewagt, Sie zu operieren, als ob Sie noch 

ein Kind wären. Und jetzt verstehen Sie meine Freude. Die Operation 

ist glänzend gelungen. Ihre Gewebe waren noch jung genug, diese 

Operation ausgezeichnet zu überstehen. Ich gratuliere Ihnen, Sie 

gehen mit zwei gesunden Augen nach Hause!» 

Ich dankte ihm für seine Güte, dann nahmen wir voneinander 

Abschied, und ich reiste nach Hause. Die zwölf «Pastillen» waren 

verbraucht, und das Licht kehrte in mein blindes Auge zurück. 



 

Der junge Priester erscheint 

 

Es vergingen wieder einige Jahre, und wir beide, mein Mann und ich, 

lebten friedlich, in unveränderter Liebe nebeneinander. Ich arbeitete 

als Bildhauerin, hatte viele Bestellungen, und in meiner Freizeit 

erschienen immer mehr Leute für eine Seelenberatung. öfters in der 

Woche hielt ich Vorträge über Selbsterkenntnis, über die Lehren, die 

ich in Ägypten von Ptahhotep gehört hatte. Und wenn ich mich 

ausruhen wollte, spielte ich auf meinem geliebten Flügel. 

Ich übte jeden Tag geistigen Yoga und konnte auch tiefe 

Trancezustände erreichen, aber das letzte verschlossene Tor öffnete 

sich mir nicht. Bei einem gewissen Grad stand mir auf dem Wege zur 

vollkommenen Verwirklichung meines Selbst ein Hindernis wie eine 

Wand im Wege, die ich mit meinem Bewußtsein nicht durchbrechen 

konnte. Ich lebte jedes Jahr mehrere Monate im Waldhäuschen ganz 

allein, um Yoga zu üben. Die jungen Obstbäume, die ich gepflanzt 

hatte, waren schon starke, schön-entwickelte Bäume, und ich übte 

ohne Unterlaß, mit ungestörter Ausdauer, doch die Hüter der Schwelle 

ließen mich nicht durch das große Tor ... 

Es war wieder einmal Herbst geworden, und ich verließ für einen Tag 

den Wald, um den Geburtstag meines siebzig Jahre alt gewordenen 

Vaters mit der ganzen Familie, der Verwandtschaft und dem 

ausgedehnten Freundeskreise zu feiern. 



Einweihung  ( 582 ) 

Am nächsten Vormittag, als ich mich bereit machte, um ins Waldhaus 

zurückzukehren, läutete das Telephon. Eine ältere Freundin fragte 

mich, was ich am Nachmittag vorhabe. Ich antwortete, daß ich frei sei. 

«Der berühmte Schriftsteller, mit dem ich in Indien bei Maharischi war, 

ist angekommen und wohnt bei mir. Wenn er dich interessiert, so 

komm am Nachmittag, dann kannst du mit ihm sprechen», sagte die 

Freundin. 

Am Nachmittag läutete ich bei meiner Freundin. Ich ging in den Salon 

und erblickte den Mann, der durch seine Bücher, die er über die großen 

Yogis Indiens und über Yoga geschrieben hat, weltberühmt geworden 

war. Ich blieb einen Augenblick vor Überraschung stehen: da saß der 

junge Priester, der mir in meinem vergangenen Leben in Ägypten bei 

den letzten Vorbereitungen vor der großen Einweihung geholfen hatte! 

Wir sprachen einige Worte miteinander, ich erwähnte, daß ich seine 

Bücher gelesen hatte und daß ich schon seit langer Zeit den geistigen 

Yoga übe, aber das allerhöchste Ziel noch nicht hätte erreichen 

können... Da kamen viele andere Besucher, und ein allgemeines 

Gespräch fing an, das bis spät abends dauerte. Ich konnte mit ihm 

allein nicht mehr sprechen. Dann ging ich und dachte: «Es ist also 

nichts geschehen ...»‚ weil ich im geheimen gehofft hatte, daß der 

berühmte «weiße Yogi» mir auf meinem mystischen Weg 

vorwärtshelfen würde. 

Am anderen Morgen läutete das Telephon, meine alte Freundin rief 

mich wieder an. «Der Schriftsteller will mit dir unter vier Augen 

sprechen», hörte ich sie im Telephon, «wenn du Zeit hast, komme 

heute nachmittag wieder.» 

Ich ging hin. Der Schriftsteller saß im Lotussitz auf dem Diwan, und als 

ich mich auch setzte, fragte er: «Was wünschen Sie von mir?» 



Einweihung  ( 583 ) 

«Ich habe keine Wünsche», antwortete ich, «ich lebe zufrieden in einer 

absoluten inneren Ruhe.» 

«Warum sind Sie dann zu mir gekommen? Was erwarten Sie von mir?» 

«Ich will die Wirklichkeit», sagte ich. 

Der Schriftsteller blieb einen Augenblick still, dann schaute er mich an 

und fragte: «Und diese absolute Ruhe - ist keine Wirklichkeit?» 

«Doch, es ist eine Wirklichkeit, ich suche aber noch mehr. Ich fühle 

mich wie Mose, der das Gelobte Land sah, aber nie darin war. Ich 

glaube, daß ich alles sehe, aber ich möchte hinein. Ich bin nicht damit 

zufrieden, daß ich von draußen sehe, was drinnen ist. Ich will hinein.» 

Er lächelte: «Ja, Sie stehen bei der großen Türe, und Ihre Hand liegt 

schon auf der Klinke. Sie sind so weit, daß es die größte Seltenheit ist, 

daß jemand ganz allein, ohne die Hilfe eines Meisters, diese Stufe 

erreicht. Sie haben die Einweihung wahrscheinlich schon einmal erlebt, 

in einem vorigen Leben, und jetzt brauchen Sie nur noch den 

allerletzten Schritt zu machen, durch das Tor, das Sie noch von dem 

großen Ziel trennt.» 

Ich schaute den Yogi an. Erinnert er sich nicht, daß er in Ägypten 

Priester war und mich dort kannte? Oder will er nur nicht darüber 

sprechen? Ich konnte es aus seinem unerforschlichen Blick nicht 

herauslesen. 

Ich antwortete: «Das weiß ich alles, und ich will hinein Wenn ich auch 

mit der Faust diese Türe einschlagen muß.» 

«Und glauben Sie, daß ich Ihnen helfen kann?» fragte er. 

«Wenn meine Zeit da ist, dann ja, dann können Sie mir helfen.» 



Einweihung  ( 584 ) 

«Und wenn Ihre Zeit da ist, da glauben Sie, daß ich Ihnen dann helfen 

kann?» fragte er wieder. 

Ich antwortete: «Ja.» 

Da, als ob er auf diese Antwort gewartet hätte, zeigte er auf den Stuhl 

ihm gegenüber und sagte: «Setzen Sie sich hin, machen Sie Ihre 

Augen zu und denken Sie sich ganz intensiv in Ihr Herz hinein.» 

Ich tat, wie er sagte, machte meine Augen zu und dachte mich in mein 

Herz hinein. Da sehe ich mit geschlossenen Augen, daß aus dem 

Sonnengeflecht des Yogis ein starker gelber Strom von hellem Licht 

herausströmt, mich wie eine Schlange in Kreisform umschlingt, dann 

auch um den Yogi läuft, dann wieder um mich herum und wieder um 

ihn. So lief dieser Strom um mich und um ihn herum, in der Form einer 

Acht. 

Gleichzeitig fühlte ich, wie ich in meiner Konzentration zu jener Stelle 

kam, bei der ich bisher immer steckengeblieben war und nicht 

weiterkonnte, und daß eine mir fremde Kraft nun in mein Bewußtsein 

griff und es mit sich wie durch eine Türe in eine unendliche Tiefe riß ... 

Jeglicher Zeitbegriff war verschwunden, und ich wußte nicht, wieviel 

Zeit vergangen war, als ich die Stimme des weißen Yogis hörte: «Sie 

können ihre Augen wieder öffnen.» 

Als ich meine Augen öffnete, wurde mir erst deutlich, wie weit entfernt 

ich von dem körperlich-irdischen Bewußtsein gewesen war. Sprechen 

mochte ich nicht, weil ich es überflüssig fand, etwas zu sagen. 

Dann sagte der Schriftsteller: «Ich habe einen Kontakt zwischen Ihrem 

persönlichen Selbst und dem Überselbst geschaffen, da Sie dazu reif 

genug waren. Von nun an, wenn Sie eine Frage haben, konzentrieren 



Einweihung  ( 585 ) 

Sie sich auf mich, und Sie werden die Antwort noch am selben Tag 

erhalten.» 

«Auf Ihre Person oder auf das höhere Selbst?» 

Er lächelte und antwortete nichts. Ich verstand, daß über «Person» zu 

sprechen vollkommen überflüssig war. 

Von diesem Tag an kamen wir, noch einige Leute und ich, bei meiner 

Freundin zusammen und meditierten unter der Führung des Yogis. 

Nach einigen Wochen reiste er ab. Ich blieb allein und lebte nach außen 

weiter wie bisher. 

Es verging vielleicht ein halbes Jahr. Einmal saßen wir mit einigen 

Freunden zusammen, und ich hörte zu, wie jemand über 

Schwarzmagier sprach. Er sagte, daß die Schwarzmagier einige Jünger 

auswählen, die sie dann als blinde Werkzeuge gebrauchen, um ihren 

Willen ohne Widerstand auszuführen. Diese Jünger werden von dem 

Schwarzmagier besessen, verlieren ihre Selbständigkeit vollkommen 

und gehen schließlich zugrunde. 

Am anderen Morgen fielen mir diese Worte ein, und ich dachte darüber 

nach. War ich eigentlich leichtsinnig, daß ich mich mit vollkommenem 

Vertrauen dem weißen Yogi ausgeliefert habe? Ich bin auch jetzt 

überzeugt, daß er, wenn wir es schon so nennen wollen - ein «weißer 

Magier» war, aber ich habe mich ihm dennoch, ohne ihn gründlicher 

kennenzulernen, vollkommen ausgeliefert. War er ein weißer - oder ein 

schwarzer Magier? Woher kann ich das wissen? Was ist das 

Kennzeichen, ob man es mit einem «weißen» oder mit einem 

«schwarzen» Magier zu tun hat? Diese Frage war offen ... 

Am selben Nachmittag waren wir zu einem Schulkameraden meines 

Mannes eingeladen. Wir kommen an, und der Freund erzählt uns, daß 



Einweihung  ( 586 ) 

er heute in einem alten Buche geblättert und ein sehr interessantes 

Kapitel über den Unterschied zwischen weißen und schwarzen Magiern 

gefunden habe. 

«Der weiße Magier bindet seinen Schüler, wenn er ihm beim 

Vorwärtskommen helfen will, in der Form einer Acht an sich. Er läßt 

damit die Unabhängigkeit des Schülers unangetastet, weil auf diese 

Weise Meister und Schüler im Mittelpunkt ihrer eigenen Kreise bleiben 

und den Mittelpunkt bilden. Dagegen nimmt der Schwarzmagier seinem 

Jünger die Selbständigkeit, indem er ihn mit sich in einen Kreis 

hineinnimmt, in der Weise, daß der Schwarzmagier den Mittelpunkt des 

Kreises bildet und den Jünger in seinen Bannkreis bindet, so daß dieser 

sein Satellit, wie ein Planet der Sonne, wird.» 

Ich hörte seiner Erklärung erschüttert zu. Er wußte nicht, er hatte 

keine Ahnung, daß ich eine Antwort eben auf diese Frage suchte. Ich 

hatte mit niemandem darüber gesprochen. Und ich bekam dennoch die 

Antwort noch am selben Tage! 

Das höhere Selbst - Gott - findet immer einen menschlichen Mund, 

wenn es uns etwas zu sagen hat. Es kennt kein Hindernis. 



 

Ima und Bo-Ghar 

 

Dann kam der große Krieg. 

Die beiden Männer, die zu mir gehörten, kleideten sich in Uniform. 

Mein Mann leistete Dienst in einer der größten staatlichen Fabriken, die 

unter Militärkommando kam. Er mußte den schweren Posten des 

Kommandanten übernehmen. 

Eines Tages saßen wir, mein Mann und ich, bei Tisch. Da öffnete sich 

die Türe und mein Sohn kam herein - in Fliegeruniform. 

Ich hatte das Gefühl, daß die Erde unter meinen Füßen verschwinde 

und ich in einen Abgrund stürze. Von unserem Freundeskreis lagen 

nämlich alle Söhne, die Flieger wurden, in kürzester Zeit im Friedhof. 

Dabei hatte ich, als er eintrat und ich ihn erblickte, den sonderbaren 

Eindruck, als ob ich meinen Sohn schon in Fliegeruniform gesehen 

hätte. Ich hatte aber keine Zeit nachzugrübeln, wann und wo dies hätte 

geschehen sein können, denn ich war entsetzt, daß er Flieger geworden 

war. Die Länder, die im Krieg gegen uns kämpften, hatten viel bessere 

Flugzeuge als wir. Sie haben unsere besten Söhne - da man nur solche 

als Flieger angenommen hatte, welche die schwersten gesundheitlichen 

Prüfungen ausgehalten haben - spielend abgeschossen. Ich arbeitete 

gerade zu dieser Zeit an einer großen Komposition, einem Grabmal für 

einen abgestürzten Flieger, einen Spielkameraden meines Sohnes aus 

der Kindheit. Und jetzt steht mein Sohn da, in Fliegeruniform. 

«Wie kommst du zu dieser Uniform?» frage ich meinen Sohn. 



Einweihung  ( 588 ) 

«Wie?» fragt er zurück. «Ich bin aufgenommen unter die Flieger», fügt 

er stolz hinzu. 

«Wir haben dich aber bei den Pionieren aufnehmen lassen. Wie 

kommst du zu den Fliegern? Ohne die Erlaubnis der Eltern nimmt man 

doch keinen Jungen unter die Flieger auf?» 

«Mutter, jetzt ist Krieg. Man braucht keine elterliche Erlaubnis mehr, 

wie du siehst.» 

Ich schwieg. Es war nichts zu machen. Und es kamen Tage, während 

derer ich wie ein Schlafwandler in der Wohnung umherwanderte und 

mit Gott sprach. Meine Macht über mein Kind hörte auf. Ich mußte es 

Gott übergeben. Ich tat es bewußt. Ich mußte einsehen, daß Gott 

meinen Sohn besser liebt - besser lieben muß, da Er eben Gott ist - als 

ich unvollkommener Mensch ihn lieben kann. Und ich rechnete damit, 

daß, was auch immer geschehe, es das allerbeste sei, auch dann, wenn 

es für mein Mutterherz, in meiner menschlichen Kurzsichtigkeit, als 

eine Katastrophe erscheinen würde. Ich mußte meinen Glauben an die 

Wirklichkeit Gottes in die Tat umsetzen! Mein Herz durfte nicht zittern, 

meine Nerven mußten die vollkommene Ruhe bewahren, weil ich auch 

das Schicksal meines einzigen Kindes nicht mehr vom menschlichen 

Standpunkt aus, sondern vom Standpunkt des zeit- und raumlosen 

großen Ganzen betrachten und danach handeln mußte. Andere Mütter 

haben Tag und Nacht für ihre Söhne gebetet. Wie hätte ich das 

gekonnt? Gott läßt sich nicht von Menschen überreden, und ich wußte, 

daß nach dem Gesetz des Charakters und des Schicksals mit meinem 

Sohn genau das geschehen würde, was für die Entwicklung seines 

Bewußtseins das allerbeste ist. Ja! Gott liebt ihn! Besser als ich! - 

Dieser Gedanke gab mir Kraft weiterzuleben. 

Während des Krieges war das Leben ein ununterbrochenes Warten auf 

das Ende dieses Massenmordes. Äußerlich blieb alles wie bisher. Wir 



Einweihung  ( 589 ) 

arbeiteten, wir gingen in Konzerte, ins Opernhaus, in Freundeskreise, 

aber wir ließen alles an uns vorbei, denn hinter allem stand das 

Warten, das Warten auf das Ende des Krieges. 

So vergingen einige Jahre, und innerlich sah ich die gewaltige Walze 

aus dem Osten näher und näher rollen. 

Eines Tages telephonierte mir eine Freundin, daß sie mir einen sehr 

interessanten Menschen vorstellen wolle. Er sei Inder, ein echter Yogi, 

fügte sie hinzu. Sie hatte mir schon öfters «echte Yogis» vorstellen 

wollen, aber es hatte sich dann immer herausgestellt, daß die 

Betreffenden ganz gewöhnliche Durchschnittsmenschen waren. Sie war 

dennoch überzeugt, daß jeder Inder ein fertiger Yogi sein müsse. Ich 

war also von ihrer neuen Entdeckung nicht begeistert. Sie gab aber 

nicht nach und wollte mich unbedingt sprechen. So kam sie und 

erzählte mir eine lange Geschichte, wie sie das Bild eines jungen 

indischen Yogis in der Zeitung gesehen, diesen Inder dann überall 

gesucht, aber nicht gefunden habe, bis sie endlich einmal durch einen 

ganz merkwürdigen «Zufall» entdeckte, daß der Inder, den sie in der 

ganzen Stadt unter mehr als einer Million Einwohnern vergebens 

gesucht hatte, im selben Haus wohne wie sie selbst! Es war ein 

mächtiger, moderner Häuserblock, und es war kein Wunder, daß die 

Einwohner einander nicht kannten. 

Ich hörte ihr geduldig zu, dann fragte ich, um weitere Erzählungen 

abzukürzen: «Nun, was wünschest du jetzt von mir?» 

«Du mußt ihn kennenlernen. Erlaube, daß ich ihn herbringe und 

vorstelle. Er geht nirgends hin, er lebt ganz zurückgezogen, aber als 

ich ihm über deine wöchentlichen Vorträge über Yoga-Philosophie 

erzählte, war er sofort bereit, zu euch zu kommen. Schau, da sind 

einige Photographien», sagte sie schließlich und hielt mir einige Bilder 

hin. 



Einweihung  ( 590 ) 

Ich nahm die Photos mit geringem Interesse in die Hand, warf einen 

Blick auf die Photos - und mir blieb der Atem stehen: Bo-Ghar! Ich 

schaute mit Herzklopfen alle Bilder an. Kein Zweifel! Den Blick dieser 

großen schwarzen Augen, den unglaubliche Reinheit ausstrahlenden 

kindlichen Ausdruck des ganzen Gesichtes erkannte ich; er war es! 

Aber nicht mehr der junge Knabe, wie ich ihn kannte und tief in meiner 

Seele trug, sondern ein junger Mann, ein Erwachsener. 

«Helene», sagte ich zu meiner Freundin, «morgen abend habe ich Zeit, 

du kannst ihn mitbringen.» 

Am anderen Tag kam Helene mit Bo-Ghar. Wir tranken Tee, wir 

plauderten über verschiedene Dinge, aber derweilen sah ich in meinem 

Innern Bilder von einem großen Palast aus gewaltigen Steinblöcken, 

darin einen Saal, der mein Gemach ist, prachtvolle Möbel, mit Gold 

ausgelegt, ein niedriges Lager mit den schönsten Tierfellen, eine 

Gestalt, die Beine, die Arme, die Hände, den Körper bis zum Hals, nur 

den Kopf sehe ich nicht, weil ich diese Gestalt bin, die auf den 

Tierfellen sitzt, und ein Kind sitzt zu meinen Füßen, ein liebes, 

lebhaftes Kind, das jetzt aus den Augen dieses Inders mich anschaut. 

Und er? Warum nennt er mich «Königin»? Ich frage ihn. 

«Weil Sie eine Königin sind», sagt er mit Überzeugung. 

«Ja! Sie haben recht!» sagt mein Mann, «dirigieren kann sie, 

besonders mich», und lacht von Herzen. Wir lachen mit. 

Mein Sohn tritt herein, erblickt den indischen Gast und bleibt starr vor 

Überraschung stehen. Dann nimmt er sich zusammen, ich stelle ihn 

vor, und die beiden schauen einander lange überrascht und forschend 

an. Ich überbrücke die auffallende Verlegenheit und biete an. Mein 

Sohn setzt sich auch, trinkt Tee, kann aber seine Augen nicht von dem 

Inder wenden ... 



Einweihung  ( 591 ) 

So kam Bo-Ghar das erstemal zu uns. 

In kurzer Zeit war er der Liebling der ganzen Familie. Meine Eltern und 

meine Geschwister nahmen ihn wie ein neues Brüderchen unter uns 

auf. Er eröffnete seine Yoga-Schule und bat mich, da er die Sprache 

noch nicht beherrschte, in seiner Schule einmal wöchentlich über Yoga 

Erklärungen zu geben. Unsere gemeinsame Arbeit begann. 

Der Krieg dauerte weitere Jahre. Im Winter arbeiteten wir alle wie 

bisher, im Sommer zogen wir in das kleine Waldhaus. Bo-Ghar kam mit 

und lebte im Wald nach den Gesetzen des Yoga, wie er es in seiner 

Heimat bei seinem Meister gelernt hatte. 

Mein Sohn hatte schon einen Sturz mit dem Flugzeug hinter sich, bei 

welchem er wunderbarerweise nur mit einer Gehirnerschütterung 

davongekommen wir. Er war wieder gesund, nur eine Narbe auf seiner 

schönen hohen Stirne verriet die schwere Verletzung. 

Und an einem heißen Sommertag, als die große Walze aus dem Osten 

schon sehr nahe an der Grenze stand, fiel Mutter, meine liebe, sanfte 

Mutter, zu Boden, und als man ihr helfen wollte aufzustehen, sagte sie 

noch deutlich: «Schlag, das ist ein Schlag …» 

Dann lag sie lange im Bett, und ringend, mit mühsamen Worten, 

erklärte sie uns, daß sie genau fühle, wie eine Seite ihres Körpers 

schon tot sei. 

«Und wißt ihr», fügte sie hinzu, «es ist so interessant, daß ich halb 

hier, halb ‚drüben' bin. Ich sehe euch auch alle halb noch von außen, 

aber ich sehe auch schon euer Inneres. Und ich sehe jetzt auch euer 

zukünftiges Schicksal. Wenn es mir besser gehen wird, werde ich euch 

das alles sagen, aber jetzt kann ich sehr schwer sprechen.» 



Einweihung  ( 592 ) 

Sie war schon mit der anderen Welt verbunden. Wenn irgendwo in der 

Stadt eine Freundin zu Hause von ihr sprach, dann sagte sie uns: 

«Jetzt ist meine Freundin X.Y. hier bei mir, und sie sagt folgendes ...»; 

und Mutter sagte genau die Worte, die ihre Freundin mehrere Kilometer 

entfernt im selben Augenblick - nachforschbar - sagte. Es ist auch oft 

vorgekommen, daß Mutter unten in der Wohnung allein mit der 

Pflegerin saß, und ich sprach über sie oben im zweiten Stock mit 

meinem Manne. Da sagte sie unten zur Pflegerin: «Meine Tochter 

Esther ist jetzt hier und sagt über mich ...»; und sie wiederholte genau 

dieselben Worte, die ich oben, zwei Stockwerke höher, sagte. 

Eines Tages telephonierte mir die Pflegerin, daß ich sofort kommen 

solle, Mutter habe einen zweiten Schlag erlitten. 

Ich stürzte hinunter, Mutter lag totenblaß da und konnte nicht mehr 

sprechen. Sie zeigte mir mit ihrer rechten Hand, daß sie die Zunge 

nicht mehr bewegen könne. 

So lag sie mehrere Stunden, ohne sprechen zu können. Auf einmal 

öffnete sich die Türe, und Bo-Ghar kam herein. Mutter, mit ihrem 

armen verzerrten, halbseitig gelähmten Gesicht, blickte Bo-Ghar an, 

und Freude strahlte aus ihren Augen. Bo-Ghar setzte sich zu Mutter 

und umschlang mit seiner Hand ihr Handgelenk. Nach ein bis zwei 

Minuten öffnete meine Mutter den Mund und sagte langsam, Silbe für 

Silbe, aber ganz deutlich: «Aus der Hand Bo-Ghars strömt eine Kraft in 

mich, und diese Kraft erreichte jetzt diese Stelle in meinem Kopf, wo 

ich einen Druck fühle, der mich am Sprechen hindert. Jetzt kann ich 

mich mit Hilfe dieser Kraft, die aus Bo-Ghar in mich strömt, von diesem 

Druck befreien und kann wieder sprechen. Ich wollte euch noch sagen, 

daß ...»‚ und sie sagte uns einige wichtige Dinge, die ihr letzter Wunsch 

waren. 



Einweihung  ( 593 ) 

Bo-Ghar ging nach einer Weile weg, und Mutter konnte noch 

anderthalb Stunden sprechen. Dann auf einmal sagte sie: 

«Jetzt läßt allmählich die Wirkung der Kraft nach, die der liebe kleine 

Bo-Ghar in mich strömen ließ. Es wird mir immer schwerer, einen Ton 

von mir zu geben und meine Zunge zu gebrauchen. Die Verbindung 

zwischen mir und meinem Körper löst sich. Gott mit uns ...»‚ waren 

ihre letzten Worte. 

Und nach zwei Tagen trug man einen Sarg aus dem Familienhaus. Ihr 

Sitz am Haupte des Familientisches blieb leer, nur eine Kerze brannte 

von nun an vor dem Stuhl, wo sie immer gesessen hatte. 



 

Die Prüfungen wiederholen sich 

 

Der letzte Winter vor dem Ende des Krieges kam. 

Unser Gärtner im Obstgut war längst schon eingerückt, der Obstgarten 

blieb verlassen. Ich ging ins Waldhaus, um zu retten, was noch zu 

retten war. 

Eines Nachts wurde ich von einem entsetzlichen Ton geweckt: Sirenen! 

In der Hauptstadt! 

Ich sprang aus dem Bett. Aus dem Speisezimmer konnte man die fern-

liegende Hauptstadt erblicken. Ich hörte in der Finsternis unzählige 

Flugzeuge über meinen Kopf hinfliegen. Die Luft zitterte von den 

Motoren. Dann sah ich plötzlich ein entsetzliches Lichtspiel beginnen. 

Ich sah, wie die Bomben vom Himmel heruntersausten und wie 

Feuerwerk explodierten; unzählige Abwehrkanonen schossen 

ununterbrochen, die Schüsse schienen aus der Entfernung wie rötlich 

schwebende Lampions. Manchmal sah ich eine brennende Fackel aus 

dem Himmel stürzen und wußte, daß irgendwo eine Mutter umsonst 

auf ihren Sohn warten würde ... 

Dieses atemraubende Lichtspiel, begleitet von ununterbrochenem 

Donnern, dauerte etwa anderthalb Stunden. Mir schien, daß ich seit 

einer Unendlichkeit mit vereistem Herzen am Fenster stehe. Dort, wo 

dieses Lichtspiel für Tausende Tod und Zerstörung bedeutet, leben alle, 

die zu mir gehören. Und mein Sohn ist jetzt oben eine Zielscheibe der 

in viel besseren Flugzeugen sausenden armen jungen Männer, die 



Einweihung  ( 595 ) 

ebenso schießen müssen, gegen ihre menschlichen Gefühle, wie mein 

Sohn. 

Auf einmal fühlte ich, wie von einem nahen Baum eine Kraft meine 

Aufmerksamkeit in ihren Bann zog. Als ich hinblickte, sah ich, daß mich 

zwei grünlich leuchtende Augen anstarrten. Ein Uhu! Er saß da, 

unbeweglich wie eine Statue. Nie hatte ich in dieser Gegend einen Uhu 

gesehen. Wie kam jetzt der hierher? Unwillkürlich sprach ich zu ihm in 

meinem Geiste: «Vogel, lieber Vogel, du kannst nichts dafür, daß der 

Volksglaube dich als den Künder des Todes betrachtet. Dennoch, willst 

du mir vielleicht sagen, daß alle meine Lieben, die dort in der 

Hauptstadt wohnen, nicht mehr auf der Erde weilen?» 

Da tanzte der Uhu auf dem Ast näher zu mir heran, breitete plötzlich 

seine Flügel aus, und im nächsten Augenblick verschwand er im Wald. 

In diesem Augenblick wußte ich, daß eine Macht, die alles beherrscht 

und lenkt, durch das Verschwinden des Totenvogels mich wissen lassen 

wollte, daß alle meine Lieben lebten ... 

Ja! Alle meine Lieben! Aber jene Tausende von Menschen, die in dieser 

entsetzlichen Nacht dort gestorben sind, und alle anderen, die während 

dieses schrecklichen Krieges getötet worden waren, waren auch die 

Lieben von jemand anderem! Warum mußten diese sterben? Warum 

töten die Menschen einander sinnlos? 

Das höllische Schauspiel wiederholte sich Nacht für Nacht. 

Im Sommer zogen mehrere Familienglieder ins Waldhaus, auch Bo-

Ghar. Wir standen alle zusammen am Fenster in den schrecklichen 

Nächten und schauten mit vereistem Herzen zu, wie die Hauptstadt 

bombardiert wurde. Wenn die Sirenen das Ende der Bombardierung 

meldeten, läutete kurz darauf das Telephon: mein Mann rief mich an, 

um mich zu beruhigen, daß sie noch lebten. 



Einweihung  ( 596 ) 

Im Herbst blieb ich allein oben und arbeitete weiter im Obst- und 

Gemüsegarten, und an den Abenden beobachtete ich, wie in der 

Tiefebene die Kanonen des Feindes - ach, diese armen jungen Männer, 

die unsere «Feinde» sein müssen! - immer näherrückten. 

Eines Abends hatte ich mich entschlossen, in die Stadt zu gehen - die 

schweren Stunden der Belagerung wollte ich unter allen Umständen zu 

Hause, mit meinen Lieben zusammen, erleben. 

Das Telephon auf dem Tisch läutete - wie merkwürdig - ich hatte auf 

einmal das bestimmte Gefühl, daß ich dieselbe Situation schon einmal 

erlebt hatte! Ich wußte im voraus, daß mein Mann mich gerade jetzt 

anrufen würde, und wörtlich, was wir miteinander sprechen würden. 

Dabei hatte ich das Gefühl, als ob ich träumte. 

Und dieses Gefühl verließ mich nicht mehr während der schweren Tage, 

die folgten, bis aus den Tagen Wochen, Monate, sogar Jahre wurden! 

Ich wußte immer, was im nächsten Augenblick geschehen würde, als 

ob ich alle diese entsetzlichen Geschehnisse schon einmal genau so 

erlebt hätte. Es wiederholte sich ganz einfach alles - ich wußte es! -‚ 

aber ich konnte nicht begreifen, wo ich genau dieselben Situationen 

hätte erleben können. 

Als ich schon in der Stadt war und das erstemal auf das entsetzliche 

Brüllen der Sirenen in der Nacht mit allen Bewohnern des Hauses 

aufschrak und in den Keller hinunterstieg, stumm und ernst, mit 

eiskaltem Herzen dasaß, wartend, was geschehen würde, wußte ich, 

daß ich all dies schon einmal erlebt hatte. Und so war es immer, 

während der langen entsetzlichen Nächte der Bombardierung. 

Noch deutlicher empfand ich dieses Wiedererleben, als an einem Tag 

im Spätherbst sich die Türe öffnete und mein Sohn eintrat. Warum war 

ich überrascht, daß er in eine Fliegeruniform gekleidet war? Ja! Ich 



Einweihung  ( 597 ) 

bewahrte doch die Erinnerung, daß er in Ägypten Ima, der junge 

Priester, gewesen war, ich wußte auch um alle Zusammenhänge, die 

uns verbanden. Aber meine Erinnerung aus Ägypten zeigte ihn in einer 

ganz anderen Tracht. Wie komme ich dann zu dem Gefühl, daß ich 

mich aus meinem ägyptischen Leben an ihn in dieser Fliegeruniform 

erinnere? Warum habe ich das Gefühl, daß alles, was ich erlebe, keine 

«Wirklichkeiten» sind, sondern daß ich alle diese Bilder nur träume und 

daß ich diese Träume in meinem Einweihungsschlaf in der Pyramide 

erlebe? 

Ich erinnere mich ganz deutlich an alle Zusammenhänge meines 

Lebens in Ägypten, aber ich mag mich noch so anstrengen, ich kann 

mich an die Geschehnisse, meine Einweihungsträume, nicht mehr 

erinnern. 

Wie merkwürdig! Wie kann man sich erinnern, daß man sich nicht 

erinnert? Denn wenn ich mich an etwas nicht erinnere, dann kann ich 

auch nicht wissen, daß es existiert hat. Ich weiß aber, daß ich in 

meiner Einweihung in der Pyramide mein ganzes zukünftiges Schicksal 

in Visionen erlebte und daß diese Visionen - oder Traumbilder - der 

Anlaß waren, verschiedene Prüfungen zu bestehen. Es ist wahr, daß 

mein Meister Ptahhotep mich aufmerksam machte und mich warnte, 

daß, wenn ich nach der Einweihung fallen würde, alle 

Einweihungsprüfungen sich auf der irdischen Ebene wiederholen 

würden! Ja! Ich habe fortdauernd das Gefühl, daß alle diese 

Geschehnisse sich wiederholen! 

Ich hatte lange Zeit, mehrere Jahre lang, meine Träume jeden Morgen, 

unmittelbar nach dem Erwachen, noch im Halbschlaf, in einem Büchlein 

aufgezeichnet. Diese Aufzeichnungen hatte ich ein Jahr lang nicht 

gelesen. Nun begann ich sie zu lesen. Und mir blieb vor Überraschung 

der Verstand stehen, denn die meisten Träume, die ich 

niedergeschrieben hatte, waren Geschehnisse, die später, oft erst nach 



Einweihung  ( 598 ) 

einem halben Jahr oder noch später, sich auf der irdischen Ebene 

tatsächlich ereignet haben. Aber die meisten Träume waren völlig 

vergessen, und wenn ich meine eigene Schrift nicht gesehen und 

erkannt hätte, so hätte ich nicht geglaubt, daß ich diese Träume 

träumte und niederschrieb. Wie war das möglich, daß, als diese Dinge 

sich verwirklicht hatten, ich mich nicht mehr erinnerte, daß ich all dies 

vorausgeträumt, und sogar mit welcher Genauigkeit, oft bis auf 

Buchstaben vorausgeträumt hatte. Diese Entdeckung war mir eine 

ganz tiefe Erschütterung! Was für eine Kraft in uns ist es, die unsere 

Zukunft mit solcher Präzision vorausweiß und ankündigt? Und was für 

unvollkommene Wesen sind wir, daß wir die Sprache der Träume so 

wenig verstehen, daß wir uns während der genauesten Wiederholung 

im Leben nicht erinnern, diese Geschehnisse schon erlebt, wenn auch 

im Traum, aber dennoch nachprüfbar erlebt zu haben? Wahrlich, wir 

Menschen verdienen nicht, daß diese innere Kraft sich um uns ohne 

Unterlaß kümmert und uns die inneren Wahrheiten und Gesetze mit 

unaufhörlicher Geduld zeigt. 

Wie könnte ich erklären, wie es sein kann, daß ich mich an meinen 

Sohn - an Ima! - aus meinem früheren Leben in Ägypten in 

Fliegeruniform erinnere und daß ich - als er eintrat - genau wußte, daß 

er jetzt von mir Abschied nehmen würde, weil sie mit ihren Flugzeugen 

nicht mehr auf dem Flugplatz in der Nähe der Hauptstadt bleiben 

könnten, sonst würden sie alle bombardiert und vernichtet. Ich wußte, 

als er diese Worte aussprach, und als ich antwortete, daß all dies schon 

einmal geschehen war ... und hatte wieder das Gefühl, daß ich nur 

träume ... 

Aber ich traute mich nicht, zu jemandem etwas zu sagen, weil ich 

fürchtete, daß sogar mein Sohn - Ima selbst - glauben würde, daß 

durch die Aufregungen mein Geist gelitten habe. Lieber schwieg ich 

darüber. 



Einweihung  ( 599 ) 

So erlebten wir die Belagerung. Wir saßen fünf Wochen im Keller, im 

ununterbrochenen Trommelfeuer. Das Haus stürzte schließlich 

zusammen, und wir mußten aus den Ruinen flüchten. Das Schicksal 

warf uns hin und her, und nach schweren Prüfungen begannen wir 

unser Leben wieder aufzubauen. Wir waren Bettler geworden. Mein 

Mann wurde schwer verletzt und konnte lange nichts arbeiten. Wir, Bo-

Ghar und ich, arbeiteten Tag und Nacht, wir bauten, wie die 

Urmenschen im Dschungel, aus den Ruinen des elterlichen Hauses ein 

neues Heim auf und eröffneten wieder unsere Yoga-Schule ... 

Es vergingen Monate, wir arbeiteten fleißig und ununterbrochen. Wir 

lernten auch kennen, was Hungersnot ist. In einigen Wochen 

verwandelten wir uns allmählich alle aus Menschen von Fleisch und Blut 

in mit Haut überzogene, lebendige Skelette. Freunde und Bekannte 

erkannten einander nicht mehr, wenn sie sich auf der Straße 

begegneten. Angst, eine schreckliche neue Angst, breitete sich aus, 

neben den anderen tief begründeten Angstgefühlen in den gequälten 

Seelen: Was werden wir morgen essen? Wie lange können wir noch 

diese schwere Arbeit, ohne ein einziges Mal genug zu essen, bewältigen 

und doch gesund bleiben? 

Die fruchtbare Erde des Landes hatte ihre Schätze reichlich für ihre 

Kinder gespendet, wir mußten aber zusehen, wie unzählige Güterzüge, 

wie unendliche Schlangen, die reiche Ernte aus dem Lande schleppten. 

Nach schweren, langen Monaten fand aber allmählich auch die 

Hungersnot ein Ende. Wir bekamen öfter etwas Nahrhaftes zu essen. 

Langsam nahmen wir wieder zu. Doch Freude und Bekannte erkannten 

einander kaum wieder! Wir hatten uns schon daran gewöhnt, daß alle 

Leute brandmager waren, und es wiederholte sich, daß wir auf der 

Straße jemanden kreuzten, wobei uns plötzlich die Ahnung befiel, daß 

jener korpulente Herr, der da eben vorbeiging, einem sehr mageren 

Freund ähnlich sah. Beide dachten dasselbe voneinander, wir drehten 



Einweihung  ( 600 ) 

uns um, erkannten uns mit großer Freude, und lachend umarmten wir 

uns ... Es dauerte aber Monate, bis wir alle Freunde und Bekannten neu 

erkannten und wieder an beträchtlichen Leibesumfang gewöhnt waren. 

Und ich hatte noch immer das Gefühl, daß ich all dies schon einmal 

erlebt hätte! Dieses Gefühl begleitete mich überall, wohin ich ging und 

was immer ich tat, aber immer nur im Moment, wo es gerade 

geschehen war. Ich wußte die Zukunft nicht voraus. So wußte ich auch 

nicht, was mit meinem Sohn, den ich, seitdem er von uns Abschied 

nahm, nicht mehr gesehen hatte und von dem ich ohne Nachricht war, 

geschehen sein konnte. 

Nach anderthalb Jahren läutet jemand an unserer Türe. Ich öffne - und 

mein Sohn steht da! Und wieder habe ich jenes Gefühl, das die 

Psychologie das «Déjà-vu» nennt. Wiederholung, ich weiß es, alle diese 

Geschehnisse sind Wiederholungen! Aber woher? 

Und eines Nachts wurde alles klar! 

Als ich gegenüber dem Menschen, den ich auf Erden am allerliebsten 

habe, gegenüber meinem Sohn, die allerschwerste Prüfung, die der 

«grausamen Liebe», bestehen mußte, kniete ich eines Nachts in 

meinem Bette und sprach über ihn mit Gott, daß Er ihm den Weg, den 

er folgen solle, zeigen möge. Ich ging auf dem Wege, der in uns zu 

Gott führt, immer tiefer und tiefer in mich, ich zog mein Bewußtsein in 

mich zurück, bis ich entrückt wurde, und - ich befand mich plötzlich vor 

den sieben Stufen, vor jenen bekannten sieben Stufen! 

Und ich springe hinauf, mit Leichtigkeit, jauchzend und jubelnd laufe 

ich hinauf ... ich kenne den Weg ... ich erinnere mich ... o Gott! ... ich 

erinnere mich! Ich erkenne, daß ich alle diese Geschehnisse, die ich in 

meinem Leben auf der materiellen, irdischen Ebene als «Wirklichkeit» 

erlebte, in meiner Einweihung in der Pyramide vor mehreren tausend 



Einweihung  ( 601 ) 

Jahren schon erlebt hatte. Damals lagen diese Geschehnisse in der 

Tiefe meiner Seele als unbewußte, noch latente Energien, noch reine 

Ursache. Denn alles, was hier auf Erden geschieht, ist die 

Verwirklichung dessen, was auf der geistigen Ebene schon fertige, auf 

ihre Verwirklichung wartende Ursache ist. Wenn man fähig ist, diese 

Tiefe des Selbst, wo jene Energien auf ihre Verwirklichung warten, 

bewußt zu erreichen, so erlebt man mit den Ursachen gleichzeitig die 

Wirkung - die Zukunft - als vollkommene Gegenwart! Und die 

Gegenwart, unser Leben, alles, was mit uns geschieht, ist nichts 

anderes als Gelegenheit, Einweihungsprüfungen zu bestehen. Die 

inneren Spannungen, die wir mit unseren Gedanken, Worten und Taten 

seit Äonen in uns aufgespeichert haben und die die Ursachen unseres 

Schicksals, unserer Zukunft, sind, zu lösen und von ihnen frei zu 

werden. In dem Maße, als wir diese Spannungen bewußtmachen und 

ausleben, befreien wir unser von diesen Energien gebundenes und 

durch diese Gebundenheit beschränktes menschliches Bewußtsein und 

identifizieren es mit dem wahren, hinter jedem persönlichen «Ich»-

Gefühl wartenden göttlichen Selbst - mit Gott -, und das ist  

EINWEIHUNG. 



 

Ausklang 

 

Nach dem Erlebnis jener Nacht wußte ich, daß die Spannungen aus 

meiner Seele ausgelöscht worden waren, alles noch Persönliche von 

mir abfallen müsse. Ich war mit mir fertig geworden! Es war nichts 

mehr, das mich an meine «Person» gebunden hätte, so mußte alles 

Persönliche verschwinden. 

Es fing damit an, daß, wo ich mich nur befand - zu Hause oder auf der 

Straße -‚ mich immer das merkwürdige Gefühl begleitete, daß ich nicht 

«dort» war. Nicht dort? Aber wo? Das wußte ich nicht! Es wurde mir 

nur plötzlich bewußt, daß mein Selbst überhaupt nie im Raum, nie 

«dort», war, wo meine Person, mein Körper sich befand, sondern daß 

mein Selbst sich nur aus der Raumlosigkeit in meine Person projizierte, 

und jetzt begann mein Selbst sich nicht dorthin zu projizieren, wo 

meine körperliche Erscheinung war, sondern irgendwo anders hin. 

Wohin? 

In ein anderes Land! 

Da wußte ich, daß ich weggehen würde, daß ich weggehen mußte! 

Denn wenn der Geist, die Ursache, nicht mehr da ist, so muß die 

Erscheinung, die Wirkung, folgen und dorthin gehen, wohin sie von der 

Ursache projiziert wird. Dort kann sie weiterleben, sonst muß die 

Erscheinung verschwinden, das heißt, sterben. Wie soll ich aber aus 

diesem Lande? Hier bekommt man keinen Paß! 



Einweihung  ( 603 ) 

Die Zeit zum Weggehen war noch nicht reif. Zuerst mußten noch 

andere Geschehnisse eintreffen. 

Eines Nachts erwachte ich ganz plötzlich: Ich sah meinen Vater vor mir 

stehen und auf seinem lieben Gesicht das Lächeln des Abschiedes. Ich 

verstand: Er mußte gehen ... Ich wollte aufspringen, um ihn zu fragen, 

wohin und warum er gehen wolle, aber er verschwand, und es wurde 

mir bewußt, daß ich erst jetzt erwachte. 

Vater war achtzig Jahre alt, aber im Geiste und im Körper vollkommen 

gesund. In voller Frische übte er noch immer sein schweres Amt im 

Staat aus. Dennoch wußte ich: Sein Geist war bei mir, um Abschied zu 

nehmen. Die Zeit auf der kosmischen Uhr war abgelaufen, er würde 

den Körper abstreifen. 

Am nächsten Tag lag er schon im Sanatorium, und wir nahmen alle 

Abschied. Er konnte - oder wollte - nicht mehr sprechen. Er schaute 

einem nach dem anderen in die Augen, lange, mit tiefem, liebevollem, 

alles sagendem Blick. Dann schloß er seine Augen und öffnete sie nicht 

mehr. 

Und wir begleiteten den zweiten Sarg aus unserer Familie. 

Mein Sohn versuchte alles, um Arbeit zu bekommen. Es war umsonst. 

Er gab den Kampf lange nicht auf, er versuchte wieder und immer 

wieder, aber immer ohne Erfolg. Er mußte einsehen, daß er keinen 

Platz mehr in diesem Lande hatte. Und eines Tages nahm er seine 

Gitarre, den treuen Freund, der ihn nie, nicht einmal in der schwersten 

Stunde im Krieg, verließ, und ging weg, ein Land zu suchen, wo er als 

freier Mensch, der arbeiten will, ein Heim finden konnte. Wir nahmen 

wieder Abschied, nicht wissend, ob wir uns in diesem Leben 

wiedersehen würden. Aber in der Tiefe meines Selbst wußte ich, daß 



Einweihung  ( 604 ) 

ich ihn noch sehen würde, daß wir einmal noch im Garten Gottes 

zusammen arbeiten würden ... 

Dann kam der letzte Akt. 

Bo-Ghar hielt wieder einmal einen öffentlichen Vortrag, zu dem, wie 

üblich, so viele Menschen kamen, daß die Polizei die Ordnung 

aufrechterhalten mußte. 

Nach dem Vortrag, als die Leute Bo-Ghar umringten und nicht loslassen 

wollten, stand ich mit meinem Manne etwas von der Masse entfernt 

und wartete geduldig, bis Bo-Ghar die vielen Fragen beantwortet und 

die vielen Autogramme gegeben hatte. Da kam plötzlich ein Offizier der 

Geheimpolizei zu mir und wollte mit mir sprechen. Ich ging mit ihm zur 

Seite, und er sagte: «Ich übe mit meiner ganzen Familie auch Yoga, 

und ich weiß, daß dies ein ganz wunderbares System ist. Dennoch sind 

Sie beide, der Inder und Sie, gefährliche Menschen, denn auf Ihr Wort 

bewegen sich große Massen. Die Partei hat das nicht gerne. Folglich 

müssen Sie sich entschließen: Entweder werden Sie beide mit der 

Partei und für sie arbeiten, oder dann müssen Sie das Land verlassen. 

Wir werden Sie beide ruhig ziehen lassen. Wenn Sie aber nicht gehen 

wollen, müssen wir zu anderen Mitteln greifen. Bedenken Sie den 

Vorschlag meiner Vorgesetzten und handeln Sie danach. Ich komme 

nochmal, um Ihren Entschluß zu hören.» 

Bo-Ghar hätte das Land mit seinem Paß frei verlassen können. Ich 

mußte aber zuerst eine Erlaubnis bekommen und eine 

Einreisebewilligung in ein anderes Land erlangen. Und es begann das 

sich in die Unendlichkeit ziehende Hinundherlaufen nach einer 

Ausreisebewilligung und nach Einreisebewilligungen ... Schließlich 

mußte ich einsehen, daß es mir unmöglich war, einen Paß zu 

bekommen. Man schickte mich von einem Amt aufs andere, bis ich eine 

endgültige Ablehnung bekam. Das bedeutete aber, daß man mir 



Einweihung  ( 605 ) 

gegenüber zu den «anderen Mitteln» greifen werde. Wir wußten schon, 

was das bedeutete. Viele Freunde waren schon damals ein für allemal 

verschwunden oder manche aus dem Gefängnis nach den erlittenen 

Qualen vollkommen gebrochen herausgekommen und zu Hause nach 

kurzer Zeit elend gestorben. 

Bo-Ghar sagte zu meinem Manne: «Die einzige Möglichkeit, deine Frau 

zu retten ist, daß du dich von ihr scheiden läßt und ich sie als meine 

Frau mitnehme. Sie bekommt in diesem Falle denselben Paß wie ich, 

und wir können gesetzlich aus dem Lande reisen.» 

Mein Mann reichte Bo-Ghar seine Hand, konnte aber kein Wort sagen. 

Über sein gequältes Gesicht rollten dicke Tränen ... 

Und es kam der Tag, wo ich von allen Menschen, die mir nahestanden, 

Abschied nahm, um in die unbekannte Welt zu gehen, die von nun an 

überall mein Heim sein wird, wohin uns Gott führt. 

Bo-Ghar hielt sein Wort: er kam vom anderen Ende der Welt, um mich 

zu retten! 

Wir fanden Ima, und wir wandern zusammen immer weiter in den 

Fußspuren der Titanen, die uns den Weg zur Einweihung, zur Erlösung, 

zu dem verlorenen Paradies zeigten ... 

Und wenn ich diejenigen, die ich liebe, suche, richte ich den 

Scheinwerfer meines Bewußtseins nach innen. Denn alles und alle 

leben in mir! 

Das Selbst - gleichzeitig das Selbst aller Lebewesen, also auch mein 

Selbst - hat keine Grenzen, so ist das ganze Universum in mir, und 

mein Selbst füllt das ganze Universum. Alles was ist - bin ich! In allem, 

was ich liebe, liebe ich mich, denn wir glauben nur all das nicht zu 

lieben, was wir in uns noch nicht erkannt haben! 



DAS SELBST IST DAS LEBEN 

UND DIE EINZIGE WIRKLICHKEIT, 

UND WER IN DAS SELBST EINGEWEIHT IST, 

WAS SOVIEL BEDEUTET, 

DASS ER SICH SELBST VOLLKOMMEN ERKANNT HAT, 

LIEBT ALLES UND ALLE GLEICH, 

DENN ER IST EINS MIT IHNEN. 

 



 

 

*             * 

* 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

*  

*             * 

Elisabeth Haich: «Einweihung» 

(VH-2020-LIF) 


	Vorwort
	Einleitung
	Erwachen
	Löwe und Licht
	Meine Eltern sind nicht "meine" Eltern
	Sonnenaufgang ist ganz anders!
	Ich will weg!
	Ich sehne mich nach Einheit
	Der rote Mann
	Meine Zukunft meldet sich
	Liebeskämpfe
	Erste Begegnung mit dem Tode
	Erste Zukunftsvision
	Die Vergangenheit erwacht
	Zweite Begegnung mit dem Tode
	Finsternis
	Wende
	Kampf um das Licht
	Gelübde
	Aufleuchten
	Visionen
	Morgenrote. Die Ayur-Veden
	Es ward Licht
	Bemerkung der Verfasser
	Vergangenheit wird Gegenwart
	ER
	Die Söhne Gottes
	Vorbereitungsjahre
	Der Baum der Erkenntnis des Guten und des Bösen
	Die zwölf Zwillingseigenschaften
	Die Löwen
	Telepathische Übungen
	Die Zukunft
	Bo-Ghar und der Lebensstab
	Aus den Lehren Ptahhoteps: Die sieben Schwingungsoktaven, die Bundeslade
	Die Form der Pyramiden
	Hesekiel 1: (Zitat der Verse 4 bis 28)
	Die vier Gesichter Gottes
	Die Weltepochen
	Letzte Vorbereitungen
	Die Einweihung
	Als Priesterin
	«Wir werden uns noch wiedersehen»
	Der Löwe
	Nebel und Wiedererwachen
	Roo-Kha und die zwölf Pastillen
	Der junge Priester erscheint
	Ima und Bo-Ghar
	Die Prüfungen wiederholen sich
	Ausklang

